Hilfeleistungen in der Pfarrei sich in diakonische Dienste einiiben. Es folgt dann ein
zweiter geschlossener Kurs von vier Wochen und elf Monaten Mitarbeit in der Pfarrei.
AbschlieBend nochmals ein geschlossener Kurs von vier Wochen (mit Exerzitien), dem
dann die Weihe folgen soll.

Wenn man jetzt in Lateinamerika Ordensschwestern zu allen diakonischen Diensten
(auBer der Assistenz am Altar) herangezogen hat, wenn man auch Laien predigen
und die hl. Kommunion austeilen 138t, so ist das gewil8 durch die duflerst schwierige
Seelsorgesituation gerechtfertigt. Man wird diese Heranziehung von Ungeweihten
jedoch nur als voriibergehende Notmafinahme betrachten diirfen. Fiir die Ménner,
die sich hierbei als geeignet und als berufen erweisen, konnte dieser Dienst eine
Vorstufe zum Diakonat bedeuten.

KAISER MATTHAUS
Gilt der Codex noch?

Uberlegungen zu der Revision des Gesetzbuches der Kirche

Die Didzesansynode der Kirche von Rom und das Okumenische Konzil der Weltkirche
sollen gemif der Ankiindigung Johannes’ XXIII. durch ein aggiornamento des Codex Iuris
Canonici begleitet und gekront werden!. Im Friihjahr 1963 setzte der Papst eine Kommis-
sion fiir die Revision des kirchlichen Gesetzbuches ein®. Weitere Mitglieder der Kommis-
sion und Konsultoren aus aller Welt ernannte Paul VI. in den Jahren 1963—1965. Die Arbeit
dieser Kommission vollzieht sich bisher in aller Stille. Es fehlt nicht an Publikationen, die
auf die Revisionsbediirftigkeit des kirchlichen Gesetzbuches hinweisen, Grundsitze fiir eine
Revision aufstellen und konkrete Einzelvorschlige machen®. Wann ein neuer Codex fertig-
gestellt sein wird und in Kraft treten kann, ist noch nicht abzusehen. Jedenfalls wird noch
einige Zeit bis dahin vergehen. Damit stellt sich die Frage: Was ist bis dahin mit dem
alten Codex? Gilt er noch? Diese Frage regt zu allgemeinen Uberlegungen iiber den Gesetz-
geber, die Gesetznehmer und den Inhalt des Gesetzbuches an, die zugleich fiir die Revision
des kirchlichen Gesetzbuches niitzlich sein konnen.

I. Gesetzgeber und Gesetz

1. Der Wille des Gesetzgebers im allgemeinen

Die Kirche ist nicht einer absoluten Monarchie vergleichbar. Dies sollte spdtestens seit
dem II. Vatikanischen Konzil jedermann klar sein. Der Papst ist Inhaber der vollen
und hochsten Gewalt in der Kirche, sofern er der Weltkirche gegeniiber Christus als
Haupt der Kirche reprisentiert. Christus ist nicht in diese Welt gekommen, den
Menschen Gesetze zu geben, sondern ihnen das Heil zu bringen. Dies ist daher auch
die spezifische Aufgabe der Kirche, des durch die Zeiten fortlebenden Christus. Die
Gewalt der Kirche ist daher nicht primir eine Gewalt, Gesetze oder Befehle irgend-

1 Allokution an die Kardinile am 25. Jinner 1959: AAS 51 (1959) 68.

2 AAS 55 (1963) 363 s.

3 A. Scheuermann, Erwigungen zur kirchlichen Strafrechtsreform: AkathKR 131 (1962)
393—415; G. Baldanza, La costituzione ,De Ecclesia” ed alcune considerazioni sullo
spirito che deve animare la riforma del Codice di diritto canonico: EIC 21 (1965)
158—176; P. Huizing, Reform des kirchlichen Rechts: Concilium 1 (1965) 670—685 (mit
einer Liste weiterer Publikationen); A. Scheuermann, Die Ordensleute in den Dokumen-
ten des II. Vatikanischen Konzils: AkathKR 134 (1965) 337—369; K. Mdérsdorf, Streiflichter
zur Reform des kanonischen Rechtes: AkathKR 135 (1966) 38—52; J. Neumann, Erwdgungen
zur Revision des kirchlichen Gesetzbuches: ThQ 146 (1966) 285—304; E. Leis, Zur Reform
des kanonischen Rechts. Jur. Diss. Freiburg 1966; A. Gommenginger, Verfassung und
Strukturen in einem neuen Kirchenrecht: Orientierung 31 (1967) 25—28.

235



welcher Art zu geben. Der Kirche ist Gewalt gegeben, das von Christus ein fiir allemal
gewirkte Heil allen Menschen aller Zeiten zuzuwenden. Gesetze hat die Kirche durch
ihre dazu bestimmten Organe nur zu geben, soweit dies im Dienste der Heilsvermitt-
lung an die Menschen notwendig oder doch niitzlich ist. Die kirchlichen Gesetze sind
nicht Ausdruck kirchlicher Machtanspriiche, sondern Ausprigungen des Heilsdienstes
Christi. Damit ist der Raum abgesteckt, in dem der Papst als oberstes Organ der
Kirche Gesetze geben kann.

Der Bereich der kirchlichen Gesetze ist in zwei konzentrischen Kreisen beschrieben.
Der innere Kreis umfaflt jene Gesetze, die der Kirche eingestiftet sind. In diesem Kreis
vorgegebener Gesetze verbleibt dem menschlichen Gesetzgeber in der Kirche nur die
verbindliche Auslegung in ihrer Formulierung. Diesem engeren ist ein weiterer Kreis
vorgelagert. Hier handelt es sich zu einem Teil um Bestimmungen, die zum Schutze
des inneren Grundgefiiges der Kirche erlassen werden, und zu einem anderen Teil
um Bestimmungen, die dariiber hinaus im Interesse eines geordneten Lebens der
Gemeinschaft der Kirche erforderlich sind. In diesem dufleren Kreis ist dem Ermessen
des Gesetzgebers ein Spielraum belassen, in dem der Gesetzgeber zu entscheiden hat,
ob und wie eine gesetzliche Regelung zu treffen ist. Aber auch dabei darf der Gesetz-
geber nicht nach Willkiir handeln. Vielmehr hat er sich immer von dem Grundsatz
leiten zu lassen: das Heil des Volkes ist hdchstes Gesetz.

Kein Gesetz vermag jemals selbst Leben zu zeugen oder Heil zu wirken. Es hat immer
nur Dienstfunktion am Leben der Gemeinde und am Heil des Volkes und seiner einzel-
nen Glieder zu iiben. Der Gesetzgeber darf nur dort regelnd eingreifen, wo Leben und
Heil des Volkes dessen bediirfen. Vor allem sind Bindungen nur dort aufzuerlegen, wo
sie wirklich nétig sind. Manche Gesetze sind mit einer Nichtigkeitssanktion oder mit
einer Strafsanktion oder mit beiden ausgestattet, andere dagegen sind blo8e Ord-
nungsvorschriften, ohne daf ein Verstoff gegen sie die rechtliche Unwirksamkeit des
Aktes oder den Eintritt bzw. die Verhingung einer Strafe nach sich zieht. Auch hier
gilt wieder, dal es nicht der Willkiir des Gesetzgebers iiberlassen bleiben kann, ob
die Ubertretung eines bestimmten Gesetzes mit Strafe bedroht wird oder nicht, ob mit
einer leichteren oder schwereren Strafe. Das Gewicht eines Gesetzes hingt nicht von
dem Willen und der Absicht des Gesetzgebers ab, sondern von dem Inhalt und von
der Bedeutsamkeit des Gesetzes fiir das Leben der Gemeinde, fiir das Heil des Volkes
und des einzelnen. Es ist erst recht nicht der Absicht des menschlichen Gesetzgebers
iiberlassen, ob dem, der sein Gesetz iibertritt, deswegen das ewige Heil abzusprechen
ist oder nicht. Die verbreitete gegenteilige Meinung* ist eine willkiirliche Behauptung,
die sich nicht auf sachliche Griinde berufen kann. Eine solche Meinung ist vielmehr
geprigt von der Vorstellung, daff der kirchliche Gesetzgeber in absoluter Weise iiber
den Willen der Kirchenglieder als seiner Untertanen verfiigen konne. Dies fiihrt in der
letzten Konsequenz zu der Annahme, daf8 der Papst als der hochste Gesetzgeber der
Kirche auch dort rechtlich legitim handle, wo eine von ihm getroffene Anordnung
unmoralisch ist?.

Die Rolle des Gesetzgebers wird hier griindlich miBverstanden. Er ist zwar Herr
iiber die Gesetze, insofern er Gesetze geben, abindern und aufheben kann. Er ist in
dieser seiner Befugnis aber nicht absolut frei, sondern er ist von der Sache her und von
den Notwendigkeiten des allgemeinen Wohles des Gottesvolkes gebunden. Das Gewicht
einer gesetzlichen Bestimmung kann nicht vom Willen des Gesetzgebers verindert
werden. Der Gesetzgeber kann allenfalls feststellen, daff unter den gegebenen Um-

4 H. Jone, Katholische Moraltheologie. 18. Auflage. Paderborn 1961, 46: ,,In unbedeutenden
Dingen verpflichten die Gesetze immer nur unter ldBlicher Siinde. In wichtigen Dingen
verpflichten sie unter schwerer Siinde, abgesehen von dem Fall, daf der Gesetzgeber nur
unter ldglicher Siinde verpflichten wollte”.

% Vgl. K. Rahner., Uber das ius divinum des Episkopats: K. Rahner—]. Ratzinger, Episkopat
und Primat. Quaestiones disputate 11. Freiburg 1961, 119—122.

236



stinden einer an sich unbedeutend erscheinenden Anordnung eine erhebliche Bedeu-
tung zukommt, die es vielleicht sogar rechtfertigt, die Ubertretung mit Strafe zu bedro-
hen®. Da der Gesetzgeber nicht absoluter Herr iiber die Gesetze ist, ist er auch selber
an die von ihm erlassenen Gesetze gebunden. Er hat seine Gesetze nicht um eines
aneifernden Beispieles willen zu befolgen, damit auch seine ,Untertanen” sich danach
richten. Vielmehr ist auch der Gesetzgeber als Glied der Gemeinschaft, fiir die das
Gesetz gegeben ist, in gleicher Weise wie jedes andere Glied dieser Gemeinschaft von
dem Inhalt des Gesetzes her und im Interesse des allgemeinen Wohles der Gemein-
schaft an das von ihm gegebene Gesetz gebunden. Dieselben Bindungen also, die
ihm bei dem Erlal eines Gesetzes auferlegt sind, verpflichten ihn auch selber zur Be-
folgung des Gesetzes.

Die Absicht, die den Gesetzgeber bewog, ein bestimmtes Gesetz zu erlassen und es so und
nicht anders zu formulieren, ist nicht mehr als eine Hilfe fiir das rechte Verstindnis und die
Auslegung eines Gesetzes. Der Codex nennt in c. 18 die Absicht des Gesetzgebers als letztes
Mittel, auf das zuriickzugreifen ist, wenn ein Gesetz nach seinem Wortlaut zweifelhaft oder
unklar ist. Aber selbst wenn sich mit Sicherheit feststellen 148t, was der Gesetzgeber mit
dem Erlaf und mit dieser Formulierung des Gesetzes gemeint und beabsichtigt hat, ist
damit nicht gesagt, daf das Gesetz zu jeder Zeit und unter allen Umstéinden so verstanden
werden muf. Es kann sehr wohl sein, dafl unter den verinderten Umstinden und im Lichte
einer klareren Einsicht ein Gesetz anders ausgelegt werden muf), als der Gesetzgeber dies
beabsichtigt hatte. In keinem Fall ist die Absicht des Gesetzgebers das letztlich oder einzig
entscheidende Kriterium fiir die Auslegung eines Gesetzes.

Das Wissen um die sehr engen Grenzen, die dem Willen des kirchlichen Gesetzgebers
bei dem Erlaf von Gesetzen gezogen sind, ist leider nicht Gemeingut des Kirchenvol-
kes, zu dem auch die Kleriker zu zihlen sind. Dies ist eine Quelle eines weitgehenden
Unbehagens am Kirchenrecht schlechthin. Die verbreitete Vorstellung von der geradezu
absolutistischen Freiheit des kirchlichen Gesetzgebers verleitet gemeinhin zu der
Annahme, alles, was ein kirchliches Organ von sich gibt, sei kirchliches Recht. Aus
dieser Vorstellung heraus werden auch objektive Rechtswidrigkeiten als Kirchenrecht
ausgegeben oder verstanden. Von hier aus ist nur noch ein kleiner Schritt zu dem
verallgemeinernden Vorurteil: alle Ubelstinde in der Kirche sind Ergebnisse juridi-
schen Denkens. Die gegen Rechtswidrigkeiten kirchlicher Organe vorgebrachte Kritik
mag daher noch so berechtigt sein, sie trifft nicht wirkliches Kirchenrecht, sondern hch-
stens angebliches oder vermeintliches Kirchenrecht.

2. Die Absicht des Gesetzgebers bei Erlafl des Codex Iuris Canonici

Spitestens seit dem I. Vatikanischen Konzil bestand in der gesamten Kirche die ein-
heitliche Uberzeugung, daf die Reform des Kirchenrechts und ein neues Gesetzbuch
notwendig seien, mbgen auch iiber Einzelheiten der Durchfithrung die Meinungen aus-
einandergegangen sein. Die erklirte Absicht des Papstes Pius X. war es, durch die von
ihm in Angriff genommene Kodifikation des kanonischen Rechtes der Erneuerung der
gesamten Kirche in Christus zu dienen’. Er gedachte dieses Ziel zu erreichen durch
iibersichtliche Ordnung und Zusammenstellung des gesamten Kirchenrechts, durch
Ausscheidung der aufgehobenen und veralteten Gesetze und nach Bedarf durch Anpas-
sung an die gegenwirtigen Zeitverhiltnisse. Kraft der vom Papst am 11. April 1904
approbierten Verfahrensordnung sollte die Kodifikationskommission nach folgenden

8 Zur Illustration ein Beispiel aus dem weltlichen Rechtsleben: Die Regel, im Strafen-
verkehr rechts zu fahren, ist fiir sich genommen geringfiigig. Sie ist nicht von der Sache
her gefordert, wohl aber im Interesse eines geordneten und ungefdhrlichen Strafenver-
kehrs zum Wohl der Verkehrsteilnehmer notwendig. Je dichter der Verkehr auf den
Strafen ist, desto gewichtiger und bedeutsamer ist die Regel. Die gewichtsverindernden
Umsténde hingen aber in keiner Weise von dem Willen des Gesetzgebers ab.

7 Motu Proprio ,,Arduum sane munus” v. 19. Mirz 1904: ASS 36 (1903/1904) 549—551.

237



Regeln vorgehen®: 1. Der Codex soll nur die Gesetze enthalten, die sich auf die
Disziplin der Kirche beziehen. Diese Beschrinkung auf die Rechtsordnung der Kirche
soll aber nicht ausschlieBen, daff zuweilen Grundsitze des Naturrechts oder des Glau-
bens beriihrt werden. 2. Die kirchlichen Gesetze sollen aus dem Corpus Iuris Canonici,
dem Konzil von Trient, den Erldssen der Pipste und der kurialen Behorden geschopft
werden. Dabei sollen nicht nur die veralteten und aufgehobenen Gesetze, sondern auch
die frither iibliche Darstellung konkreter Rechtsfille ausgeschieden werden. Nach der
Art der modernen Gesetzbiicher soll nur der dispositive Teil der Gesetze als abstrakte
Norm stehenbleiben. 3. Soweit wie moglich sollen die Quellen wortgetreu iibernommen
werden, wobei allerdings auf Kiirze und Klarheit zu achten ist. 4. Bei Verschieden-
. heit der Meinung von Autoren sollen sichere und definitive Entscheidungen vorgezogen
werden. 5. Wo die Anderung des geltenden Rechtes oder eine Neuordnung angebracht
oder notwendig erscheint, sollen neue Gesetze formuliert werden. 6. Die lateinische
Rechtssprache soll beibehalten werden.

Durch die Konstitution ,Providentissima Mater Ecclesia” vom Pfingstfest (27. Mai)
1917° wurde der Codex Iuris Canonici promulgiert mit der Bestimmung, daR er am
Pfingstfest, dem 19. Mai 1918, als Gesetzbuch fiir die gesamte Kirche in Kraft tritt.
Gemidf der Absicht des Gesetzgebers sollte der Codex kiinftighin die einzige Quelle
des gesamtkirchlichen Gesetzesrechtes sein und bleiben. Deshalb bestimmte der Papst
Benedikt XV. durch Motu Proprio ,,Cum Iuris Canonici Codicem” vom 15. September
1917%°, mit dem er eine Kommission zur authentischen Auslegung des Gesetzbuches
eingesetzt hatte, daf in Zukunft notwendig werdende Gesetze durch diese Kommission
dem Codex eingefiigt werden sollen. Dieses Vorhaben ist allerdings nicht ausgefiihrt
worden'!. Der Codex ist daher lingst nicht mehr einzige Quelle des geltenden Rechts
der Gesamtkirche. Abgesehen davon war der Codex nie ,,das Rechtsbuch der Kirche.
Teilkirchliche Gesetze sind nicht im Codex Iuris Canonici enthalten. In den Teilkir-
chen konnten weiterhin im Rahmen des fiir die ganze Kirche geltenden Rechts Gesetze
erlassen werden, und selbst das dem Codex entgegenstehende teilkirchliche Gesetzesrecht
wurde mit dem Inkrafttreten des CIC nicht schlechthin aufgehoben (c. 6). Neben dem
Gesetzesrecht gibt es aber auch das Gewohnheitsrecht, das in der Kirche seit je eine
grofle Rolle spielte. Dieses konnte in einem gewissen Umfang auch dann weiterbeste-
hen, wenn es dem im Codex enthaltenen Recht widersprach (c. 5). Dariiber hinaus ent-
hilt der CIC in den cc. 1—4 weitere Vorbehalte zugunsten des Rechtes der Ostkirchen,
des liturgischen Rechts, der Sonderregelungen in Vereinbarungen zwischen dem Heili-
gen Stuhl und verschiedenen Staaten und schliefillich zugunsten wohlerworbener Rechte
oder Privilegien einzelner oder juristischer Personen.

Der Codex Iuris Canonici ist zwar mit all seinen Einzelbestimmungen als einheitliches
Gesetzbuch am selben Tag in Kraft getreten. Daraus folgt aber nicht, daf durch die
Aufhebung oder Anderung einzelner seiner gesetzlichen Bestimmungen das gesamte
Gesetzeswerk als solches betroffen wiirde. Der CIC wird daher als Gesetzbuch in Kraft
bleiben, bis er durch die Inkraftsetzung eines neugefaBten kirchlichen Gesetzbuches
abgelost wird. Die Erginzungen und Anderungen, die der Codex bisher erfahren hat,
datieren nicht erst seit der Ankiindigung einer Revision oder gar erst seit dem II. Vati-
kanischen Konzil. Sie auch nur annihernd anzufithren oder auch nur aufzuzihlen, ist
im Rahmen dieses Aufsatzes unmoglich.

8 Praefatio zum CIC.

¥ Abgedruckt im CIC.

10 AAS 9 (1917) 483 s.

11 Es gibt lediglich Sammlungen privater Natur, welche die Entscheidungen der Auslegungs-
kommission sowie neue Instruktionen, Dekrete und Gesetze enthalten. Die vollstindigste
Sammlung in deutscher Sprache: 5. Mayer, Neueste Kirchenrechts-Sammlung. 4 Bde.
(bis 1959) Freiburg—Basel—Wien 1953—1963.

238



3. Die Absicht des Gesetzgebers bei der Revision des Codex Iuris Canonici

Sofern ein Gesetz Richtschnur fiir das Handeln einer Gemeinschaft und deren Glieder
ist, richtet es sich in die Zukunft. Eine bereits abgeschlossene Handlung kann als
solche von dem Gesetzgeber nicht mehr beeinfluft werden. Hochstens die Rechts-
wirkungen einer in der Vergangenheit liegenden Handlung kénnen durch ein nach-
trigliches Gesetz berithrt werden. Andererseits ist das Leben einer jeden Gemein-
schaft durch deren Geschichte geprigt und in gewisser Weise auch fiir die weitere
Entwicklung gebunden. Dies gilt in besonderer Weise fiir die Kirche!2. Aus einer
manchmal vielleicht iibertriebenen Scheu, an die der Kirche eingestifteten unverinder-
lichen Grundgesetze zu riithren, werden Traditionen, vor allem wenn sie durch sehr
lange Zeit bestehen, kaum oder nur schwer aufgegeben. Der kirchliche Gesetzgeber
kann daher leicht der Versuchung unterliegen, zu sehr auf die Vergangenheit und zu
wenig auf die Zukunft zu sehen. Dazu kommt weiterhin eine Schwierigkeit, vor der
jeder Gesetzgeber steht. Gesetze vermdgen nicht Leben zu zeugen. Sie mégen wohl
Woachstum und Entwicklung des Lebens fordern und in diese oder jene Bahnen lenken,
sie miissen sich aber immer selbst am Leben orientieren. Damit ergibt sich nur zu
leicht ein Haften an dem, was frither gewesen ist und was heute ist. Eine Anpassung
an verdnderte Zeitverhiltnisse kann daher leicht zu einer Anpassung an die Gegen-
wart sein, die zu dem Zeitpunkt, da ein Gesetz in Kraft tritt, bereits zur Vergangen-
heit geworden ist. Diese Gefahr wird noch dadurch verstirkt, daf die Inhaber der mit
Gesetzgebungsbefugnis ausgestatteten Amter in der Kirche hiufig der dlteren Genera-
tion angehoren. Die Kirche ist von der gelebten Tradition her nicht ausschlieBlich be-
stimmt, sondern sie ist in ihrer Pilgerschaft durch diese Zeit auf die Zukunft hin,
nidmlich auf die Wiederkunft des Herrn, ausgerichtet. In dem Spannungsverhiltnis
zwischen der Lebensordnung in der Vergangenheit und den Lebenserfordernissen in
der Zukunft muff der kirchliche Gesetzgeber in Offenheit nach beiden Seiten hin
abwigen.

Bei der Kodifikation des kanonischen Rechts zu Beginn dieses Jahrhunderts war der
Blick der Kodifikatoren mehr der Vergangenheit als der Zukunft zugewendet. Dies
ist aus der damaligen Situation zu verstehen. Die Kodifikatoren sahen sich vor eine
ungeheure Menge alten Rechtsstoffes gestellt, den sie aufzuarbeiten und in eine
moderne Form zu giefen hatten. Das Leben der Kirche erfuhr eben zu dieser Zeit
verschiedene neue Anstofe — die Kodifikation des kirchlichen Rechts mag selbst zu
diesen gezdhlt werden —, aber noch flof das Leben der Kirche in verhiltnismafig
ruhigen Bahnen. Es darf daher den damaligen Kodifikatoren nicht zum Vorwurf
gemacht werden, daf sie sich bei ihrer Arbeit mehr an der Vergangenheit ausgerichtet
haben als an der Zukunft. Das Ergebnis war nach einem ersten Urteil: ,Der Gesamt-
charakter des neuen Gesetzbuches zeigt keinen radikalen Umsturz des bisherigen
Rechtes, sondern eine zeitgemifle Reform?!3.”

Heute aber ist die Situation anders. Die Aufgabe der Revisoren des Gesetzbuches
verweist diese mehr auf die Zukunft als auf die Vergangenheit. Papst Paul VI. hat
dies in einer Ansprache an die Mitglieder und Konsultoren der Kommission fiir die
Neubearbeitung des Codex Iuris Canonici am 20. November 1965 deutlich ausgespro-
chen!®, Der Papst verlangt zwar, soweit wie moglich den Traditionen zu folgen, vor
allem bei alten Rechtsinstituten. Daneben erkennt er an, daf§ eine Entwicklung und ein
Fortschritt niitzlich und notwendig sind. Unter den verinderten Zeitverhiltnissen —
das Leben scheint schneller zu laufen — ist das kanonische Recht neu zu fassen, indem
es der neuen Geisteshaltung angepafit wird, die auf dem II. Vatikanischen Konzil
offenbar wurde. Auf diese Weise konne am meisten der Auferbauung und dem

12 Vgl. G. May, Die Kontinuitdt im kanonischen Recht: AkathKR 135 (1966) 52—92.
13 A. Knecht, Das neue kirchliche Gesetzbuch, Straburg 1918, 46.

239



Leben der Kirche und den neuen Erfordernissen des Gottesvolkes gedient werden.
Ausdriicklich stellt der Papst das neue Werk der alten Kodifikation gegeniiber: wihrend
der Codex groBtenteils die vor ihm geltende Disziplin enthilt, scheint nunmehr
manches neuerungsbediirftig. Als einzuschlagenden Weg empfiehlt der Papst schlie3-
lich, nach dem Vorbild des CIC ein neues Werk zu schaffen, fiir das das Okumenische
Konzil die Grundrisse und Leitlinien angibt, wobei vieles von dem dort Aufgerissenen
nur ausfiihrlicher und eingehender festzulegen ist. Die Revisoren werden sich dabei
deutlich vor Augen halten miissen, daf das II. Vatikanische Konzil nicht einen
Abschluf, sondern den Anfang einer neuen Entwicklung markiert.

II. Gesetznehmer und Gesetz

Wer das Gesetz nicht als Produkt eines einsamen Gesetzgebers betrachtet, kann nicht
iibersehen, daf} auch die Gemeinschaft derer, fiir die ein Gesetz gegeben wird, mehr ist
als ein passiver Gesetznehmer. Die Rolle, die dem Gesetznehmer wirklich zukommt,
wird in der Lehre und noch mehr in der Praxis des kirchlichen Lebens bisher mehr
als stiefmiitterlich behandelt.

1. Gewohnheitsrecht und Gesetz

Das Gesetzbuch selbst sagt iiber das Zustandekommen eines Gesetzes nur, dafl es
erst ordnungsgemédf verkiindet sein muf, den Gesetznehmern also bekannt geworden
sein muf3, ehe es zu verpflichten beginnt (cc. 8.9). Daneben aber enthilt der Codex
einen eigenen Titel , De consuetudine” (cc. 25—30). Hier wird einer Gemeinschaft, die
Gesetznehmer sein kann, ausdriicklich die Fihigkeit zugestanden, eine Gewohnheit
einzufithren, der dieselbe Kraft wie einem Gesetz zukommt (c. 26). Diese Bestimmung
aber steht tatsichlich im Schatten einer anderen, dafl nimlich eine Gewohnheit die
verbindliche Kraft eines Gesetzes einzig von der Zustimmung des zustidndigen kirch-
lichen Oberen erlangt (c. 25). Rechtlich freilich kommt den beiden Aussagen dasselbe
Gewicht zu: Gewohnheitsrecht setzt in gleicher Weise ein Verhalten der Gemeinschaft
und die Zustimmung des Oberen zu diesem Verhalten voraus.

Dabei kann diese Zustimmung in verschiedenen Weisen gegeben werden. Der kirchliche
Obere kann sein Einverstindnis ausdriicklich erkldren und er kann ein bestimmtes Verhalten
der Gemeinschaft stillschweigend hinnehmen. Die Zustimmung des kirchlichen Oberen kann
aber auch bereits in einem sogenannten Legalkomsens gegeben sein. In diesem Fall geniigt
es, daf das Gesetz selber auf Gewohnheitsrecht verweist und in dem zutreffenden Fall die
gesetzlichen Voraussetzungen fiir die Bildung von Gewohnheitsrecht erfiillt sind. Der Gesetz-
geber kann selbstverstindlich auch eine von der Gemeinschaft bereits geiibte Gewohnheit
in die Form eines Gesetzes kleiden und als formelles Gesetz verkiinden. Dies ist aber mit
c. 25 nicht gemeint. Hier geht es um Gewohnheitsrecht, das als selbstindige und gleich-
berechtigte Rechtsquelle neben dem Gesetzesrecht steht. Die Norm wird in diesem Fall nicht
durch den Gesetzgeber, sondern durch das Verhalten der Gemeinschaft formuliert. In der
Praxis bereitet dies gewohnlich keine Schwierigkeiten, soweit es sich um eine Gewohnheit
handelt, die sich nicht gegen ein bestehendes Gesetz richtet, etwa nach dem Motto: wenn eine
Gemeinschaft sich durch ihr eigenes Verhalten eine Bindung auferlegt, die ihr der Gesetz-
geber nicht auferlegt hat, so mag sie dies ruhig tun.

Im Codex Iuris Canonici ist aber ausdriicklich bestimmt, daf8 eine Gemeinschaft auch
gegen ein bestehendes Gesetz neues Gewohnheitsrecht bilden kann, d. h. da8 sie durch
ihr Verhalten ein bestehendes Gesetz aufler Kraft setzen kann. Die innere Rationabili-
tdt eines Verhaltens ist immer selbstverstindliche Voraussetzung fiir die Entstehung
von Gewohnheitsrecht, nicht anders als einem Gesetz, das verpflichtende Kraft erlan-
gen soll, Rationabilitdt innewohnen muf. Vom Inhalt her gilt also fiir die Ausbildung
jeglichen Gewohnheitsrechts dasselbe wie fiir den Erla eines Gesetzes. An das Verhal-
ten der Gemeinschaft sind verschiedene Anforderungen gestellt. Fiir eine Gewohnheit

14 AAS 57 (1965) 985—989.

240



praeter legem verlangt der Codex, daf§ die Gemeinschaft sich bewufit durch ihr Ver-
halten eine Bindung auferlegen will (c. 28). Daff dies fiir eine Gewohnheit contra
legem nicht gefordert wird (c. 27), ist nicht ein gesetzestechnisches Versehen, sondern
sachlich begriindet. Wo eine Bindung noch nicht besteht, soll eine solche nicht unver-
sehens durch ein bestimmtes Verhalten der Gemeinschaft entstehen, sondern nur
dann, wenn die Gemeinschaft bewuflt von einem derartigen Verpflichtungswillen
beseelt ist. Bei einer Gewohnheit, die sich gegen ein Gesetz richtet, wird dagegen nicht
eine neue Bindung geschaffen, sondern eine gesetzliche Bindung aufgehoben oder in
eine andere umgewandelt.

Die herrschende Vorstellung von der absolutistischen Macht des Gesetzgebers und
der absoluten Gehorsamsverpflichtung seiner Untergebenen vermag mit diesen Geset-
zesbestimmungen iiber das Gewohnheitsrecht kaum etwas anzufangen. Daher wird
in der Praxis jedes Verhalten, das von der durch ein Gesetz vorgeschriebenen Norm
abweicht, als Ungehorsam getadelt, selbst dort, wo ein sachgerechter Gehorsam
vielleicht gerade dieses Verhalten verlangt!®. Von hier aus wird sichtbar, daf# nicht
jedes gesetzwidrige Verhalten notwendig Unrechtsverhalten ist. Es bedarf bei der
Bildung eines gegengesetzlichen Gewohnheitsrechts nicht eines ,theologischen Diffe-
rentialverfahrens”, durch das ein anfingliches Unrecht im Laufe der Zeit allmihlich
in verbindliches Recht iiberfithrt wird!®. Solchen Vorstellungen!? wiirde weithin der
Boden entzogen, wenn das neue Gesetzbuch der Kirche sich von vornherein ein weites
Maf der Bescheidung auferlegt und auf zu sehr in Einzelheiten gehende gesetzliche
Bestimmungen verzichtete und dafiir den ortlichen Gewohnheiten einen noch gréfieren
Raum zuwiese. Dafl dadurch eine uniforme Einheit der Kirche verloren ginge, wird
heute wohl niemand mehr als Mangel empfinden, zumal seit dem II. Vatikanischen
Konzil die auch dem alten Codex geldufige Wahrheit wieder allgemein entdeckt ist,
daf die einzelnen Teilbereiche der Kirche echte Teilkirchen sind (c. 329 § 1).

2. Aufnahme eines Gesetzes

Wie ein bereits seit langer Zeit bestehendes Gesetz durch eine neuaufkommende
Gewohnheit der durch das Gesetz gebundenen Gemeinschaft aufler Kraft gesetzt
werden kann, so kann die Gemeinschaft, an die ein neues Gesetz gerichtet ist, die
Aufnahme dieses Gesetzes verweigern und damit sein Inkrafttreten verhindern. Auch
dies ist darin begriindet, daf Gesetzgeber und Gesetznehmer sich nicht als Obrig-
keit und Untertanen gegeniiberstehen, sondern miteinander die Gemeinschaft der
Kirche bilden, das Volk Gottes. Die Organe, die der Gesamtkirche oder einer Teil-
kirche gegeniiber Christus als Haupt zu vertreten haben, sind zu besonderen Diensten
der Heilsvermittlung berufen. Soweit das Leben der Heilsgemeinde menschlicher
Gesetze zur Ordnung ihres Gemeinschaftslebens und des Heilsdienstes bedarf, ist der
Gesetzgeber wie jedes andere Glied der Gemeinschaft an sein Gesetz gebunden und ist
die Gemeinschaft nicht nur passiver Gesetznehmer, sondern dariiber hinaus auch aktiv
am Zustandekommen oder doch wenigstens am Fortbestand eines Gesetzes mitbeteiligt.
Was fiir das Gesetzesrecht gilt, gilt in entsprechender Weise auch fiir das Gewohn-
heitsrecht. Lediglich das Schwergewicht liegt das eine Mal bei dem Gesetzgeber, das
andere Mal bei der Gemeinschaft. In keinem Fall ist die Gemeinschaft des Gottes-

15 Es sei hier nur erinnert an c. 136 § 1, der hinsichtlich der Kleidung der Kleriker auf die
ortlichen Gewohnheiten und die bischoflichen Vorschriften verweist. Da Kleiderformen
unabhingig von der alljihrlich wechselnden Mode einer stindigen Entwicklung unterlie-
gen, ist es sachgerecht, die ortlichen Gewohnheiten zu achten. Erfahrungsgemif setzen
sich diese auch gegen wiederholte gesetzliche Verbote durch, auch wenn die Kleriker, die
sich entgegen einer gesetzlichen Vorschrift an neue Gewohnheiten halten, des Ungehor-
sams bezichtigt werden.

18 Vgl. dazu M. Kaiser, Der gute Glaube im Coedex Iuris Canonici. MthSt III 22 Miinchen
1965, 24 ff.

16 241



volkes als Gesetznehmer nur zu einem formalen Gehorsam gegeniiber dem Gesetz-
geber verpflichtet.

III. Inhalt des Gesetzbuches

1. Rechtsbereich und Gewissensbereich

Es erscheint uns heute als Selbstverstindlichkeit, daf ein Gesetzbuch nur Gesetze ent-
hilt, d. h. rechtliche Normen, die das Leben der Gemeinschaft als solcher, die Titigkeit
der Organe dieser Gemeinschaft und das Verhiltnis der Gemeinschaft zum einzelnen
und des einzelnen zur Gemeinschaft regeln. Wihrend frithere Rechtssammlungen in
einem weiten Umfang auch Glaubens- und Sittengebote enthielten, haben sich bereits
die Kodifikatoren zu Beginn dieses Jahrhunderts im wesentlichen an die empfangene
Weisung gehalten, in den CIC nur rechtlichen Stoff aufzunehmen!8. Es gibt neben den
rechtlichen Normen Glaubens- und Sittengebote, die das Leben des einzelnen, sein
Verhiltnis zu Gott und in einem gewissen Umfang auch zwischenmenschliche Bezie-
hungen betreffen. Diese sind grundsitzlich nicht in ein Gesetzbuch aufzunehmen,
sofern sie nimlich einer rechtlichen Regelung nicht bediirfen oder vielleicht gar nicht
fahig sind. Es ist daher berechtigt, einen Rechtsbereich und einen Gewissensbereich
voneinander zu unterscheiden. Diese Unterscheidung besagt allerdings nicht, daf in
dem Rechtsbereich das Gewissen des einzelnen nicht angesprochen sei. Jede Rechts-
norm zielt darauf ab, im Gewissen erfiillt zu werden. Eine Rechtsnorm, die diesen
Anspruch nicht erheben kann, gibt sich zu Unrecht als Rechtsnorm aus. Die Unter-
scheidung in einen Rechtsbereich und einen Gewissensbereich sagt vielmehr, daf es
einen Bereich gibt, der nicht durch rechtliche Normen geregelt ist, aber mit echten
Normen das Gewissen anspricht.

Diese Unterscheidung hat hingegen nichts zu tun mit einer anderen Unterscheidung, die im
CIC anzutreffen ist, der Unterscheidung eines forum exfernum und eines forum internum,
auch wenn der Codex selbst das forum internum gelegentlich als forum conscientiae
(c. 196) bezeichnet. In dieser Sprechweise hat sich lediglich das nahezu allgemeine Mif-
verstdndnis niedergeschlagen, daB das forum internum mit dem auferhalb des Rechts-
bereiches liegenden Gewissensbereich identisch sei. In Wirklichkeit aber ist das forum
internum ein Teilbereich dessen, was als Rechtsbereich zu bezeichnen ist. Darum trifft der
Codex mit Recht wiederholt Anordnungen, die den inneren Bereich betreffen. Was mit diesem
Bereich im Gegensatz zum dufleren Bereich gemeint ist, geht am deutlichsten aus der Bezeich-
nung ,matrimonium conscientiae” hervor. Dieses Rechtsinstitut ist im Codex einer genauen
rechtlichen Regelung unterstellt (cc. 1104—1107). Niemand wird behaupten, daf diese Ein-
richtung auBerhalb des Rechtsbereiches liege. Die Ehe, um die es sich hier handelt, unter-
scheidet sich rechtlich von einer anderen Ehe einzig und allein dadurch, daf ihr Bestand
geheimgehalten wird. Die Bezeichnung dieser Ehe als ,,Gewissensehe” ist nur so zu verste-
hen, da forum conscientiae gleichbedeutend mit forum internum gebraucht wird. Daraus
wiederum wird deutlich, daf der innere Rechtsbereich sich von dem #uBeren nur durch
mangelnde Publizitit unterscheidet®.

So sehr es berechtigt ist, fiir den inneren Rechtsbereich, in dem rechtserheblich, wenn
auch unter Ausschluf der Offentlichkeit, gehandelt wird, Gesetze zu erlassen, so hat
der Gesetzgeber den Bereich auszusparen, der auBerhalb des Rechtsbereiches liegt.
Manchmal freilich ist es nicht ganz einfach, eine klare Grenze zwischen diesen beiden
Bereichen zu ziehen. Die Mitfeier des eucharistischen Opfers an den Sonn- und
gebotenen Feiertagen®® ist gesetzlich vorgeschrieben (c. 1248). Niherhin wird

17 Die Vorstellung, dafl die Gesetznehmer dem Gesetzgeber und dem Gesetz immer und nur
einen formalen Gehorsam schulden, steht auch hinter gelegentlichen AuBerungen, die
entsetzt oder schadenfroh die neuen Bestimmungen im Bereich der Liturgie als ,Friichte
des Ungehorsams” bezeichnen.

18 Es ist daher z. B. kein Mangel, sondern sachgerechte Beschrinkung des Gesetzbuches,
wenn im Eherecht des CIC nicht von der Liebe der Gatten zueinander die Rede ist.

19 Vel. Kaiser, Der gute Glaube 6 ff. 175—178 (mit weiteren Literaturhinweisen).

# Tage, die nach den jeweiligen staatlichen Gesetzen nicht als Feiertage begangen werden,
sollten grundsitzlich auch nicht als kirchliche Feiertage geboten werden.

242



bestimmt, daff dieser Bestimmung nur zu geniigen ist bei einer Eucharistiefeier unter
freiem Himmel, in einer Kirche, einer 6ffentlichen oder halboffentlichen Kapelle oder
einer Friedhofskapelle, nicht aber in einer rein privaten Kapelle (c. 1249). An dieser
Bestimmung wird héufig Anstoff genommen unter Hinweis darauf, da es doch immer
dieselbe Eucharistiefeier ist, ob sie nun in einer Domkirche oder in der Wohnung
eines kranken Priesters stattfindet. Dies ist sicher nicht zu bestreiten, aber darum
geht es hier ja nicht. Die rechtliche Bestimmung verpflichtet nicht schlechthin zur
Mitfeier der Eucharistie, sondern — und dies ist das Spezifische einer rechtlichen Bestim-
mung — die Gemeinde als solche und der einzelne sichtbar als Glied dieser Gemeinde
sollen am Herrentag das Gedichtnis des Herrenopfers und Herrenmahles feiern.
Dafl dariiber hinaus ein weiterer Raum besteht, in dem der einzelne sein personliches
Verhiltnis zu Gott zu gestalten hat, ja pflichtgeméf8 zu gestalten hat, ist damit nicht
ausgeschlossen. Aber dieser Raum, in dem sehr wohl religiose und sittliche Normen
gelten konnen, unterliegt nicht der rechtlichen Regelung.

Noch deutlicher 48t sich dieser Unterschied feststellen in der Regelung des Fasten-
und Abstinenzgebotes. Der Codex regelt dieses neben dem Feiertagsgebot in dem
Abschnitt iiber heilige Zeiten (cc. 1243—1254). Auch diese Bestimmungen des CIC
zielen dahin, dafl die Gemeinde und ihre einzelnen Glieder bestimmte Tage, wenn
auch je getrennt fiir sich, aber doch gemeinsam durch einen jeweils gleichen Ver-
zicht heiligen. In der Neuordnung des Fasten- und Abstinenzgebotes durch die Konsti-
tution ,,Paenitemini” vom 17. Februar 19662! und die daraufhin ergangenen Fasten-
ordnungen einzelner Bischofskonferenzen?? scheint die Grenze zum auRerrechtlichen
Bereich zuweilen {iiberschritten zu sein. Daf8 dabei Abstinenz und Fasten nur unter den
Gesichtspunkt der Bufle gestellt werden, ist nicht von grundsitzlicher Bedeutung, da ja
auch die Bule eine Form des Gottesdienstes und der Gottesverehrung ist, auf die die
Fastenordnung des CIC ausgerichtet ist. Die pépstliche Konstitution beruft sich auf
eine lex divina, kraft der alle Glidubigen zur BufBle verpflichtet sind. Es handelt sich
hier primdr um ein religits-sittliches Gebot, das nicht unbedingt einer rechtlichen
Regelung bedarf, wie ja auch die unbestreitbare Verpflichtung aller Gliaubigen zum
Gebet nicht rechtlich geregelt ist und einer solchen Regelung nicht bedarf. Wenn schon
eine rechtliche Regelung erfolgt, muf diese erkennen lassen, daf nicht nur der einzelne
in seinem Verhiltnis zu Gott, sondern daf die Gemeinschaft der Kirche als solche
angesprochen wird. Die deutschen Bischife leiten daher ihre Bufordnung ein: ,Unsere
Umkehr zu Gott kann sich nicht nur privat vollziehen; vieles muf8 gemeinsam getan
und von der Gemeinschaft der Kirche getragen werden”. In der Festlegung der Buf2-
ordnung im einzelnen aber wird hinsichtlich des , Abstinenz’-Gebotes den einzelnen
ein den heutigen Lebensverhiltnissen entsprechender verhiltnismiflig weiter Spiel-
raum gelassen. Mehrere andere Linder haben diesen Spielraum noch weiter gezogen.
Damit aber stellt sich die Frage: Sollte man nicht besser ganz auf eine rechtliche
Ordnung verzichten, wenn diese das Spezifische einer rechtlichen Ordnung kaum mehr
erkennen 148t*%, zumal eine rechtliche Ordnung des Fastens ebenso wie eine rechtliche
Ordnung des Betens nicht wirklich notwendig ist? Wie dem einzelnen Glaubigen in den
Di6zesangebetbiichern Gebetstexte fiir bestimmte Zeiten vorgeschlagen werden, so
konnte auch eine ,Bufordnung” sich darauf beschrinken, die Glaubigen in entspre-
chender Weise iiber die religids-sittliche Pflicht zur Bufle zu belehren und ihnen
entsprechende Vorschldge fiir die konkrete Gestaltung an die Hand zu geben, ohne

21 AAS 58 (1966) 177—198.

2 Vgl. beispielsweise die ,Kirchliche BuBordnung” der deutschen Bischéfe: Kirchliches
Amtsblatt fiir das Bistum Essen 10 (1967) 43 f.

# Sinnvoll dagegen ist es, wenn z. B. klosterliche Verbinde fiir jhre Gemeinschaft eine
entsprechende Regelung treffen, da hier ein bestimmtes Verhalten der Gemeinschaft als
solcher gefordert wird und auch in Erscheinung tritt.

18* 243



daf} diese in die Form einer rechtlichen Regelung gekleidet wiirden. Dadurch wiirde
nicht nur die Rechtsordnung und ein neues kirchliches Gesetzbuch von unnétigem
Ballast befreit, sondern, zugleich auch ein neuer Appell an die heute so viel beschworene
und so wenig verwirklichte Selbstverantwortlichkeit des einzelnen Gldubigen in seiner
Gewissensentscheidung gerichtet.

2. Objektiver und subjektiver Tatbestand

Eine Eigenart des kirchlichen Rechts, die im CIC gewahrt, aber in der Praxis wenig
beachtet ist, bedarf bei der Revision des Gesetzbuches einer noch stirkeren Betonung.
Die Rechtsordnung der Kirche muff wie jede Rechtsordnung von duBeren Tatbestinden
ausgehen. Als Rechtsordnung einer geistlichen Gemeinschaft muff sie aber mehr als
jede andere Rechtsordnung auf die hinter dem &ufleren Verhalten ihrer Glieder
stehende innere Willenshaltung und Gesinnung sehen. Das Strafrecht, das in vielen
Punkten reformbediirftig ist, bekennt sich zu dem Grundsatz: keine Strafe ohne
schwere sittliche Schuld (c. 2228 § 2). Da aber kaum einmal ein Strafprozef8 gefithrt
wird, beschriankt sich das kirchliche Strafwesen auf die mit der Begehung einer Straftat
von selbst eintretenden Tatstrafen. Daraus ergibt sich, da8 im Einzelfall Maff und
Schwere der Schuld nicht nachgepriift werden. Da bis zu einem gegenteiligen Nachweis
die Rechtsvermutung gilt, der Ubertreter eines Gesetzes habe vorsitzlich gehandelt
(c. 2200 § 2), wird gewdhnlich das Augenmerk nur auf das #uBere Verhalten und
den dadurch begriindeten objektiven Tatbestand gerichtet, ohne zugleich auch auf die
subjektiven Tatbestandsmerkmale zu achten, die nicht minder Voraussetzung fiir den
Eintritt einer Strafe sind. So werden beispielsweise Konvertiten regelmiflig wenig-
stens ad cautelam von einem Kirchenbann losgesprochen, dem sie sicher nicht
verfallen waren, da den nichtkatholischen Christen, die in einer nichtkatholischen
Familie geboren, aufgewachsen und erzogen sind, ihre Zugehérigkeit zu einer nicht-
katholischen Gemeinschaft nicht als persinliche schwere sittliche Schuld angerechnet
werden kann. Dies ist unter den heutigen Lebensverhiltnissen offenkundig, und von
offenkundigen Tatsachen sagt auch der Codex, daff sie keines Beweises bediirfen
(c. 1747 n. 1). Offenkundig aber ist es auch, daf in vielen Mischehen, in denen trotz
vorausgegangenen Versprechens der katholischen Kindererziehung tatsichlich Kinder
nichtkatholisch erzogen werden, nicht ein Sinneswandel des katholischen Ehepartners
erfolgt ist, sondern dieser sich lediglich gegeniiber dem Verlangen des nichtkatholischen
Partners nicht durchzusetzen vermag. Da in diesem Fall der Eintritt der Strafe ver-
stirkten Vorsatz voraussetzt (c. 2319 § 1 nn. 3. 4), schliefft jegliche Minderung der
Verantwortlichkeit den Eintritt des Kirchenbannes aus (c. 2229 § 2). Es mag sein, dafl
hier die Straffreiheit nicht in jedem Einzelfall von vornherein offenkundig ist, sie wird
sich aber in der Regel unschwer feststellen lassen. Die schematische Behandlung der
Praxis, die allein aus dem objektiven Tatbestand auf den Eintritt der Strafe schlieft,
wirkt sich um so schwerwiegender aus, als der Kirchenbann als Ausschlu aus der
Kirche, als Unheilssakrament®* oder gar als Verdammungsurteil gewertet wird, wih-
rend er nach der Rechtsordnung des CIC in Wirklichkeit eine Besserungsstrafe ist, die
in ihrem ganzen Wesen darauf hinzielt, den Straftiter zu bessern und ihn so der
Geféhrdung seines Heiles zu entreiffen. Auch das Strafrecht der Kirche steht im Dienste
des Heiles ihrer Glieder.

Zusammenfassung

Die angestellten Uberlegungen haben ergeben, da der Codex Iuris Canonici nicht nur
reformbediirftig ist, sondern auch Bestimmungen enthilt, die zwar auch eine Reform
verlangen, aber nicht sosehr eine Reform des Gesetzes, sondern vielmehr eine Reform
24 Vgl. z. B. Herder-Korrespondenz 20 (1966) 205.

244



der Einstellung der Gemeinschaft und des einzelnen zu Recht und Gesetz. Freilich
werden auch die Revisoren des Gesetzbuches darauf bedacht sein miissen, selbst jeden
Anschein eines positivistischen und absolutistischen Gesetzeswerkes zu vermeiden.
Die Revision des CIC wird um so mehr der Auferbauung der Kirche und dem
Heile ihrer Glieder zu dienen vermégen, je mehr die Gesetze den Geist der Kirche spii-
ren lassen und je mehr in der Anwendung dieser Gesetze im Leben der Kirche auf
vereinfachende Schematisierung verzichtet wird und je mehr die einzelnen Glieder
der Kirche sich nicht als passive Untertanen, sondern als aktive Mittrdger und Mit-
gestalter der Rechtsordnung der Kirche verstehen und verhalten.

PASTORALFRAGEN
KA RIHE NoZ o PES-Colb KE

Geburtenregelung in den Ansprachen Pauls V1.
und Beichtstuhlpraxis

Am 24. Juni 1964 teilte Papst Paul VI. in einer Ansprache aus AnlaB seines Namens-
tages der Offentlichkeit zum ersten Male mit, dafl eine Kommission von Experten
zum Studium der Frage der Geburtenregelung einberufen worden sei. In ihren Anfan-
gen ging diese Kommission schon auf Johannes XXIII zuriick, unter dem sie aber nur
einmal zusammentrat. Auch zihlte sie damals nur wenige Mitglieder, und unter ihnen
war kein Moraltheologe. Paul VI. erweiterte die Gruppe von Experten nicht nur um
Theologen, sondern auch um Laien, darunter Mediziner. In der genannten Ansprache
duerte der HI. Vater die Hoffnung, daf die Kommission ihre Arbeit bald zu einem
AbschluR bringen kionne. Die Ergebnisse werde er dann in der ihm angemessen erschei-
nenden Form der Offentlichkeit bekanntgeben. , Doch” — so fihrt er dann wortlich
weiter fort — ,,haben Wir bis jetzt keinen ausreichenden Grund, die von Papst Pius XIL
in dieser Hinsicht gegebenen Normen fiir ilberwunden und deshalb fiir nicht verpflich-
tend zu halten; dieselben sind darum als giiltig zu betrachten, zum wenigsten so lange,
wie Wir uns nicht im Gewissen verpflichtet fiihlen, sie zu modifizieren!.”

Die Kommission kam mit ihren Studien indessen nicht so schnell voran wie erhofft.
Am 7. Mirz 1966 erweiterte der Papst die Kommission noch einmal um 16 Kardinile
und Bischofe (darunter die Kardinile Ottaviani, Dépfner, Suenens und Weihbischof
J. Reuss), so da sie insgesamt 75 Mitglieder zzhlte. Im Juni 1966 endlich konnte
sie dem HI. Vater die Ergebnisse ihrer Untersuchtingen in einem ausfiihrlichen Bericht
vorlegen.

Wer erwartet hatte, daf damit der Augenblick einer entscheidenden Anderung der
offiziellen katholischen Lehre in Fragen der Geburtenkontrolle gekommen gewesen
wire, wurde jedoch enttiuscht. In einer Ansprache an die Gyndkologen und Geburts-
helfer nimmt der Hl. Vater am 29. Oktober 1966 unter anderem auch auf den
Bericht der Kommission Bezug, ohne indessen auf Einzelheiten einzugehen. Die erar-
beiteten Konklusionen — so heifst es in der Ansprache — ,kénnen nicht als endgiiltig
betrachtet werden, und zwar deswegen nicht, weil sie in erschwerender Weise ver-
flochten sind mit nicht wenigen anderen und nicht leichten Fragen, seien sie doktri-
nirer oder pastoraler und sozialer Natur, die nicht isoliert behandelt und vorldufig

! QOsservatore Romano, 24. Juni 1964, 2.

245



