
Hilfeleistungen der Pfarrei sich 1n diakonische Dienste einüben. Es folgt ann ein  <
zweiıiter geschlossener Kurs VO  3 vlier Wochen und elf onaten Mitarbeit 1n der Pfarrei.
Abschließend nochmals e1in geschlossener KUurs VOIL vlier Wochen (mit Exerzitien), dem
dann die Weihe folgen soll.
Wenn jetzt in Lateinamerika Ordensschwestern allen diakonischen Diensten
(außer der Assistenz Altar) herangezogen hat, wWe11lll 3 auch Laien predigen
und die Kommuniıo0on austeilen läßt, ist das gewiß durch die äaußerst schwierige
Seelsorgesituation gerechtfertigt. Man wird diese eranziehung VO:  3 Ungeweihten
jedoch als vorübergehende Notmaßnahme betrachten dürfen. Für die Maänner,
die sich hierbei als geeignet und als berufen erweılısen, könnte dieser Dienst eine
Vorstufe ZU1 Diakonat bedeuten.

KAISER US

ilt der Codex noch?
Überlegungen Zu der Revision des Gesetzbuches der Kirche

Die Diözesansynode der Kirche von Kom und das COkumenische Konzil der Weltkirche
sollen gemäß der Ankündigung Johannes’ durch eın agglornamento des Codex Juris
Canonici begleitet und gekrönt werden!. Im Frühjahr 1963 setztie der aps iıne Kommis-
S10N für die Revision des kirchlichen Gesetzbuches ein:  2  C eitere Mitglieder der Kommis-
S10N un Konsultoren Aaus aller Welt ernannte Paul VI 1in den Jahren 3—1 Die Arbeit
dieser Kommission vollzieht sich bisher 1n er Stille. Es fehlt nicht Publikationen, die
auf die Revisionsbedürftigkeit des kirchlichen Gesetzbuches hinweisen, Grundsätze für ıne
Revision aufstellen un:! konkrete Einzelvorschläge machen?. Wann eın Codex fertig-
gestellt sein wird und ın Kraft treten kann, ist noch nicht abzusehen. Jedenfalls wird noch
einige eit bis dahin vergehen. Damit stellt sich die Frage Was ist bis 1n mit dem
alten Codex? ilt noch? Diese rage regt allgemeinen Überlegungen über den Gesetz-
geber, die Gesetznehmer und den Inhalt des Gesetzbuches d die zugleich für die Revision
des kirchlichen Gesetzbuches nützlich sein können.

Gesetzgeber un! Gesetz

Der Wille des Gesetzgebers ım allzemeinen
Die Kirche ist icht einer absoluten Monarchie vergleichbar. Dies sollte spatestens ceit
dem I1 Vatikanischen Konzil jedermann klar ein. Der aps ist Inhaber der vollen
un! höchsten Gewalt 1n der Kirche, sofern der Weltkirche gegenüber Christus als
Haupt der Kirche reprasentiert. Christus ist icht 1n diese Welt gekommen, den
Menschen Gesetze geben, sondern ihnen das eil bringen. 1es ist daher auch
die spezifische Aufgabe der Kirche, des durch die Zeiten fortlebenden Christus. Die
Gewalt der Kirche ist daher icht primar eine Gewalt, Gesetze der Befehle irgend-

Allokution die Kardinäle J  anner  . 1959 AAS (1959)
AAS (1963) 363

S Scheuermann, Erwagungen ur kirchlichen Gtrafrechtsreform: AkathKR 131 (1962)
393—415; Baldanza, La costituzione „De Ecclesia“” ed alcune considerazioni sullo
spir1ito che deve anımare la ritorma del Codice di diritto canonico: EIC (1965)
158—176; Hu1zing, Reform des kirchlichen Rechts Concilium (1965) 670—685 (mit
einer iste weıiıterer Publikationen); Scheuermann, Die Ordensleute iın den Dokumen-
ten des Vatikanischen Konzils: AkathKR 134 (1965) 337—369; Mörsdorf, Streif£li  er
ZUT Reform des kanonischen Rechtes: AkathKR 135 (1966) 38—52; J. Neumann, Erwägungen
ZUur Revision des kirchlichen Gesetzbuches: ThOQ 146 (1966) 285—304; Le1s, Zur Retorm
des kanonischen Rechts Jur. Diss. Freiburg 1966; Gommenginger, Verfassung und
Strukturen 1n einem Kirchenrecht: Orientierung (1967) 25—28

235



welcher Art ZU geben Der Kirche ist Gewalt gegeben, das VO': Christus eın £ür allemal
gewirkte eil en Menschen aller Zeiten 7zuzuwenden. Gesetze hat die Kirche durch
ihre azu bestimmten Organe NUur geben, sSOweit dies 1 Dienste der Heilsvermitt-
ung die Menschen notwendig oder doch nützlich ist. Die kirchlichen Gesetze sind
nicht Ausdruck irchlicher Machtansprüche, sondern Ausprägungen des Heilsdienstes
Chrristi. Damit ist der Raum abgesteckt, ın dem der aps als oberstes rgan der
Kirche Gesetze geben annn
Der Bereich der irchlichen Gesetze ist Zzwel konzentrischen Kreisen beschrieben.
Der iNnNnere Kreis umfa{ist jene Gesetze, die der Kirche eingestiftet sSind. In diesem Kreis
vorgegebener Gesetze verbleibt dem menschlichen Gesetzgeber 1n der Kirche UTr die
verbindliche Auslegung in ihrer Formulierung. Diesem eENSCICHN ist eın weıliterer Kreis
vorgelagert. Hier handelt e5 sich einem Teil Bestimmungen, die ZU: Schutze
des Nnneren Grundgefüges der Kirche erlassen werden, und einem anderen Teil

Bestimmungen, die darüber hinaus 1m Interesse e1ines geordneten Lebens der
Gemeinschaft der Kirche ertforderlich sind. In diesem außeren Kreis ist dem Ermessen
des Gesetzgebers ein Spielraum belassen, iın dem der Gesetzgeber entscheiden hHat,
ob und wıe eine gesetzliche Regelung treffen ist. ber auch dabei darf der Gesetz-
geber nich:  A nach Willkür handeln. Vielmehr hat sich immer von dem Grundsatz
leiten lassen: das eil des Volkes 1st höchstes Gesetz.
Kein Gesetz vermag jemals selbst Leben ZEUSCN oder eil wirken. Es hat immer
LLUT Dienstfunktion Leben der Gemeinde und eil des Volkes und SeiNer einzel-
Zien Glieder ben Der Gesetzgeber darf LLUT dort regelnd eingreifen, Leben und
eil des Volkes dessen bedürtfen. Vor allem sind Bindungen LLUT ort aufzuerlegen,
s1e wirklich notig sind. Manche Gesetze sind mıit einer Nichtigkeitssanktion oder mıiıt
einer Strafsanktion oder mıit beiden ausgestattet, andere dagegen sind bloße Ord-
nungsvorschriften, ohne daß ein Verstofß 61€e die rechtliche Unwirksamkeit des
Aktes oder den Eintritt bzw die Verhängung einer Gtrafe nach sich zieht. Auch 1ler
ilt wieder, daß icht der Willkür des Gesetzgebers überlassen bleiben kann, ob
die Übertretung e1ines bestimmten Gesetzes mit Gtrafe bedroht wird oder nicht, ob miıt
einer leichteren oder schwereren Gtrafe. Das Gewich* e1ines Gesetzes hängt icht VOI

dem Willen un der Absicht des Gesetzgebers ab, sondern VOnNn dem Inhalt und VO:  »
der Bedeutsamkeit des Gesetzes für das Leben der Gemeinde, für das eil des Volkes
und des einzelnen. Es ist erst recht icht der Absicht des menschlichen Gesetzgebers
überlassen, ob dem, der Sein Gesetz übertritt, deswegen das ewlige eil abzusprechen
ist oder nicht. Die verbreitete gegenteilige Meinung‘* 1st eine willkürliche Behauptung,
die sich nicht auf sachliche Gründe berufen kann. 1ne solche Meinung ist vielmehr
gepragt VO:  » der Vorstellung, daß der kirchliche Gesetzgeber in absoluter Weise ber
den Willen der Kirchenglieder als seiner Untertanen verfügen onne Dies führt in der
etzten Konsequenz der Annahme, daß der Papst als der höchste Gesetzgeber der
Kirche auch dort rechtlich legitim handle, eine VO:  - ihm getroffene Anordnung
unmorTalisch ist°
Die Rolle des Gesetzgebers wird 1er gründlich mißverstanden. Er ıst ZWar Herr
ber die Gesetze, insofern Gesetze geben, abändern un aufheben kann Er ist
dieser seiner Befugnis aber icht absolut frei, sondern ist von der Sache her und VOomn
den Notwendigkeiten des allgemeinen Wohles des Gottesvolkes gebunden. Das Gewicht
iner gesetzlichen Bestimmung kann nicht VO: Willen des Gesetzgebers verändert
werden. Der Gesetzgeber ann allenfalls feststellen, daß unter den gegebenen Um-

Jone, Katholische Moraltheologie. Auflage. Paderborn 1961, n unbedeutenden
Dingen verpflichten die Gesetze immer LUr unter äßlicher Sünde In wichtigen Dingen
verpflichten Sie uıunter schwerer Sünde, abgesehen VO:  » dem Fall, daß der Gesetzgeber 1Ur
unter läßlicher Sünde verpflichten wollte  o
Vgl Rahner., Über das 1US divinum des Episkopats: Rahner—J. Ratzinger, Episkopat
un: Primat Quaestiones disputate Freiburg 1961, 119—122

236



ständen einer sich unbedeutend erscheinenden Anordnung 1Ne erhebliche Bedeu-
tung zukommt, die e5 vielleicht rechtfertigt, die Übertretung mi1t Gtrafe bedro-
hen® Da der Gesetzgeber icht absoluter Herr ber die Gesetze ist, ist auch selber

die VO  3 ihm erlassenen Gesetze gebunden. Er hat sSeine Gesetze nicht eines
aneifernden Beispieles willen befolgen, damit auch seine „Untertanen“ sich danach
richten. Vielmehr ist auch der Gesetzgeber als lied der Gemeinschaft, für die das
Gesetz gegeben ist, 1n gleicher Weise wIıie jedes andere Glied dieser Gemeinschaft VO:  3
dem Inhalt des Gesetzes her und Interesse des allgemeinen Wohles der Gemein-
schaft das vVon ihm gegebene Gesetz gebunden. Dieselben Bindungen also, die
ihm bei dem Erlaß eines Gesetzes auferlegt sind, verpflichten ihn auch selber ZUT Be-
folgung des Gesetzes.

Die Absicht, die den Gesetzgeber bewog, eın bestimmtes Gesetz erlassen und es und
nicht anders formulieren, ist icht mehr als ine Hilfe für das rechte Verständnis und die
Auslegung eines Gesetzes. Der Codex ennt 1ın s die Absicht des Gesetzgebers als etztes
Mittel, auf das zurückzugreifen ist, wennNn eın Gesetz nach seinem Wortlaut zweifelhaft oder
unklar ist. ber selbst wenn sich mit Sicherheit feststellen läßt, was der Gesetzgeber raıt
dem YTla: und mit dieser Formulierung des Gesetzes gemeint un! beabsichtigt hat, ist
damit icht gesagt, das Gesetz jeder eit und unter allen Umständen verstanden
werden muß Es kann sehr ohl se1in, da{fs uıunter den veränderten Umständen und 1M Lichte
einer klareren Einsicht ein Gesetz anders ausgelegt werden muß, als der Gesetzgeber dies
beabsichtigt hatte In keinem Fall ist die Absicht des Gesetzgebers das etztlich oder einzZ1g
entscheidende Kriterium für die Auslegung eines Gesetzes.

Das Wissen die sehr Grenzen, die dem Willen des kirchlichen Gesetzgebers
bei dem Erlaß VO':  } Gesetzen SCZOKECIN sind, ist leider nicht Gemeingut des Kirchenvol-
kes, dem auch die Kleriker zählen sind. Dies ist eine Quelle eines weitgehenden
Unbehagens Kirchenrecht schlechthin. Die verbreitete Vorstellung VO  . der geradezu
absolutistischen Freiheit des kirchlichen Gesetzgebers verleitet gemeinhin der
Annahme, alles, wWas eın kirchliches rgan VO  - sich Zibt, el kirchliches echt. Aus
dieser Vorstellung heraus werden auch objektive Rechtswidrigkeiten als Kirchenrecht
ausgegeben oder verstanden. Von ler aus ist NUur noch eın kleiner Schritt dem
verallgemeinernden Vorurteil: alle UÜbelstände der Kirche sind Ergebnisse juridi-
schen Denkens. Die Rechtswidrigkeiten irchlicher Organe vorgebrachte Kritik
mMag daher noch berechtigt se1n, 61e trifft nicht wirkliches Kirchenrecht, sondern höch-
stens angebliches oder vermeintliches Kirchenrecht.

Die Absicht des Gesetzgebers be Erlaß des Codex [uris Canonicı

Spätestens ceit dem Vatikanischen Konzzil bestand in der gesamten Kirche die e1in-
heitliche Überzeugung, daß die Reform des Kirchenrechts und eın Gesetzbuch
notwendig S  J mögen auch ber Einzelheiten der Durchführung die Meinungen aus-

einandergegangen sSe1in. Die erklärte Absicht des Papstes 1US War C5, durch die VO

ihm Angriff genoMMeEN! Kodifikation des kanonischen Rechtes der Erneuerung der
esamten Kirche 1n Christus dienen?. Er gedachte dieses Ziel erreichen durch
übersichtliche Ordnung und Zusammenstellung des gesamten Kirchenrechts, durch
Ausscheidung der aufgehobenen und veralteten Gesetze und nach Bedarf durch Anpas-
SUNg die gegenwartigen Zeitverhältnisse. Kraft der VO' aps April 1904
approbierten Verfahrensordnung sollte die Kodifikationskommigssion nach folgenden

Ö  Ö Zur Ilustration ein Beispiel dem weltlichen Rechtsleben Die Regel, 1mM Straßen-
erkehr rechts fahren, ist sich ZCENOMUNEN geringfügig. Sie ist nicht VO:  »3 der Sache
her gefordert, wohl aber 1m Interesse 1nes geordneten und ungefährlichen Straßenver-
kehrs ZU Wohl der Verkehrsteilnehmer notwendig. Je dichter der Verkehr auf den
Straßen ist, desto gewichtiger und edeutsamer ist die Regel Die gewichtsverän  dernden
Umstände hängen ber iın keiner Weise VO:  3 dem Willen des Gesetzgebers
Motu Proprio „Arduum ane munus“” V, arz  L 1904 ASS 549—551

237



Regeln vorgehen?: Der Codex SOo. L1LLUTI die Gesetze enthalten, die sich auf die
Disziplin der Kirche beziehen. Diese Beschränkung auf die Rechtsordnung der Kirche
soll aber icht ausschließen, zuweilen Grundsätze des Naturrechts oder des lau-
ens berührt werden. Die kirchlichen Gesetze sollen aus dem Corpus Iuris Canonici,
dem Konzil Von Trient, den Erlässen der Päpste und der kurialen Behörden geschöpft
werden. Dabei sollen icht LLUT die veralteten und aufgehobenen Gesetze, sondern auch
die früher übliche Darstellung konkreter Rechtsfälle ausgeschieden werden. Nach der
Art der modernen Gesetzbücher soll LLULT der dispositive Teil der Gesetze als abstrakte
Norm stehenbleiben. Soweit wıe möglich sollen die Quellen wortgetreu übernommen
werden, wobei allerdings auf Urze  —A und Klarheit A achten ist. Bei Verschieden-
eit der Meinung VO  3 Autoren sollen sichere und definitive Entscheidungen vorgezogen
werden. Wo die Änderung des geltenden Rechtes oder eine Neuordnung angebracht
oder notwendig erscheint, sollen eue Gesetze formuliert werden. Die lateinische
Rechtssprache soll beibehalten werden.
urch die Konstitution „Providentissima Mater Ecclesia” VO Pfingstfest (27 Mai)

wurde der Codex Iuris Canonici promulgiert mıiıt der Bestimmung,
Pfingstfest, dem Ma!: 1918, als Gesetzbuch für die gesamte irche 1n Kraft trıtt
Gemäß der Absicht des Gesetzgebers sollte der Codex künftighin die einzige Quelle
des gesamtkirchlichen Gesetzesrechtes Se1in und bleiben. Deshalb estimmte der aps
Benedikt durch Motu Proprio „Cum Iuris Canonici Codicem“ VO September
191719 mıiıt dem er eine Kommission ZUT authentischen Auslegung des Gesetzbuches
eingesetzt hatte, 1n Zukunft notwendig werdende Gesetze durch diese Kommission
dem Codex eingefügt werden sollen. Dieses Vorhaben ist allerdings icht ausgeführt
worden1!!. Der Codex ist daher längst nicht mehr einzige Quelle des geltenden Rechts
der Gesamtkirche. Abgesehen davon War der Codex nıe das Rechtsbuch der irche“‘.
Teilkirchliche Gesetze sind nicht 1mMm Codex Iuris Canonici enthalten. In den Teilkir-
chen konnten weiterhin 1m Rahmen des für die ZaANZE Kirche geltenden Rechts Gesetze
erlassen werden, und selbst das dem Codex entgegenstehende teilkirchliche Gesetzesrecht
wurde mıit dem Inkrafttreten des GCIE nicht schlechthin aufgehoben (c Neben dem
Gesetzesrecht gibt eS5 aber auch das Gewohnheitsrecht, das in der Kirche ceit Je eine
große Rolle spielte. Dieses konnte 1n einem gewissen Umfang auch dann weiterbeste-
hen, wWwenn dem Codex enthaltenen Recht widersprach (c Darüber hinaus ent-
hält der ( IC iın den weitere Vorbehalte un  en des Rechtes der Ostkirchen,
des liturgischen Rechts, der Sonderregelungen 1n Vereinbarungen zwischen dem Heili-
gen Stuhl und verschiedenen Staaten und schließlich zugunsten wohlerworbener Rechte
oder Privilegien einzelner oder juristischer Personen.
Der Codex Iuris Canonici ist War mıit all seinen Einzelbestimmungen als einheitliches
Gesetzbuch selben Tag ın Kraft getreten. Daraus folgt aber nicht, daß düurch die
Aufhebung oder Änderung einzelner seiner gesetzlichen Bestimmungen das gesamte
Gesetzeswerk als solches betroffen würde. Der CIC wird daher als Gesetzbuch 1n Kraft
bleiben, bis durch die Inkraftsetzung eines neugefaßten kirchlichen Gesetzbuches
abgelöst wird. Die Ergänzungen und Änderungen, die der Codex bisher erfahren hat,
datieren nicht erst seit der Ankündigung einer Revision oder Al erst seit dem I1 Vati-
kanischen Konzil. Sie auch NUur annähernd anzuführen oder auch LUr aufzuzählen, ist
1im Rahmen dieses Aufsatzes unmöglich.

Praefatio ZU. CIC
Abgedruckt 1m (CAC
AAS (1917) 483

11 Es gibt lediglich Sammlungen privater Natur, welche die Entscheidungen der Auslegungs-kommission SOWIl1e neue Instruktionen, Dekrete un! Gesetze enthalten. Die vollständigsteSammlung deutscher Sprache: MayET , Neueste Kirchenrgc.’nts-5amm ung. Bde.
bis Freiburg—Basel—Wien 3—1

238



Die Absicht des Gesetzgebers bei der Revision des Codex Iurıs Canonicı

Sofern eın Gesetz Richtschnur für das Handeln einer Gemeinschaft und deren Gilieder
ist, richtet sich 1n die Zukunft. Eine bereits abgeschlossene Handlung kann als
solche VO dem Gesetzgeber icht mehr beeinflußt werden. Höchstens die Rechts-
wirkungen einer 1n der Vergangenheit liegenden Handlung können durch eın nach-
trägliches Gesetz berührt werden. Andererseits ıst das Leben einer jeden GGemein-
schaft durch deren Geschichte gepragt und gewlsser Weise auch für die weitere
Entwicklung gebunden. Dies gilt ın besonderer Weise für die Kirchel?, AÄAus einer
manchmal vielleicht übertriebenen Scheu, die der Kirche eingestifteten unveränder-
lichen Grundgesetze rühren, werden Traditionen, VOT allem wenn 6S1e durch sehr
lange eit bestehen, aum oder L1LUTr schwer aufgegeben. Der kirchliche Gesetzgeber
kann daher leicht der Versuchung unterliegen, sehr auf die Vergangenheit Un
wenig auf 1e Zukunft sehen. Dazu ommt weiterhin eine Schwierigkeit, VOT der
jeder Gesetzgeber steht Gesetze vermögen nicht Leben ZCUSECN. Sie moögen ohl
Wachstum und Entwicklung des Lebens Öördern und 1n diese der jene Bahnen lenken,
61e mussen sich aber immer selbst Leben orlientieren. Damit ergibt sich 1Ur
leicht ein  —__ Haften dem, wWas früher gewWweESsSCN ist und wWas heute ist. 1ne Anpassung

veränderte Zeitverhältnisse annn daher leicht einer Npassung die Gegen-
wart se1in, die dem Zeitpunkt, da eın  e Gesetz Kraft tratt, bereits AT ergangen-
eit geworden ist. Diese Gefahr wird noch dadurch verstärkt, daß die Inhaber der mıit
Gesetzgebungsbefugnis ausgestatteten Amter der Kirche häufig der äalteren Genera-
tion angehören. Die Kirche ist Von der gelebten Tradition her icht ausschließlich be-
stiımmt, sondern S1e ST in ihrer Pilgerschaft durch diese eit auf die Zukunft hin,
nämlich auf die Wiederkunft des Herrn, ausgerichtet. In dem Spannungsverhältnis
zwischen der Lebensordnung 1in der Vergangenheit und den Lebenserfordernissen 1n
der Zukunft mußf der kirchliche Gesetzgeber 1ın Offenheit nach beiden Seiten hin
abwägen.
Bei der Kodifikation des kanonischen Rechts Beginn dieses Jahrhunderts wWar der
Blick der Kodifikatoren mehr der Vergangenheit als der Zukunft zugewendet. Dies
ist aus der damaligen Situation verstehen. Die Kodifikatoren sahen sich VOTI eine
ungeheure enge alten Rechtsstoffes gestellt, den s1e aufzuarbeiten un! 1n iıne
moderne orm gießen hatten. Das Leben der Kirche erfuhr eben dieser eit
verschiedene eue Anstöße die Kodifikation des kirchlichen Rechts INa selbst
diesen gezählt werden aber noch floß das Leben der Kirche 1n verhältnismäßig
ruhigen Bahnen. Es darf daher den damaligen Kodifikatoren nicht ZU Vorwurtf
gemacht werden, daß 61e sich bei ihrer Arbeit mehr der Vergangenheit ausgerichtet
haben als der Zukunft. Das Ergebnis WarTr ach einem ersten Urteil: „Der Gesamt-
charakter des Gesetzbuches zeigt keinen radikalen Umsturz des bisherigen
Rechtes, sondern eine zeitgemäße Reform1!3.“
Heute aber ist die Situation anders. Die Aufgabe der Revisoren des Gesetzbuches
verwelist diese mehr auf die Zukunft als auf die Vergangenheit. aps Paul VI hat
dies 1ın einer Ansprache die Mitglieder und Konsultoren der Kommission für die
Neubearbeitung des Codex Iuris Canonici November 1965 deutlich dUSSC5SPIO-
chen14 Der aps verlangt ZWAaT, soweit w1e möglich den Traditionen folgen, VOT
allem bei alten Rechtsinstituten. Daneben erkennt C d da eine Entwicklung und eın
Fortschritt nützlich und notwendig sind. Unter den veränderten Zeitverhältnissen
das Leben scheint schneller laufen ist das kanonische Recht Neu fassen, indem
e5 der Geisteshaltung angepaßt wird, die auf dem Vatikanischen Konzil
offenbar wurde. Auf diese Weise könne meisten der Auferbauung und dem

Vgl May, Die Kontinuita: 1m kanonischen Recht AkathKR 135 (1966) 52—92
Knecht, Das neue kirchliche Gesetzbuch. Straßburg 1918,

239



Leben der Kirche und den Erfordernissen des Gottesvolkes gedient werden.
Ausdrücklich stellt der aps das euUue Werk der alten Kodifikation gegenüber: während
der Codex größtenteils 1e VOT ihm geltende Disziplin enthält, scheint nunmehr
manches neuerungsbedürftig. Als einzuschlagenden Weg empfiehlt der aps schlie(s-
lich, nach dem Vorbild des CIC eın Werk schaffen, für das das CGkumenische
Konzil die Grundrisse und Leitlinien angibt, wobei vieles VO  - dem dort Aufgerissenen
MNUur ausführlicher und eingehender festzulegen 1st Die Revisoren werden sich dabei
deutlich VOorT ugen halten mussen, daß das 11 Vatikanische Konzil nicht einen
Abschluß, sondern den Anfang einer Entwicklung markiert.

{l Gesetznehmer und Gesetz
Wer das Gesetz nicht als Produkt eines einsamen Gesetzgebers betrachtet, annn nicht
übersehen, daß auch die emeinschaft derer, für die eın Gesetz gegeben wird, mehr ist
als ein passıver Gesetznehmer. Die Rolle, die dem Gesetznehmer wirklich zukommt,
wird der Lehre und noch mehr der Praxis des kirchlichen Lebens bisher mehr
als stiefmütterlich behandelt.

Gewohnheitsrecht und Gesetz
Das Gesetzbuch selbst Ssagt ber das Zustandekommen eines Gesetzes NUTT, daß
erst ordnungsgemäß verkündet seıin muds, den Gesetznehmern also bekannt geworden
sSeıin muß, ehe e verpflichten beginnt (cc Daneben aber enthält der Codex
iınen eigenen Titel „De consuetudine“ (cc 25—30). Hier wird einer Gemeinschaft, die
Gesetznehmer Sein kann, ausdrücklich die Fähigkeit zugestanden, eine Gewohnheit
einzuführen, der dieselbe Kraft wIıe einem Gesetz zukommt (c 26) Diese Bestimmung
aber steht +at*sächlich Schatten einer anderen, daß nämlich eine Gewohnheit die
verbindliche Kraft eines Gesetzes eiNZIg von der Zustimmung des zuständigen kirch-
lichen Oberen erlangt (c 25) Rechtlich freilich kommt den beiden Aussagen dasselbe
Gewicht ZU: Gewohnheitsrecht SETZ gleicher Weise eın  a Verhalten der Gemeinschaft
und die Zustimmung des Oberen diesem Verhalten VOTAaUs.

Dabei kann diese Zustimmung 1n verschiedenen Weisen gegeben werden. Der 1rı
Obere kann se1in FEinverständnis ausdrücklich erklären und kann eın bestimmtes Verhalten
der Gemeinschaft stillschweigend hinnehmen. Die Zustimmung des kirchlichen Oberen kann
aber uch bereits 1n einem sogenannten Legalkonsens gegeben sein. In diesem Fall genügt
Cc5, daß das Gesetz selber auf Gewohnheitsrecht verweist un:! 1n dem zutreffenden Fall die
gesetzlichen Voraussetzungen für die Bildung VOoIl Gewohnheitsrecht erfüllt sind. Der Gesetz-
geber kann selbstverständlich auch iıne VO:  »3 der Gemeinschaft bereits geübte Gewohnheit
ın die Form eines Gesetzes leiden und als formelles Gesetz verkünden. Dies ist ber mit

icht gemeıint. Hier geht Gewohnheitsrecht, das als selbständige un! gleich-
berechtigte Rechtsquelle neben dem Gesetzesrecht steht. Die Norm wird in diesem Fall icht
durch den Gesetzgeber, sondern durch das Verhalten der Gemeinschaft formuliert. In der
Praxis bereitet dies gewo.  ich keine Schwierigkeiten, soweit sich ine Gewohnheit
handelt, die sich nicht eın bestehendes Gesetz richtet, tiwa nach dem Motto wenn iıne
Gemeinschaft sich durch ihr eigenes Verhalten 1ne Bindung auferlegt, die ihr der Gesetz-
geber nicht auferlegt hat; mMag sS1e dies ruhig tun.

Im Codex Iuris Canonici ist aber ausdrücklich bestimmt, daß ine Gemeinschaft auch
eın bestehendes Gesetz Gewohnheitsrecht bilden kann, daß s1e durch

ihr Verhalten eın  b bestehendes Gesetz außer Kraft setzen kann Die innere Rationabili-
tat eines Verhaltens ist immer selbstverständliche Voraussetzung für die Entstehung
VvVon Gewohnheitsrecht, icht anders als einem Gesetz, das verpflichtende Kraft erlan-
gen soll, Rationabilität innewohnen MU:! Vom Inhalt her gilt also für die Ausbildung
jeglichen Gewohnheitsrechts dasselbe wile für den Erla eines Gesetzes. An das Verhal-
ten der Gemeinschaft sind verschiedene Anforderungen gestellt. Für eine Gewohnheit

14 AAS (1965) 985—989

240



praeter legem verlangt der Codex, die Gemeinschaft sich bewußt durch ihr Ver-
en 1i1ne Bindung auferlegen ll (c 28) 1e5 für eine Gewohnheit contra
legem icht gefordert wird (c 27); ist nicht ein gesetzestechnisches Versehen, sondern
sachlich begründet. Wo eine Bindung och icht besteht, soll eine solche icht eTl-
sehens durch eın bestimmtes Verhalten der Gemeinschaft entstehen, sondern LLULr

dann, weilll die Gemeinschaft bewußt VOomn einem derartigen Verpflichtungswillen
beseelt ist Bei einer Gewohnheit, die sich eın Gesetz richtet, wird dagegen nicht
1iNne 1LEUE Bindung geschaffen, sondern eine gesetzliche Bindung aufgehoben oder in
ine andere umgewandelt.
Die herrschende Vorstellung VO.:  » der absolutistischen Macht des Gesetzgebers und
der absoluten Gehorsamsverpflichtung sSeiner Untergebenen vVermag mıt diesen (eset-
zesbestimmungen ber das Gewohnheitsrecht aum etwas anzufangen. Daher wird
1n der Praxis jedes Verhalten, das von der durch en Gesetz vorgeschriebenen Norm
abweicht, als Ungehorsam getadelt, celbst dort, eın sachgerechter Gehorsam
vielleicht gerade dieses Verhalten verlangt?®. Von 1er Adu$Ss wird sichtbar, daß nicht
jedes gesetzwidrige Verhalten notwendig Unrechtsverhalten ist. Es bedarf bei der
Bildung eiInes gegengesetzlichen Gewohnheitsrechts icht eines „theologischen iffe-
rentialverfahrens“, durch das eın anfängliches Unrecht 1m Laufe der Zeit allmählich

verbindliches echt überführt wird16. Solchen Vorstellungen!? würde weithin der
Boden en  e  J wenn das NEeUue Gesetzbuch der Kirche sich VO'  > vornherein ein welıtes
Maß der Bescheidung auferlegt und auf sehr 1in Einzelheiten gehende gesetzliche
Bestimmungen verzichtete und dafür den örtlichen Gewohnheiten einen noch größeren
Raum ZUuUwI1ese. Dafß dadurch eine uniforme Einheit der Kirche verloren Zinge, wird
heute ohl niemand mehr als Mangel empfinden, zumal seit dem H Vatikanischen
Konzil die auch dem alten Codex geläufige Wahrheit wieder allgemein entdeckt ist,
daß die einzelnen Teilbereiche der Kirche echte Teilkirchen sind ( 329

Aufnahme eines Gesetzes

Wie eın bereits seit langer eit bestehendes Gesetz durch eine neuaufkommende
Gewohnheit der durch das Gesetz gebundenen Gemeinschaft außer Kraft gesetzt
werden kann, annn die emeinschaft, die ein Gesetz gerichtet ist, die
Aufnahme dieses Gesetzes verweigern und damit sSeın Inkrafttreten verhindern. uch
dies 1st darin begründet, daß Gesetzgeber un Gesetznehmer sich nicht als Obrig-
eit und Untertanen gegenüberstehen, sondern miteinander die Gemeinschaft der
Kirche bilden, das olk Gottes. Die Organe, die der Gesamtkirche oder einer Teil-
kirche gegenüber Christus als aup vertreten haben, sind besonderen Diensten
der Heilsvermittlung berufen. Soweit das Leben der Heilsgemeinde menschlicher
Gesetze ZU  H4 Ordnung ihres Gemeinschaftslebens und des Heilsdienstes bedarf, ist der
Gesetzgeber wıe jedes andere Glied der Gemeinschaft Se1IN Gesetz gebunden und ist
die Gemeinschaft icht L1LUTI passıver Gesetznehmer, sondern darüber hinaus auch aktiv

Zustandekommen oder doch wenigstens Fortbestand eines Gesetzes mitbeteiligt.
Was für das Gesetzesrecht gilt, gilt 1n entsprechender Weise auch für das Gewohn-
heitsrecht. Lediglich das Schwergewicht liegt das eine Mal bei dem Gesetzgeber, das
andere Mal bei der Gemeinschaft. In keinem Fall ist die Gemeinschaft des Gottes-

Es sel hier 1Ur erinnert ( 136 %s der hinsichtlich der Kleidung der Kleriker auf die
örtlichen Gewohnheiten und die bischöflichen Vorschriften verweist. Da Kleiderformen
unabhängig VO:  3 der alljährlich wechselnden Mode einer ständigen Entwicklung unterlie-
sSCN, ist sachgerecht, die örtlichen Gewohnheiten achten. Erfahrungsgemäß seizen
sich diese auch wiederholte gesetzliche Verbote durch, auch wenn die Kleriker, die
sich entgegen einer gesetzlichen Vorschrift neue Gewohnheiten halten, des Ungehor-
5amls bezichtigt werden.
Vg dazu Kaiser,
1965, C gute Glaube 1 Coedex Iuris anonici. 111 München



volkes als Gesetznehmer LLUT einem ormalen Gehorsam gegenüber dem Gesetz-
geber verpflichtet.
111 Inhalt des Gesetzbuches

Rechtsbereich und Gewissensbereich
Es erscheint unls heute als Selbstverständlichkeit, daß ein Gesetzbuch LLUT Gesetze ent-
hält, rechtliche Normen, die das Leben der Gemeinschaft als solcher, die Tätigkeit
der UOrgane dieser Gemeinschaft und das Verhältnis der Gemeinschaf+ ZUum einzelnen
und des einzelnen ZULE: Gemeinschaft regeln. Während rühere Rechtssammlungen
einem weıten Umfang auch Glaubens- und Sittengebote enthielten, haben sich bereits
die Kodifikatoren Beginn dieses Jahrhunderts 1mM wesentlichen die empfangene
Weisung gehalten, den CIC LUr rechtlichen Stoff aufzunehmen!8. Es gibt neben den
rechtlichen Normen Glaubens- und Sittengebote, die das Leben des einzelnen, eın
Verhältnis Gott und 1n einem gewlssen Umfang auch zwischenmenschliche Bezie-
hungen betreffen. Diese sind grundsätzlich icht 1n eın Gesetzbuch aufzunehmen,
sofern 61e nämlich einer rechtlichen Regelung nicht bedürfen oder vielleicht Sal icht
fähig sind Es ist daher berechtigt, einen Rechtsbereich und einen Gewissensbereich
voneinander unterscheiden. Diese Unterscheidung besagt allerdings nicht, 1n
dem Rechtsbereich das Gewissen des einzelnen icht angesprochen 6e1. Jede Rechts-
orm zielt darauf ab, Gewissen erfüllt werden. ıne Rechtsnorm, die diesen
Anspruch nicht erheben kann, gibt sich Unrecht als Rechtsnorm auUu:  N Die Unter-
scheidung In einen Rechtsbereich un einen Gewissensbereich sagt vielmehr,
einen Bereich gibt, der nicht durch rechtliche Normen geregelt ist, aber mıiıt echten
Normen das Gewissen anspricht.
Diese Unterscheidung hat hingegen nichts tun mit einer anderen Unterscheidung, die 1m
CIC anzutreffen ist, der Unterscheidung eines forum exfiernum und eines forum internum,
auch We': der Codex selbst das forum internum gelegentlich als forum conscientiae
e 196) bezeichnet. In dieser Sprechweise hat sich lediglich das nahezu allgemeine Miß-
verständnis niedergeschlagen, daß das forum ınternum mit dem außerhalb des Rechts-
bereiches liegenden Gewissensbereich identisch el In Wirklichkeit aber ist das forum
internum ein Teilbereich dessen, Was als Rechtsbereich bezeichnen ist. Darum trifft der
Codex mıit echt wiederholt Anordnungen, die den inneren Bereich betreffen. Was mıit diesem
Bereich 1m Gegensatz ZU: außeren Bereich gemeıint ist, geht deutlichsten Aaus der Bezeich-
nung „matrımonıum conscıientiae” hervor. Dieses Rechtsinstitut ist 1mM Codex einer genNnauen
rechtlichen Regelung unterstellt (CC 1104—1107) Niemand wird behaupten, daß diese Ein-
richtung außerhalb des Rechtsbereiches liege. Die Ehe, die sich hier handelt, unter-
scheidet sich rechtlich VO:  } einer anderen Ehe einzig und allein adurch, daß ihr Bestand
geheimgehalten wird. Die Bezeichnung dieser Ehe als „Gewissensehe”“ ist 1Ur verste-
C} daß forum conscıientiae gleichbedeutend mit forum iınternum gebraucht wird Daraus

wiederum wird deutlich, dafß der innere Rechtsbereich sich VO  3 dem außeren 1LUTLI UrC|
mangelnde Publizität unterscheidet1®.
So sehr berechtigt ist, für den inneren Rechtsbereich, in dem rechtserheblich, wenn
auch unter Ausschluß der OÖffentlichkeit, gehandelt wird, Gesetze erlassen, hat
der Gesetzgeber den Bereich .USZUSPaTeN, der außerhalb des Rechtsbereiches liegt.
Manchmal rTeilich ist E nicht ganNz einfach, eine klare Grenze zwischen diesen beiden
Bereichen ziehen. Die Mitfeier des eucharistischen Opfers den Sonn- und
gebotenen Feiertagen“® ist gesetzlich vorgeschrieben (c Näherhin wird

Die Vorstellung, daß die Gesetznehmer dem Gesetzgeber un dem Gesetz immer un 1L1ULr
einen formalen Gehorsam schulden, steht uch hinter gelegentlichen Äußerungen, die
eiz oder schadenfroh die Bestimmungen 1m Bereich der Liturgie als „Früchtedes Ungehorsams“ bezeichnen.
Es ist er .. kein Mangel, sondern sachgerechte Beschränkung des Gesetzbuches,
wenn 1mM Eherecht des C icht vVon der Liebe der Gatten zueinander die ede ist.
Vgl Kaiser, Der gute Glaube 175—178 (mit weiıiteren Literaturhinweisen).20 Tage, die nach den jeweiligen staatlichen Gesetzen icht als Feiertage begangen werden,ollten grugdsätzlidt auch icht als1r Feiertage geboten werden.

242



bestimmt, daß diéser Bestimmung LUr genugen ist bei einer Eucharistiefeier er
£freiem Himmel, 1n einer Kirche, einer öffentlichen oder halb5öffentlichen Kapelle oder
einer Friedhofskapelle, icht aber 1n ıner reıin privaten Kapelle (c An dieser
Bestimmung wird häufig STIOeunter Hinweis darauf, da doch immer
dieselbe Eucharistiefeier ist, ob 6S1e 1Un einer Domkirche oder 1n der Wohnung
eines kranken Priesters stattfindet. Dies ist sicher icht bestreiten, aber darum
geht hier ja icht Die rechtliche Bestimmung verpflichtet nicht schlechthin ZUT
Mitfeier der Eucharistie, sondern und dies ist das Spezifische einer rechtlichen Bestim-
INUNgs die Gemeinde als solche und der einzelne sichtbar als Glied dieser Gemeinde
sollen Herrentag das Gedächtnis des Herrenopfers und Herrenmahles feiern.

darüber hinaus e1iın weiterer Kaum besteht, iın dem der einzelne sSeıin persönliches
Verhältnis Gott gestalten hat, Ja pflichtgemäß gestalten hat, ist damit nicht
ausgeschlossen. ber dieser aum, 1n dem sehr ohl religiöse und csittliche Normen
gelten können, unterliegt nicht der rechtlichen Regelung.
Noch deutlicher laßt sich dieser Unterschied feststellen 1n der Regelung des Fasten-
und Abstinenzgebotes. Der Codex regelt dieses neben dem Feiertagsgebot dem
Abschnitt ber heilige Zeiten (cc 1243—1254). Auch diese Bestimmungen des C
zielen dafß die Gemeinde und ihre einzelnen Glieder estimmte Tage, wenn
auch je getrenn für sich, aber doch gemeinsam durch einen jeweils gleichen Ver-
zicht heiligen. In der Neuordnung des Fasten- und Abstinenzgebotes durch die Konsti-
tution ‚„Paenitemini“”“ VO' Februar 196661 und die daraufhin CrHANSCHNEN Fasten-
ordnungen einzelner Bischofskonferenzen?? scheint die Grenze ZU außerrechtlichen
Bereich zuweilen überschritten e1in. dabei Abstinenz und Fasten LLUr untier den
Gesichtspunkt der Buße gestellt werden, ist icht VO  - grundsätzlicher Bedeutung, da Ja
auch die Buße eine Form des Gottesdienstes und der Gottesverehrung ist, auf die die
Fastenordnung des CIC ausgerichtet ist. Die päpstliche Konstitution beruft sich auf
eine lex divina, kraft der alle Gläubigen ZUT[T Buße verpflichtet sind. Es handelt sich
hier primär eın religiös-sittliches Gebot, das icht unbedingt einer rechtlichen
Regelung bedarf, wIı1e Ja auch die unbestreitbare Verpflichtung aller Gläubigen ZU
Gebet icht rechtlich geregelt ist und einer solchen Regelung icht bedartf. Wenn schon
eine rechtliche Regelung erfolgt, muß diese erkennen lassen, dafß icht 11UT der einzelne
1n seinem Verhältnis Gott, sondern daß die Gemeinschaft der Kirche als solche
angesprochen wird. Die deutschen Bischöfe leiten daher ihre Bußordnung ein: „Unsere
Umkehr Gott annn sich icht LLUT privat vollziehen; vieles MU: gemeinsam getan
und VO  } der Gemeinschaft der Kirche getragen werden“”. In der Festlegung der
ordnung einzelnen aber wird hinsichtlich des ‚„Abstinenz”-Gebotes den einzelnen
eın den heutigen Lebensverhältnissen entsprechender verhältnismäßig weiıiter Spiel-
Taum gelassen. Mehrere andere Länder haben diesen Spielraum noch weiter SCZOBEN.
Damit aber stellt sich die rage Sollte 1119  - icht besser Sanz auf eine rechtliche
Ordnung verzichten, wenn diese das Spezifische einer rechtlichen Ordnung aum mehr
erkennen läßt?3, zumal e1ne rechtliche Ordnung des Fastens ebenso wıe eine rechtliche
Ordnung des Betens icht wirklich notwendig ist? Wie dem einzelnen Gläubigen 1n den
Diözesangebetbüchern Gebetstexte für estimmte Zeiten vorgeschlagen werden,
könnte auch eine „Bußordnung“ sich darauf beschränken, die Gläubigen 1n entspre-chender Weise ber die religiös-sittliche Pflicht AA Buße belehren und ihnen
entsprechende Vorschläge für die konkrete Gestaltung die and geben, ohne

AAS (1966) 177—198
Vgl beispielsweise die „Kirchliche Bußordnung“ der deutschen Bischöfe: irchliches
Amtsblatt für das Bistum Essen (1967)
Sinnvoll dagegen ist CS, wenn M klösterliche Verbände für ihre Gemeinschaft ine
entsprechende Regelung treffen, da hier eın bestimmtes Verhalten der Gemeinschaft als
solcher gefordert wird Uun! auch ın Erscheinung I1

24316*



da{fs diese in die orm einer rechtlichen Regelung gekleidet würden. Dadurch würde
icht L1LUT die Rechtsordnung und ein irchliches Gesetzbuch VO  3 unnotigem
Ballast befreit, sondern , zugleich auch ein Appell die heute viel beschworene
und wen1g verwirklichte Selbstverantwortlichkeit des einzelnen Gläubigen in seiner
Gewissensentscheidung gerichtet.

Objektiver und subjektiver Tatbestand
ine Eigenart des kirchlichen Rechts, die C: 1C gewahrt, aber ın der Praxis wen1g
beachtet ist, bedarf bei der Kevision des Gesetzbuches einer och stärkeren Betonung.
Die Rechtsordnung der Kirche MuUuU: wıe ede Rechtsordnung VO  3 außeren Tatbeständen
ausgehen. Als Rechtsordnung einer geistlichen Gemeinschaft MU: 6S1e aber mehr als
ede andere Rechtsordnung auf die hinter dem äußeren Verhalten ihrer Gilieder
stehende innere Willenshaltung und Gesinnung sehen. Das Strafrecht, das 1in vielen
Punkten reformbedürftig ist, bekennt sich dem Grundsatz: keine Gtrafe ohne
schwere sittliche Schuld (@ 2228 Da aber aum einmal eın Strafprozeis geführt
wird, beschränkt sich das kirchliche GStrafwesen auf die mıiıt der Begehung einer Gtraftat
VO'  3 selbst eintretenden Tatstrafen. Daraus ergibt sich, daß 1 Einzelfall Ma{l und
Schwere der Schuld nicht nachgeprüft werden. Da bis einem gegenteiligen Nachweis
die Rechtsvermutung gilt, der UÜbertreter eines (esetzes habe vorsätzlich gehandelt
( 27200 2); wird gewöhnlich das Augenmerk LLUT auf das außere Verhalten und
den dadurch begründeten objektiven Tatbestand gerichtet, ohne zugleich auch auf die
subjektiven Tatbestandsmerkmale achten, die icht minder Voraussetzung für den
Fintritt einer Strafe sind. So werden beispielsweise Konvertiten regelmäßig wen1g-
ens ad cautelam VOomn einem Kirchenbann losgesprochen, dem 61e sicher icht
verfallen aTren, da den nichtkatholischen Christen, die 1in einer nichtkatholischen
Familie geboren, aufgewachsen und CIZOgEN sind, ihre Zugehörigkeit iıner nicht-
katholischen Gemeinschaft icht als persönliche schwere sittliche Schuld angerechnet
werden kann. Dies 1st unter den heutigen Lebensverhältnissen offenkundig, und von

offenkundigen Tatsachen sagt auch der Codex, daß G1e keines Beweises bedürfen
(c 1747 I Offenkundig aber 1st auch, daß 1ın vielen Mischehen, 1n denen TOTLZ
voTrTausgegangenNnen Versprechens der katholischen Kindererziehung tatsächlich Kinder
nichtkatholisch CrzZOgeN werden, icht eın Sinneswandel des katholischen Ehepartners
erfolgt ist, sondern dieser sich lediglich gegenüber dem Verlangen des nichtkatholischen
Partners nicht durchzusetzen Da diesem Fall der Eintritt der Gtrafe VeTl-
stärkten Vorsatz voraussetzt (c 2319 Nn. 4.), schließt jegliche Minderung der
Verantwortlichkeit den Eintritt des Kirchenbannes aus (c 2229 Es mMas se1n, daß
1ler die Straffreiheit icht 1n jedem Einzelfall von vornherein offenkundig ist, 61e  b wird
sich aber 1n der Regel unschwer feststellen lassen. Die schematische Behandlung der
Praxis, die allein aus dem objektiven Tatbestand auf den Eintritt der Gtrafe schließt,
wirkt S1| schwerwiegender ausS, als der Kirchenbann als Ausschluß aus der
Kirche, als Unheilssakrament?4 oder al als Verdammungsurteil gewerte WIT|  d, wäh-
rend eT nach der Rechtsordnung des CIC 1n Wirklichkeit eine Besserungsstrafe ist, die
1n ihrem SAaNZEN Wesen darauf hinzielt, den Gtraftäter bessern und ih: der
Gefährdung selines Heiles entreißen. Auch das Strafrecht der Kirche steht 1m Dienste
des Heiles ihrer Glieder.

Zusammenfassung
Die angestellten Überlegungen haben ergeben, der Codex Iuris Canonici nich:  c 1Ur

reformbedürftig ist, sondern auch Bestimmungen enthält, die ZWarTtl auch eine Reform
verlangen, aber icht sosehr eine Reform des Gesetzes, sondern vielmehr eine Reform

Vgl On Herder-Korrespondenz (1966) 205



der Einstellung der Gemeinschaft und des einzelnen echt und Gesetz. Freilich
werden auch die RKevisoren des Gesetzbuches darauf bedacht sSe1Nn mussen, selbst jeden
Anschein eines positivistischen und absolutistischen Gesetzeswerkes vermeiden.
Die Revision des C 1E wird mehr der Auferbauung der Kirche unı dem
Heile ihrer Gilieder dienen vermögen, je mehr die Gesetze den Gieist der Kirche Spu-
TeN lassen und Je mehr der Anwendung dieser Gesetze Leben der Kirche auf
vereinfachende Schematisierung verzichtet wird und je mehr die einzelnen Clieder
der Kirche sich nicht als passıve Untertanen, sondern als aktive Mitträger Uun! Mit-
gestalter der Rechtsordnung der Kirche verstehen und verhalten.

PAS - TOR AT RAGEN

Kr A RA OHSE+1A PESCHKE

Geburtenregelung ın den Ansprachen Pauls V1
un Beichtstuhlpraxis
Am Juni 1964 teilte Papst Paul VI in einer Ansprache aus Anlaß seines Namens-
ages der Offentlichkeit ZU] ersten Male mıt, dafß ine Kommission VO  > Experten
ZU Studium der Frage der Geburtenregelung einberuten worden 21. In ihren Anfän-
gen gng diese Kommission schon auf Johannes zurück, unte dem 661e aber ur

einmal zusammentrat. uch zählte 61e damals NUur wen1ıge Mitglieder, und unter ihnen
WAarTr kein Moraltheologe. Paul VI erwelıterte die Gruppe VO  - Experten icht LLUT

Theologen, sondern auch Laien, darunter Mediziner. In der genannten Ansprache
aäußerte der Vater die Hoffnung, daß die Kommission ihre Arbeit bald einem
Abschluß bringen könne. Die Ergebnisse werde dann in der ihm angemMeEeSsCÄl erschei-
nenden Form der Offentlichkeit bekanntgeben. „Doch“ fährt ann wörtlich
weiter fort ‚haben Wir bis jetzt keinen ausreichenden Grund, die VO:  »3 aps 1US XI
in dieser Hinsicht gegebenen Normen für überwunden und deshalb für nicht verpflich-
tend halten; dieselben sind arum als gültig betrachten, ZU we:  en lange,
wIı1e Wir nicht 1 CGiewissen verpflichtet fühlen, 61€e modifizierenl.“
Die Kommission kam mıit ihren GStudien indessen icht schnell wı1e erhofft.
Am März 1966 erweiterte der aps die Kommission och einmal Kardinäle
un! Bischöfe (darunter die Kardinäle Öttaviani, Döpfner, Suenens Uun:! Weihbischof

Reuss), daß 61e insgesamt Mitglieder zählte Im Juni 1966 endlich konnte
s1e dem Vater die Ergebnisse ihrer Untersuchungen in einem ausführlichen Bericht
vorlegen.
Wer erwarte hatte, da damit der Augenblick einer entscheidenden Änderung der
offiziellen katholischen Lehre in Fragen der Geburtenkontrolle gekommen SCWESECN
ware, wurde jedoch enttäuscht. In iner Ansprache die Gynäkologen Uun! Geburts-
helfer immt der Vater Oktober 1966 unter anderem auch auf den
Bericht der Kommission eZzug, ohne indessen auf Einzelheiten einzugehen. Die Tal-

beiteten Konklusionen heißt der Ansprache „können icht als endgültig
betrachtet werden, und ZWAarTr deswegen nicht, weil s1e in erschwerender Weise VelI-

flochten sind mıiıt nicht wenigen anderen und nicht leichten Fragen, selen sS1e doktri-
narer oder pastoraler und sozialer Natur, die nicht isoliert behandelt und vorläufig

Osservatore Romano, Juni 1964,

245


