d) Wir Priester sollten vielleicht weniger reden und mehr horchen, ,hérende” Kirche
sein, die hineinhorcht in das Leben, um es liebend zu verstehen. Die Sprache des
Arbeiters versteht man erst, wenn man den Arbeiter kennt, wenn man um seine
Sorgen und Interessen weifl, wenn man seine Leiden und Freuden miterlebt hat,
wenn man ihm Kamerad und Bruder geworden ist.

e) Gute Ankniipfungspunkte ergeben sich fiir die Seelsorge aus dem Familienbetrieb
des Arbeiters, aus dem Umweg iiber die Kinderseelsorge, beim pastoralen Haus-
besuch und bei sonstiger Hilfeleistung und Aufmerksamkeit, die man dem
Fabrikler” erweist. Auch sein ,Sinngebungstrieb” ist nicht zu unterschitzen: Im
Arbeiter ist eine gewisse , Ur-Metaphysik” da. Er wei: ,Das Ganze muf einen
Sinn haben!” (Auch wenn er nur immer den gleichen Teil des Ganzen bearbeitet.)
Hier kann es zu fruchtbarer Begegnung im Glaubensgesprach kommen. Ebenso
wire auch der ,,Sicherungstrieb” des Arbeiters heranzuziehen. Der Seelsorger mufS
Verstdndnis haben fiir die Hirte der Arbeit, auch dafiir, da der Arbeiter Sicherungen
sucht fiir seine Existenz und gegen drohende Ausbeutung, und daf er da und dort
in Kampfstellung gezwungen wird. Und wenn es die Stunde verlangt, dann ein
mutiges Eintreten fiir die Rechte des Arbeiters, auch von Seite des Pfarrers, des
Kaplans. ,,Allen alles werden!” Auch den Arbeitern; das ist das Gebot der Stunde.
Es zu erfiillen auf neuen, vielleicht iiberraschend neuen Wegen, ist die Aufgabe,
die uns aufgegeben ist.

MITTEILUNGEN
VALDO VINAY

Die Beziehungen zwischen Katholiken und Protestanten in
Italien nach dem zweiten Vatikanischen Konzil

Man kann die neuen Beziehungen der italienischen Protestanten zur romischen Kirche
nicht richtig verstehen, ohne einen Blick auf ihre Vergangenheit zu werfen. Die
Waldenser, die gewissermaffen das Riickgrat des italienischen Protestantismus bilden,
waren im Mittelalter, zur Zeit der Reformation und der Gegenreformation, das Ziel
schwerer Verfolgungen. Sie erhielten erst im Jahre 1848 Gewissens- und Religions-
freiheit; danach begannen sie eine evangelische Verkiindigung auf der ganzen Halb-
insel, zuerst in Piemont und Ligurien und, nach der Griindung des einheitlichen
italienischen Staates (1861) und unter dem Schutz liberaler Gesetze, auch in den
iibrigen Gegenden. Zu jener Zeit der nationalen Erhebung (Risorgimento) entstand
auch, hauptséchlich in London, eine italienisch-evangelische Bewegung unter politischen
Fliichtlingen, die in Berithrung mit protestantischen Kreisen gekommen und zum
evangelischen Glauben iibergetreten waren. Damals war die Stimmung in England
stark anti-rdmisch, u.a. wegen der Wiederaufrichtung der katholischen Hierarchie
(.papal aggression”) im Jahre 1850, und ,The Record”, das offizielle Blatt der
anglikanischen Kirche, brachte in jeder Nummer scharfe polemische Aufsitze gegen
Rom. Als die evangelisch-italienischen Fliichtlinge nach 1861 in ihr Vaterland heim-
kehren durften, griindeten sie zahlreiche kleine Gemeinden, die durch eine stark
antiklerikale Gesinnung geprigt waren. Von dhnlicher Richtung waren die baptistischen
- und methodistischen Missionen aus England und Amerika, die ihre Tatigkeit einige
Jahre spiter in Italien aufnahmen. Die Gesetze des Landes waren liberal bis zur Zeit
des Faschismus, da der Protestantismus von Mussolini erneut unterdriickt wurde.
Die faschistischen Gesetze iiber die nicht romisch-katholischen Kulte blieben nach dem

252



zweiten Weltkrieg unter der christlich-demokratischen Regierung noch bis zum Jahre
1953 in Kraft, obwohl sie gegen das neue italienische Grundgesetz verstiefen. Diese
Lage mufte notwendigerweise die Beziehungen zwischen Protestanten und Katholiken
bedeutend erschweren. Und im Hintergrund stand immer die Erinnerung an die
Vergangenheit, die nicht ohne negative Riickwirkung auf die Gegenwart bleiben
konnte. Die Waldenser waren zwar stets dkumenisch gesinnt, doch nur in ihrem
Verhiltnis zu den verschiedenen evangelischen und teilweise auch zu den orthodoxen
Kirchen, nicht aber zu Rom. Eine Ausnahme dazu bildeten zwei Waldenserpfarrer,
nimlich Ugo Janni (+ 1938) in San Remo und Guglielmo Del Pesco (t1951) in Triest,
deren Skumenische Beziechungen zur romischen Kirche jedoch oft als , philokatholisch™
gebrandmarkt und mifverstanden wurden. Immerhin unternahmen es einerseits die
Waldenser Theologische Fakultit in Rom und anderseits das Skumenische Jugenddorf
,Agape” in den Waldensertilern (Provinz Turin) bereits in den letzten Jahren des
Pontifikates Pius’ XII., Gespriche mit romisch-katholischen Theologen zu fiihren.

Johannes XXIII. brachte mit der Griindung des Sekretariats fiir die christliche Einheit
und der Ankiindigung des Konzils eine rasche Wendung in der Gestaltung neuer und
besserer Beziehungen zwischen Katholiken und Protestanten auch in unserem Lande
zustande. Ein Zeichen dafiir war der Besuch von Monsignore Willebrands und
Monsignore F. Thijsen im Februar 1960 in Piemont, wo zwei Drittel aller italienischen
Waldenser leben. Bald danach folgte ihnen Kardinal Bea, der den Wunsch duflerte,
ein erfreulicheres Verhiltnis zu den getrennten Briidern herzustellen. Monsignore
Willebrands erreichte von Kardinal Montini, damals Erzbischof von Mailand, daf
evangelische Pfarrer und rémische Priester in der Lombardei regelmifig Gespriche
miteinander abhalten durften.

Die Waldenser wurden von der katholischen Initiative iiberrascht. Sie sprachen von
einer ,,okumenischen Offensive” der romischen Kirche. Diese allzu rasche Wendung
schien manchen unter ihnen verdichtic, und so konnte Pfarrer Giorgio Tourn, ein
Wortfiihrer der Pastoren in den Waldensertilern, damals schreiben: ,Katholiken sind
wir nicht und werden wir auch nie sein ... Wir haben kein Heimweh nach Rom, und
es ist gut, da die Briider, die uns selbst von sich getrennt haben, es wissen.” Er
betrachtet noch heute den romischen Okumenismus als einen Versuch, den verlorenen
Boden wiederzugewinnen: ,Der Kampf wird heute nicht mehr auf dem Boden der
Theologie, sondern auf dem Boden der 6kumenischen Angelegenheiten gefiithrt, deshalb
will Rom heute eine groBe Okumenische Macht sein.” Der Superintendent der
Waldenserkirche in Norditalien hingegen, Alberto Ribet, damals Pfarrer in Mailand,
reagierte gegen diese verschlossene Haltung und ermahnte ,auf Zeichen der Gnade
Gottes in seiner Kirche aufmerksam und fiir dieselben dankbar zu sein”. Die Tiiren,
die sich heute &ffnen, werden wohl kaum in der nichsten Zukunft wieder geschlossen
werden.

Die Waldensersynode richtete am 10. August 1962 eine Botschaft an ihre Gemeinden
und nahm damit Stellung zur neuen dkumenischen Haltung der romischen Kirche. Sie
freute sich iiber die besseren Beziehungen zwischen Protestanten und Katholiken in
Italien, ermahnte aber zugleich auch die Gemeinden, das Erbe der Reformation (die
Heilige Schrift als einzige Richtschnur fiir Glauben und Leben, und die Rechtfertigung
durch den Glauben allein) treu zu bewahren. ,Die Meinungsverschiedenheit in der
Auseinandersetzung mit den katholischen Dogmen und ihrer Entwicklung zeigt sich
heute in ausgeprigter Form in der dogmatischen Bejahung des pépstlichen Primats,
im Marienkult und seinen aberglaubischen Formen der Frommigkeit und in der Gleich-
setzung der Kirche mit dem Reich Gottes'.” Heute, nach dem Konzil, kénnte man
wohl diesen letzten Punkt der Gleichsetzung kaum mehr miteinbeziehen. In ihrer

1 Vgl. die deutsche Ubersetzung der Botschaft in ,Kirche in der Zeit” 17 (1962), Heft 11, 470.

253



Erklirung hielt es die Synode ferner Ffiir angebracht, die wichtigsten Satze des
Glaubensbekenntnisses von La Rochelle, dessen italienische Bearbeitung als Glaubens-
bekenntnis der Waldenserkirche dient, zu wiederholen. Unter den Waldensern blieben

- wihrend und nach dem Konzil die schon erwihnten verschiedenen Haltungen bestehen,
indem die einen die Erklirung der Synode und das Glaubensbekenntnis dazu
benutzten, eine Trennungs- und Verteidigungsmauer um sich her aufzurichten, wihrend
die anderen meinten, gerade der Glaube mache uns frei fiir das Zwiegesprich, so daf
wir in der Begegnung mit den getrennten Briidern keine Abschwichung und
Relativierung der evangelischen Wahrheit zu befiirchten brauchten.

Die Ereignisse des Konzils konnten die beiden Richtungen nur iiberraschen und in
ihrer Haltung bestirken je nach der Deutung, die sie erfuhren. Selbst die Einladung
von Beobachtern der nichtromischen Christenheit zum Konzil war am Anfang eine
fast revolutionire Neuheit, allerdings nicht nur fiir die Protestanten, sondern auch
fiir die Katholiken, die man so oder so interpretieren mufite! Und was bedeuteten erst
die zahlreichen neuen Stimmen im Konzil? Solche Stimmen hitte es immer gegeben in
der romischen Kirche, sagten die einen, aber sie seien nie stark genug geworden, um
sich durchzusetzen. Die anderen sahen dagegen darin die Frucht ganz bestimmter,
starker Krifte, wie der liturgischen Bewegung, der Bibelbewegung und der ,,nouvelle
théologie”, die weite Kreise der romischen Kirche beeinflut hatten. Natiirlich war
auch der Charakter der Konzilsdokumente dazu angetan, den beiden Richtungen unter
den Protestanten Nahrung fiir ihre Meinungen zu geben. Wie bekannt, handelt es
sich um Kompromifdokumente, zu deren Bildung die verschiedenen theologischen
Stromungen in der rémischen Kirche beigetragen haben?. In ihnen sprechen De Smedst,
Léger, Alfrink, Frings und viele andere reformfreudige Konzilsviter, neben Ottaviani,
Siri, Ruffini, Carli und allen Vertretern der neuscholastischen Theologie und des
pdpstlichen Zentralismus. Alle Konstitutionen konnen vom Gesichtspunkt der
Traditionalisten oder von dem der Reformfreudigen her gedeutet werden, und dem-
zufolge entweder mehr evangelische Erneuerung oder mehr die scholastische und
kurialistische Erstarrung der romischen Kirche widerspiegeln. Dasselbe tun die zwei
Gruppen innerhalb des italienischen Protestantismus, die wir der Kiirze halber die
Richtung der Verschlossenen und Integralisten und die Richtung der Aufgeschlossenen
und dkumenisch Gesinnten nennen wollen.

Die ersten sagten zunichst, es hitte sich nichts geindert in der romischen Kirche und
versuchten, jede Neuerung als bedeutungslos hinzustellen; spéter gaben sie freilich zu,
daB sich manches, ja vieles oder sogar alles, geindert habe®. Die neue r&mische
Offenheit fiir das 6kumenische Gespriach war zu grof, um iibersehen zu werden, aber
gerade deshalb verdichtig und gefihrlich. Sie geben nun zu, da® man heute einen
Dialog mit Rom fithren muff, machen ihn aber durch ein absolut negatives Gesamt-
urteil iiber den Katholizismus psychologisch unmoglich. Diese Haltung findet man
natiirlich auch auf katholischer Seite, denn sie ist keineswegs eine Besonderheit einiger
italienischer Protestanten. Eine theologische Begriindung fiir diese Haltung gibt
Vittorio Subilia, Professor fiir systematische Theologie an der theologischen Fakultit
der Waldenserkirche in Rom. Er wendet sich gegen die romisch-katholische Verlinge-
rung der Fleischwerdung in der Augustinischen Lehre des ,, Totus Christus”, die durch
den Einflu des gnostischen Mythos des , Anthropos”, des erlosenden Ur-Menschen,
entstanden sein soll*. Die rémische Kirche will demnach alles Gottliche, das sie in
der Menschheit verstreut aufzufinden vermag, in sich selbst, als dem Leibe Christi,
integrieren. Diese Lehre bestimmt auch ihre Skumenische Arbeit, denn durch die

® Vgl. z. B. De divina revelatione cap. Il mit cap. VI.

3 Vgl. Paolo Ricca, Il Cattolicesimo del Concilio. Torino 1966, 119 f.

* Vgl. V. Subilia, Il problema del Cattolicesimo, Torino 1962. 28 f., 131 . u. 152 f. Vgl. auch:
L'ecclesiologia del Concilio Vaticano II in ,,Protestantesimo” 20 (1965).

254



Spaltung der Christenheit sind Bruchstiicke der Wahrheit und der Gnade, die zum
Erbe der rémischen Kirche gehdren, in den von Rom getrennten Kirchen und kirchlichen
Gemeinschaften erhalten geblieben, und Rom will diese heute mit Hilfe seiner
okumenischen Offenheit wieder zu sich ziehen. Nach dem Dekret ,,De oecumenismo”
besitzen diese Kirchen ,,das geschriebene Wort Gottes, das Leben der Gnade, Glaube,
Hoffnung und Liebe und die inneren Gaben des Heiligen Geistes...”®. Sie sind
,durch den Glauben in der Taufe gerechtfertigt und dem Leibe Christi eingegliedert”s.
Alle christlichen Elemente, die sich bei ihnen nachweisen lassen, sind der rémischen
Kirche eigen und miissen von ihr wieder absorbiert werden. Also kann die 6kumenische
Arbeit der katholischen Kirche trotz ihrer heutigen Offenheit und neuen Sprechweise
keine andere Absicht haben als die altbekannte der grofien Riickkehr der getrennten
Briider. Das ist gewiff heute wie ehedem der offizielle Okumenismus Roms, und daraus
mufl man die Konsequenzen ziehen. Diese verschlossene Haltung wurde wihrend des
Konzils vom ,Informations- und Pressedienst des Bundes der Evangelischen Kirchen
in Italien”, dessen Direktor Pastor Paolo Ricca war, eingenommen und wird heute
vom offiziellen Blatt der Waldenserkirche ,La Luce” unter der Redaktion von Pastor
Gino Conte vertreten.

Wenn die Katholiken nur diese eine Art des kurialen Okumenismus trieben, dann
miiffiten die integralistischen und die aufgeschlossenen Protestanten eins sein, weil sie
beide keine Sehnsucht nach Rom haben. Kein einziger italienischer Protestant wiinscht
eine christliche Einheit nach dem juridischen, wenn auch durch eine charismatische
Kommunion gemilderten, Einheitsbegriff Roms. Wenn die kumenisch gesinnten
Protestanten an die Einheit denken und fiir die Einheit arbeiten, meinen sie immer eine
kirchliche Einheit, wie man sie im Neuen Testament oder in der Christenheit der
ersten Jahrhunderte vorfindet, d. h. ohne die Jurisdiktion Roms, auf der Grundlage
eines gemeinsamen Glaubens, der die Interkommunion erméglicht. Sie sehen dabei
die grofiten Hindernisse fiir diese Glaubensgemeinschaft im Papsttum, dem unfehl-
baren Lehramt der katholischen Kirche und in der Mariologie. Anderseits werden sie
dadurch zur kumenischen Arbeit ermutigt, daff sie neben dem offiziellen kurialen
Weg auch andere von Katholiken beschrittene Wege zur Einheit wahrnehmen. Als
Abt Couturier das Gebet der gespaltenen Christenheit nicht fiir die Einheit nach der
Meinung der Protestanten noch nach der der Katholiken befiirwortete, sondern fiir die
vom Herrn Christus gewollte Einheit der Kirche, vertrat er da nicht eine neue Auf-
fassung der 6kumenischen Arbeit? Auch im Konzil ethoben manche Viter ihre Stimmen
fiir einen von der kurialen Linie abweichenden Okumenismus, wie z. B. Bischof Jacg
mit den Worten: ,,Okumenismus ist ein Neuwerden aus dem Geist Gottes’?, und
Kardinal Ritter: ,Der Begriff der Einheit darf nicht so definiert werden, daf ihm
allein die Katholiken zustimmen. Darum mufi er von Christus selbst ausgehen:
Christus ist die Einheit, in Christus soll alles wiederhergestellt werden®. Wihrend
der Vorbereitungen fiir das Konzil sprach auch Papst Johannes oft die Hoffnung auf
ein neues Pfingsten aus. Und wenngleich nach seinem Tod in den offiziellen Reden viel
mehr die institutionelle Kirche mit ihrer Hierarchie als die Hoffnung auf ein neues
Wirken des Heiligen Geistes betont wurde, so ermunterte doch die neue 8kumenische
Richtung in der rémischen Kirche viele Protestanten in unserem Lande, die angebotenen
Moglichkeiten der Begegnung und des Dialogs zu ergreifen®. Anfangs war dies nicht
immer leicht, da viele katholische Priester und Laien vollkommen unvorbereitet fiir

5 De oecumenismo, Nr. 3. 6 Ebenda.
7, Presseinformationen” des Vatikanischen Presseamts, III. Session.
8 Ebenda.

® Uber diese Richtung vgl. Berfalot, Necessitd del dialogo ecumenico. Brescia, Morcel-
liana 1964, — Valdo Vinay, Die Berichte iiber das II. Vatikanische Konzil in ,Kirche in
der Zeit”, Diisseldorf 1962—1966, Ders., Rom und die anderen (= Bensheimer Hefte, 29),
Gottingen 1965.

255



das Zwiegesprich waren, so z. B. in Sizilien, wo der katholische Klerus sich dahin
aussprach, daB der Okumenismus recht sei fiir Linder wie Deutschland und die
Schweiz, aber nicht fiir das Volk ihrer Insel. Diese Schwierigkeiten sind auch heute
noch nicht beseitigt: Im Januar dieses Jahres verbot das Vikariat in Rom den Katholi-
ken, wihrend der Gebetswoche fiir die Einheit an Versammlungen in evangelischen, ja
sogar anglikanischen Kirchen Roms teilzunehmen. Anderseits haben sich katholische
Kreise gebildet, die am Gespriach mit Protestanten sehr interessiert sind und die oft
selbst die Initiative dazu ergreifen.

Die gemeinsame Grundlage des Dialogs im Westen kann nach der Reformation nur
die Heilige Schrift sein. Aus diesem Grund hatte Kardinal Bea wahrend des Konzils
die Bedeutung der Konstitution ,De divina revelatione” fiir das Gesprdach mit den
Protestanten stark hervorgehoben. Manche Voten iiber das Schema dieser Konstitution
fanden bei den italienischen Protestanten groffe Beachtung, obwohl ,L'Osservatore
Romano’ und die italienische Presse sie meist nur kurz und z. T. fehlerhaft wieder-
gaben. Unter anderem schlug Kardinal Léger eine bedeutende Verbesserung der
Konstitution vor, um die ,,absolute Privalenz und Transzendenz der gottlichen Offen-
barung selbst, also das verbum divinum im eigentlichen Sinne” darzutun. ,Die
Tradition” — so sagte er — ,auch alle Aussagen des kirchlichen Lehramtes, selbst der
feierlichen, sind untergeordnet. Die Aussagen des Konzils miissen zum Ziel haben,
das Bewufltsein dieser absoluten Transzendenz in der Kirche wieder zu erneuern und
zu vertiefen. Thre rechte Verkiindigung kann viel zum okumenischen Gesprich bei-
tragen . ..19.“ Die italienischen Protestanten vernahmen die richtige und volle Wieder-
gabe dieses Votums freilich nur aus der auslindischen Presse, richteten sich aber
danach in ihren Begegnungen mit den katholischen Briidern. Die Konstitution selbst
in ihrem endgiiltigen Text befriedigte sie nicht ganz, weil sie in ihr gerade ,die
absolute Transzendenz des Wortes Gottes” vermifiten. Das lebendige Wort ist nach
den Worten der Konstitution in der Kirche und deshalb in der Uberlieferung und in
den Auflerungen des Lehramtes sowie in der Heiligen Schrift anwesend. In dieser
Weise bleibt die Heilige Schrift nicht mehr das notwendige Gegeniiber des kirchlichen
Lehramtes, kann also ihre kritische Funktion nicht mit geniigender Schirfe ausiiben.
Immerhin kann diese Konstitution und besonders ihr 6. Kapitel iiber die Heilige Schrift
im Leben der Kirche eine Anregung sowohl fiir Katholiken als auch fiir Protestanten
bilden, sich gerade um die Bibel zusammenzufinden. Die Konstitution empfiehlt ein
gemeinsames Arbeiten an Bibeliibersetzungen in die Volkssprache, und diese Empfeh-
lung ist bei uns wie anderswo nicht ohne Wirkung geblieben. Demnichst wird eine
,,Bibbia concordata”, eine von Katholiken, Juden und Protestanten iibersetzte Bibel,
erscheinen; ferner bestehen Pline fiir eine neue italienische Ubersetzung durch eine
gemischte Kommission (drei Protestanten und drei Katholiken).

Diese Begegnung in der gemeinsamen Arbeit um das Wort Gottes ist verheiffungsvoll,
weil sie unter anderem auch eine Abwehr gegen jegliche Relativierung der christlichen
Woahrheit ist. Dabei konnen sich die evangelischen Gemeinden an der Bibelarbeit in
regelmiBig abgehaltenen Bibelstunden mit Katholiken beteiligen, und dies ist vielleicht
der beste Weg, um ein echtes dkumenisches Bewufltsein in ihnen aufkommen zu
lassen und sie gleichzeitig vor Gleichgiiltigkeit zu bewahren!?.

10 Presseinformationen” des Vatikanischen Presseamtes der III. Konzilssession.

11 Eine solche Gemeindearbeit mit Beteiligung von Katholiken findet an verschiedenen Orten
statt, in San Remo, Genua, Mailand, Verona, Venedig, und selbst im Innern Siziliens, in
Riesi. In dieser zuletzt genannten Ortschaft schlug ein katholischer Schullehrer diese
gemeinsame Bibelarbeit mit den Protestanten vor: nachdem es mir vergénnt gewesen war,
einen Vortrag iiber den Weg der Einheit nach dem Konzil im Méirz dieses Jahres zu
halten. In San Remo versammelt sich jede Woche eine kleine Gruppe von gebildeten
Katholiken und Protestanten unter der Leitung eines der Waldenserkirche angehorigen
Obersten a. D. und studiert das Alte und das Neue Testament Kapitel um Kapitel.

256



Im allgemeinen hat man bemerkt, daf die Beteiligung von katholischen Briidern die
Bibelstunden in den evangelischen Gemeinden belebt und daf das Zwiegesprich auf
biblischer Grundlage unter ihnen an Sachlichkeit gewinnt. Sonst besteht die Gefahr,
daf man einfach Polemik treibt und daf dann die Heilige Schrift ein Anlaf zum
Streit werden kann. Wo dies geschieht, werden die gemeinsame Arbeit und jegliche
okumenische Betdtigung bald ein Ende finden. Eine andere Gefahr droht, wenn man
aus einem falsch verstandenen Skumenischen Geist heraus dem Gesprichspartner zu
leicht nachgibt und auf das richtige Verstindnis der Bibel verzichtet. Denn wie kénnen
wir zu einer gemeinsamen Deutung mancher Bibelstellen, wie ,, Tu es Petrus” oder
Romer 3, 28: ,die Rechtfertigung aus dem Glauben allein” gelangen? Eine Antwort
darauf kann der von der Konferenz fiir Glauben und Kirchenverfassung in Lund 1952
vorgeschlagene Weg sein; man versucht, in jeder Streitfrage Christus besser kennen-
zulernen, um die richtige Lsung zu finden. Auch die soeben erwihnten Bibelstellen
soll man in bezug auf die Botschaft des ganzen Neuen Testaments begreifen; jede
Schwierigkeit kann nur durch ein tieferes Verstindnis des Herrn iiberwunden werden.
Als Grundsatz hat zu gelten, da wir uns nicht einander, sondern alle dem Herrn
Christus nihern sollen, da die Einheit nur in ihm erreicht werden kann.

Die katholische Initiative tritt zutage auch in zahlreichen Einladungen an evan-
gelische Theologen, Vortrige in katholischen Kreisen, ja auch in pipstlichen Uni-
versitdten!® zu halten. Diese Mitarbeit erstreckt sich auf Tagungen iiber theologische
und soziale Fragen und auf Radio-Gespriche, die von Katholiken organisiert werden.
In Rom sucht ferner eine Gruppe gebildeter Katholiken die Beihilfe protestantischer
Theologen fiir die Gespréichszusammenkiinfte, die sie mit den dortigen Juden ein-
geleitet haben. Wenn auch manche Bischéfe noch immer sehr verschlossen sind und
die 6kumenische Entwicklung nicht gerne sehen, so gibt es daneben doch auch andere,
reformfreudige, die evangelische Theologen zur Mitarbeit heranziehen!®. Die Unter-
scheidung von italienischen und auslindischen Protestanten, die noch vor einigen
Jahren eine Rolle spielte, da die einheimischen Protestanten, die zum Teil vom
Katholizismus zum Protestantismus iibergetreten waren, als verkaufte Seelen galten,
wird heute fast durchwegs fallengelassen. Im Gegenteil versuchen manche Katholiken
jetzt sogar mit ehemaligen Priestern, die Pastoren geworden sind, friedlich und
tkumenisch zusammenzuarbeiten.

Die Beteiligung von Evangelischen an okumenischen Gottesdiensten in romischen
Kirchen wird von katholischer Seite gefdrdert, obwohl die Protestanten in dieser
Beziehung meistens sehr zuriickhaltend sind; dasselbe trifft allerdings auch fiir die
Katholiken zu, wenn der Gottesdienst in einer evangelischen Kirche stattfinden soll.
In der Ditzese Rom ist dies kiirzlich sogar verboten worden. Vielleicht ist es die
Meinung sowohl der einen als auch der anderen, daf8 das gemeinsame Gebet nur dann
ohne Verwirrung der Geister moglich ist, wenn das Zwiegesprich bereits eine gewisse
Einmiitigkeit iiber den Glauben geschaffen hat.

Die neuere katholische Verlegertitigkeit hat sich auf dem Gebiet der protestantischen
Theologie gewisse Verdienste erworben. Sie will offensichtlich die heutige Freiheit
dazu benutzen, eine betrichtliche Zahl von Werken protestantischer Theologen
deutscher Sprache ins Italienische zu iibertragen und zusammen mit den Schriften
italienischer evangelischer Theologen zu verdffentlichen, nachdem das Heilige Offizium
zu bestehen aufgehdrt hat. Nicht nur einzelne Werke der Reformatoren und der
modernen Theologen4, sondern auch Kittels Theologisches Worterbuch zum Neuen
Testament wird vollstindig auf italienisch herausgegeben. Die protestantische Theo-

12 7. B. Pontificio Instituto di Studi Orientali, Pontificio Collegio Greco und Pontificio Ateneo
Antonianum in Rom; Universita del Sacro Cuore in Mailand.

13 So der Bischof von Modena.

14 Karl Barth, Oscar Cullmann, Rudolf Bultmann, Joachim Jeremias u. a. .m

o 257



logie soll, nach Meinung der katholischen Verleger, in die italienische Kultur eingehen.
Fiir diese stindig wachsende Arbeit ist die Mithilfe unserer Pfarrer, die einige Semester
in der Schweiz oder in Deutschland studiert haben, vonnéten. Wihrend in der
Vergangenheit es die Aufgabe italienischer protestantischer Verlage zu sein schien'®,
der Kultur ihres Landes etwas vom Geist der protestantischen Theologie einzuimpfen,
so sind es heute die Katholiken selbst, die dies in sehr viel gréferem Stil tun. Die
okumenisch gesinnten Protestanten werden so sehr von der katholischen Initiative
in Anspruch genommen, daf sie es empfinden miissen, zuwenig zahlreich zu sein,
um diese ganze Arbeit zu bewiltigen.

Ein Netz groferer und kleinerer evangelischer Gemeinden dehnt sich iiber ganz
Italien aus. Die Reaktionen der einzelnen Gemeinden sowie ihrer Glieder auf die
neue okumenische Gesinnung der rémischen Kirche, selbst wenn man von den
erwihnten Integralisten absieht, ist ganz verschieden. In einigen Gegenden, wie z. B.
den Abruzzen und Latium, haben die Evangelischen den Eindruck, es sei alles beim
alten geblieben. Die Kurie selbst scheint die Skumenische Entwicklung eher zu
hemmen als zu férdern. Die Instruktion iiber die Mischehen ist ein hinreichendes
Beispiel dafiir, und diese ungeloste Frage ist geeignet, die Beziehungen zwischen den
Konfessionen zu verschlimmern. Anderseits trigt der Proselytismus gewisser evan-
gelischer Kirchen und der Sekten das seinige dazu bei, das gegenseitige Verhiltnis
nicht zu bessern.

Wenn Begegnungen zwischen Evangelischen und Katholiken bis heute stattgefunden
haben, dann ist dies erstens und hauptsichlich im Zwiegesprich geschehen. Und es
ist nicht wenig, wenn man den Dialog auf der Grundlage der Heiligen Schrift auf-
genommen und danach getrachtet hat, dem Gesprichspartner das eigene Verstindnis
des Evangeliums mitzuteilen und die Einheit nicht anderswo als in Christus und
in seinem Wort zu suchen.

Eine andere, aber schwierigere Art der Begegnung geschieht im Bekenntnis zu
Christus vor der sdkularisierten Welt. Wo und wie sich das abgespielt hat, ist nicht
leicht zu sagen. Die Gefahr dabei ist, den christlichen Glauben in eine christliche
Ideologie umzuwandeln. Die italienischen Protestanten, nicht anders als die iibrige
westliche Christenheit, sehen sich dieser Gefahr ausgesetzt. Ein evangelischer Theologe
in Rom bemerkte neulich dazu, dal ein gemeinsames echtes christliches Zeugnis von
Protestanten und Katholiken leichter in den Konzentrationslagern Hitlers abgelegt
werden konnte als heute in den christlich-demokratischen Parteien des Westens. Doch
erreicht man vielleicht nur in diesem Bekennen eine echte Glaubensgemeinschaft. Dies
ist das Anliegen der kleinen Arbeitsgemeinschaft des sogenannten Christlichen
Dienstes in Riesi!® auf Sizilien. Sie entstammt der Skumenischen Gemeinde , Agape1?,
die der Jugend nach dem zweiten Weltkrieg durch Arbeits- und Studienlager die
Versshnung in Jesus Christus predigen wollte. Der ,,Christliche Dienst” versucht
durch Wort und Tat das Reich Gottes unter dem elendsten Volk Siziliens zu verkiinden.
Es ist kein sozialer Dienst im gewdhnlichen Sinn. Die ganze soziale, wirtschaftliche
und politische Wirklichkeit wird vom Gesichtspunkt des gekreuzigten und auf-
erstandenen Christus her gedeutet. Der ,,Christliche Dienst” ist eine Gemeinde, die fiir
die Stadt und nicht fiir sich selbst leben will. Sie fithrt das Volk zum Evangelium,
doch ohne Proselytenmacherei, so daff auch Katholiken, gelegentlich auch Priester,
mit ihr in diesem Zeugnis einstehen kénnen.

Auf allen hier dargelegten Arten suchen die evangelischen Christen in Italien den Weg

16 Doxa in Rom und Mailand in den 20ger und 30ger Jahren und heute noch Claudiana in
Turin.

18 Vel. Tullio und Gid Vinay, Riesi, ein christliches Abenteuer. Kreuz-Verlag, Stuttgart 1964.

17 Tullio Vinay, Agape, Ein Wagnis der Hoffnung fiir unsere Zeit. J.-Kiefel-Verlag, Wuppertal-
Barmen 1966.

258



zur Einheit. Dabei sind sie aber iiberzeugt, daR die wiedervereinigte Kirche Jesu Christi
nicht zusammengestiickelt werden kann, wie man Lappen von altem Tuch aneinander-
niht. Der Herr wird seine Kirche von allen Enden der Erde rufen, erneuern, heiligen
und in seinem Reich versammeln, sie wird seine Kirche sein, aber ohne die Irrtiimer
und Siinden und die Untreue der Christenheit von heute und von gestern. Es wird ein
neues Pfingsten sein, wie Papst Johannes sagte, und ,ein Leben von den Toten”
(Rém. 11, 15), wie der Apostel Paulus die Wiederannahme Israels nannte. Das wird
weder Rom noch Genf noch Wittenberg schaffen, sondern es wird das Werk des Herrn
sein. ,,0kumenismus ist ein Neuwerden aus dem Geist Gottes.” Diese eschatologische
Hoffnung sind die Triebkraft und der Quell der Freude in der okumenischen Arbeit
von heute.

WERNER PROMPER

Beunruhigendes Lateinamerika

Tierra o muerte — Land oder sterben; Basta de latifundios — Genug von den Latifun-
dien; Tierra y fusiles — Land und Gewehre! Beunruhigendes Lateinamerika® heif3t
der Titel des aufriittelnden Bindchens, dessen Umschlagbild uns das Foto einer Mas-
senkundgebung vor Augen fiihrt, bei der diese Parolen auf Transparenten zur Schau
getragen wurden.

Neben dem franzosischen Original wirkt die deutsche Ubersetzung? etwas blafs. Das
realistische Foto wurde durch ein Kreuz ersetzt, das zu diesem Buche ziemlich &nigma-
tisch wirkt. Der deutsche Titel des Buches ist gar nicht mehr so beunruhigend, wie der
Verfasser ihn der Realitit entsprechend doch wollte. Dazu der vornehme Einband (mit
Francois statt Francois), der wohl nicht wenig dazu beigetragen hat, daf die deut-
sche Ausgabe mehr als dreimal so teuer wurde wie das handliche franzdsische Taschen-
buch. Ob damit wohl dem Anliegen gedient wird, das der Verfasser mit seinem Buch
vertreten will? Wirklich schade, denn dem inhaltlich ausgezeichneten Band ist weiteste
Verbreitung zu wiinschen; in dieser Zeitschrift wurde bereits darauf hingewiesen?.
Francois Malley, ein franzosischer Dominikaner aus der Schule Lebrets, hat sich etwa
drei Jahre (1959—1962) in Lateinamerika aufgehalten und sich wihrend dieser Zeit als
Mitglied von Economie et Humanisme in den verschiedensten Regionen an religions-
soziologischen Forschungen beteiligt. So erscheint die Veroffentlichung denn auch als
Frucht seiner wissenschaftlichen Vorbildung sowie seiner reichen Erfahrung und bietet
einen giltigen allgemeinen Uberblick!. Da manche Statistiken iiberholt sind, tut der
Brauchbarkeit der Publikation kaum Abbruch. Wer konnte schon bei der rapiden Ent-
wicklung des amerikanischen Siidkontinents in Anbetracht der ungiinstigen Umsténde
fiir genaue Erhebungen nur up-fo-date-Zahlen bringen?

1 Francois Malley, Inquiétante Amérique Latine (= L’Eglise aux cent visages, Bd. 7). (175.)
Les Editions du Cerf, Paris 1963. Kart. Fr. 6.—.

® Francois Malley, Was wird aus Lateinamerika? Die Frage an die Weltkirche. (180.)
Verlag Herold, Wien 1965. Geb. DM 15.80.

3 113 (1965), 41, Fufnote 8.

4 Wenn ein unkompetenter Rezensent — mag er auch seit Jahrzehnten in einem siid-
amerikanischen Lande arbeiten — Malley ,wohl etwas zu oberflichliche Beobachtungen,
die er wahrscheinlich bei einem nur fliichtigen Besuch Lateinamerikas gemacht hat”, vor-
hilt und im iibrigen an seiner wertvollen Arbeit nur negative Kritik iibt, ohne sie im
gesamt zu wiirdigen, so wird er dem Verfasser und seinem vorziiglichen Buch iiberhaupt
nicht gerecht. — Vgl. Zeitschrift fiir Missionswissenschaft und Religionswissenschaft 49
(Miinster 1965), 308.

17* 259



