
Wir Priester sollten vielleicht weniger reden und mehr horchen, ‚„hörende“ Kirche
se1in, die hineinhorcht in das Leben, ijebend verstehen. Die Sprache des
Arbeiters versteht 1839021  - erst, 1110  - den Arbeiter kennt, wWenn INa  - se1ine
Dorgen und Interessen weiß, wWwenn 1Nnan seine Leiden und Freuden miterlebt hat,
wWEeNll man ihm Kamerad Uun! Bruder geworden 1ıst.

e) CGiute Anknüpfungspunkte ergeben sich £ür die Seelsorge aus dem Familienbetrieb
des Arbeiters, AauUuUs dem mweg ber die Kinderseelsorge, beim pastoralen Haus-
besuch und bei sonstiger Hilfeleistung und Aufmerksamkeit, die dem
‚„Fabrikler“ erweist. uch Sein „Sinngebungstrieb“ ist nicht unterschätzen: Im
Arbeiter ist 1ne gewisse „Ur-Metaphysik”“ da Er weiß “ 193as Ganze mu{ einen
Sinn haben !” (Auch wenn eTr 1LUT immer den gleichen Teil des Ganzen bearbeitet.)
Hier annn £ruchtbarer Begegnung 1mM Glaubensgespräch kommen. Ebenso
ware auch der „Sicherungstrieb“ des Arbeiters heranzuziehen. Der Seelsorger muß
Verständnis haben f£üır die Härte der Arbeit, auch dafür, daß der Arbeiter Sicherungen
sucht für seine Existenz Un drohende Ausbeutung, un er da und ort
in Kampfstellung CZWUNZSECN wird. Und wenn die Stunde verlangt, dann ein
mutiges Eintreten für die Rechte des Arbeiters, atuıch VOoO  > Geite des Pfarrers, des
Kaplans en alles werden!“” uch den Arbeitern; das ist das Gebot der Stunde
Es erfüllen auf j67  J vielleicht überraschend egen, 1st die Aufgabe,
die U aufgegeben ist

WE LL NGEN

Die Beziehungen zwischen Katholiken un Protestanten in
Italien nach dem zweiten Vatikanischen Konzil
Man annn die Beziehungen der italienischen Protestanten ZUTFXT römischen Kirche
nicht richtig verstehen, ohne einen Blick auf ihre Vergangenheit wertfen. Die
Waldenser, die gewissermaßen das Rückgrat des italienischen Protestantismus bilden,

Mittelalter, ZUT eit der Reformation und der Gegenreformation, das Ziel
schwerer Verfolgungen. GSie erhielten erst 1m Tahre 1848 Gewissens- und Religions-
freiheit; danach begannen 61e ine evangelische Verkündigung auf der anzZen alb-
insel, ZUeTrStT ın Piemont und Ligurien und, ach der Gründung des einheitlichen
italienischen Staates (1861) und unter dem Schutz liberaler Gesetze, auch den
übrigen Gegenden. Zu jener eıt der nationalen Erhebung (Kisorgimento entstand
auch, hauptsächlich in London, ıne italienisch-evangelische ewegung unter politischen
Flüchtlingen, die 1ın Berührung mıit protestantischen Kreisen gekommen und ZU:

evangelischen Glauben übergetreten e11. Damals War die Stimmung in England
stark anti-römisch, U. S der Wiederaufrichtung der katholischen Hierarchie
„papal aggression‘‘) 1m Jahre 18350; und „The Record”, das offizielle Blatt der
anglikanischen Kirche, brachte 1n jeder Nummer scharfe polemische Aufsätze
Rom Als die evangelisch-italienischen Flüchtlinge ach 1861 1n ihr Vaterland eim-
kehren durften, gründeten s1e zahlreiche kleine Gemeinden, die durch e1ine stark
antiklerikale Gesinnung geprägt A 9 Von ahnlicher Richtung die baptistischen
un! methodistischen issionen aus England und Amerika, die ihre Tätigkeit einige
Jahre späater 1n Italien aufnahmen. Die Gesetze des Landes iberal bis ZUT eit
des Faschismus, da der Protestantismus VO:  » Mussolini erneut unterdrückt wurde.
Die faschistischen Gesetze ber die nicht römisch-katholischen Kulte blieben nach dem

252



zweıten Weltkrieg unter der christlich-demokratischen Regierung och hbis ZU Jahre
1953 1n Kraft, obwohl 6s1e das eue italienische Grundgesetz verstießen. Diese
Lage mußte notwendigerweise die Beziehungen 7zwischen Protestanten Uun! Katholiken
bedeutend erschweren. Und E Hintergrund stand ıimmMer die Erinnerung die
Vergangenheit, die icht hne negatıve Rückwirkung auf die Gegenwart bleiben
konnte. Die Waldenser ZWAarTr STEeIS ökumenisch gyesinnt, doch L1LUI 1ın ihrem
Verhältnis den verschiedenen evangelischen und teilweise auch den orthodoxen
Kirchen, icht aber Kom 1Nne Ausnahme azu bildeten 7Z7wel Waldenserpfarrer,
nämlich Ugzo Jannnı (T San Remo und Guglielmo Del Pesco (* 1n Triest,
deren ökumenische Beziehungen ZUT. römischen Kirche jedoch oft als „philokatholisch”“
gebrandmarkt un mißverstanden wurden. Immerhin unternahmen einerseits die
Waldenser Theologische Fakultät Rom und anderseits das ökumenische Jugenddorf
„Agape“ 1n den Waldensertälern (Provinz urın bereits 1ın den et+zten Jahren des
Pontifikates Pius X; Gespräche mıiıt römisch-katholischen Theologen £ühren.

Johannes brachte mıt der Gründung des Gekretariats für die christliche Einheit
un! der Ankündigung des Konzils eine rasche Wendung 1n der Gestaltung un!
besserer Beziehungen zwischen Katholiken und Protestanten auch ın 1NSeTeNll Lande
zustande. Fin Zeichen dafür wWar der Besuch VvVon Monsignore Willebrands und
Monsignore Thijsen Februar 1960 1n Piemont, Zzwel Drittel aller italienischen
Waldenser leben Bald danach folgte ihnen Kardinal Bea, der den Wunsch außerte,
eın erfreulicheres Verhältnis den getrennten Brüdern herzustellen. Monsignore
Willebrands erreichte VO:  o} Kardinal Montinit, damals Erzbischof VOIl Mailand, daß
evangelische Pfarrer und römische Priester 1n der Lombardei regelmäßig Gespräche
miteinander abhalten durften.
Die Waldenser Wurden VO:  3 der katholischen Initiative überrascht. Sie sprachen VOon

einer „ökumenischen Offensive“ der römischen Kirche Diese allzu rasche Wendung
schien manchen unter ihnen verdächtig, und konnte Pfarrer G10rg10 Tourn, 2111

Wortführer der Pastoren 1n den Waldensertälern, damals schreiben: „‚Katholiken sind
WIT nicht und werden WIT auch nıe eın Wir haben eın Heimweh nach Rom, un!

ist gut, die Brüder, die uns selbst VO  3 sich getrennt haben, wissen.““ Er
betrachtet noch heute den römischen Okumenismus als einen Versuch, den verlorenen
Boden wiederzugewinnen: „Der Kampf wird heute icht mehr auf dem Boden der
Theologie, sondern auf dem Boden der ökumenischen Angelegenheiten geführt, deshalb
1l Rom heute eine große ökumenische Macht sSe1in.  44 Der Superintendent der
Waldenserkirche in Norditalien hingegen, Alberto Ribet, damals Pfarrer 1n Mailand,
reaglerte diese verschlossene Haltung und ermahnte AaUt Zeichen der Gnade
Gottes 1n seiner Kirche aufmerksam und für dieselben dankbar sSein .  F& Die J] üren,
die sich heute öffnen, werden ohl aum 1n der nächsten Zukunft wieder geschlossen
werden.
Die Waldensersynode richtete uUugus 1962 eine Botschaft ihre Gemeinden
un! ahm damit Stellung ZUrTr Sökumenischen Haltung der römischen Kirche. Sie
freute sich ber die besseren Beziehungen zwischen Protestanten und Katholiken
Italien, ermahnte aber zugleich auch die Gemeinden, das Erbe der Reformation die
Heilige Schrif£ft als einzige Richtschnur für Glauben und Leben, und die Rechtfertigung
durch den Glauben allein) treu bewahren. „Die Meinungsverschiedenheit der
Auseinandersetzung mit den katholischen Dogmen und ihrer Entwicklung zeigt sich
heute 1n ausgeprägter Form in der dogmatischen Bejahung des päpstlichen Primats,

Marienkult und seinen abergläubischen Formen der Frömmigkeit und 1n der Gleich-
setzung der Kirche mit dem eich Gottes1.“ Heute, nach dem Konzil, könnte INall

ohl diesen etzten Punkt der Gleichsetzung aum mehr miteinbeziehen. In ihrer

Vgl die eutsche Übersetzung der Botschaft 1n „Kirche der eit  ‚4g (1962), eft I; 470

253



Erklärung hielt die Synode ferner für angebracht, die wichtigsten Sätze des
Glaubensbekenntnisses VO  - La Rochelle, dessen italienische Bearbeitung als Glaubens-
bekenntnis der Waldenserkirche dient, wiederholen. Unter den Waldensern blieben
während und nach dem Konzzil die schon erwähnten verschiedenen Haltungen bestehen,
indem die einen die Erklärung der Synode und das Glaubensbekenntnis dazu
benutzten, eine Irennungs- und Verteidigungsmauer sich her aufzurichten, während
die anderen meınten, gerade der Glaube mache frei für das Zwiegespräch,
WIT der Begegnung mıit den getrennten Brüdern keine Abschwächung und
Relativierung der evangelischen Wahrheit zZi befürchten brauchten.
Die Ereignisse des Konzzils konnten die beiden Richtungen 1Ur überraschen un ın
ihrer Haltung bestärken je nach der Deutung, die sie erfuhren. Celbst die Einladung
VO.  » Beobachtern der nichtrömischen Christenheit ZU Konzil WaäarTr Anfang eine
fast revolutionäre Neuheit, allerdings icht LLUTr für die Protestanten, sondern auch
£ür die Katholiken, die oder interpretieren mußlte! Und wWas bedeuteten erst
die zahlreichen ue€e: Stimmen 1m Konzil? Solche Stimmen hätte immer gegeben in
der römischen Kirche, sagten die einen, aber 61e selen N1e  b stark geworden,
sich durchzusetzen. Die anderen sahen dagegen darin die Frucht ganz bestimmter,
starker Kräfte, wIl1e der liturgischen Bewegung, der Bibelbewegung und der „nouvelle
theologie”, die weıte Kreise der römischen Kirche beeinflußt hatten. Natürlich wWar
auch der Charakter der Konzilsdokumente azu angetan, den beiden Richtungen nNnter
den Protestanten Nahrung für ihre Meinungen geben. Wie bekannt, handelt es
sich Kompromißdokumente, deren Bildung die verschiedenen theologischen
Strömungen 1n der römischen Kirche beigetragen haben?. In ihnen sprechen De Smedt,
Leger, Alfrink, Frings und viele andere reformfreudige Konzilsväter, neben Ottaviani,
Siri, uffini, Carli und allen Vertretern der neuscholastischen Theologie und des
päpstlichen Zentralismus. Alle Konstitutionen können VO: Gesichtspunkt der
Traditionalisten oder VOI dem der Reformfreudigen her gedeutet werden, und dem-
zufolge entweder mehr evangelische Erneuerung oder mehr die scholastische und
kurialistische Erstarrung der römischen Kirche widerspiegeln. Dasselbe tun die Zweil
Gruppen innerhalb des italienischen Protestantismus, die WIT der Urze  Ea halber die
Richtung der Verschlossenen und Integralisten und die ichtung der Aufgeschlossenenund Sökumenisch Gesinnten LieNnnNnen wollen.
Die ersten sagten zunächst, es hätte sich nichts geändert 1ın der römischen Kirche und
versuchten, jede Neuerung als bedeutungslos hinzustellen; später gaben 61e freilich Z
daß sich manches, ja vieles oder alles, geändert habe® Die eue römische
Offenheit für das ökumenische Gespräch WAar groß, übersehen werden, aber
gerade deshalb verdächtig un gefährlich. Sie geben L1LLUN Z dafß INnan heute einen
Dialog mıit Rom führen muß, machen ihn aber durch eın  af absolut negatıves Gesamt-
urteil ber den Katholizismus psychologisch unmöglich Diese Haltung findet INan
natürlich auch auf katholischer Seite, enn 61€e i1st keineswegs ıne Besonderheit einigeritalienischer Protestanten. Eine theologische Begründung für diese Haltung gibt
Vittorio Subilia, Professor für systematische Theologie der theologischen Fakultät
der Waldenserkirche Rom Er wendet sich die römisch-katholische Verlänge-
rung der Fleischwerdung in der Augustinischen Lehre des „Totus Christus”, die durch
den Einfluß des gnostischen Mythos des „Anthropos”, des erlösenden Ur-Menschen,
entstanden se1in soll* Die römische Kirche ll demnach alles Göttliche, das S1e 1n
der Menschheit verstreut aufzufinden TMAag, ın sich selbst, als dem Leibe Christi,
integrieren. Diese Lehre bestimmt auch ihre ökumenische Arbeit, denn durch die

° Vgl Z De divina revelatione CaDp. I1 mit Cap VI.
3 Vgl Paolo Ricca, Cattolicesimo de]l Concilio. Torino 1966, 119
A Vgl Subilia, problema del Cattolicesimo, Torino 1962 f 131 4n 152 Vgl auch

L’ecclesiologia del Concilio Vaticano I1 1n „Protestantesimo” (1965)

254



Spaltung der Christenheit sind Bruchstücke der Wahrheit und der Gnade, die ZU

Erbe der römischen Kirche gehören, i den Von Rom getirennten Kirchen und kirchlichen
Gemeinschaften erhalten geblieben, und Rom ll diese heute mit Hilfe
ökumenischen Offenheit wieder sich ziehen Nach dem Dekret „De ECUı:
besitzen diese Kirchen das geschriebene Wort Gottes, das Leben der Gnade, Glaube,
Hoffnung und Liebe Uun! die iNnNeren Gaben des Heiligen Geistes Sie sind
„durch den Glauben der Taufe gerechtfertigt und dem Leibe Christi eingegliedert”®
Alle christlichen Elemente, die sich bei ihnen nachweisen lassen, sind der römischen
Kirche und IL1USSenN VO':  > ihr wieder absorbiert werden Iso annn die ökumenische
Arbeit der katholischen Kirche TOTZ ihrer heutigen OfFffenheit und Sprechweise
eiıne andere Absicht haben als die altbekannte der großen Rückkehr der getrennten
Brüder Das ist gewiß heute wWI1ie ehedem der offizielle Okumenismus Roms, und daraus
muß - die Konsequenzen ziehen Diese verschlossene Haltung wurde während des
Konzils VO: „Informations- und Pressedienst des Bundes der Evangelischen Kirchen

Italien“, dessen Direktor Pastor Paolo Ricca WAarT, CINSCHÖOMIMM und wird heute
VO offiziellen Blatt der Waldenserkirche 3 uce  44 unter der Redaktion VOIl Pastor
(G1n0 Conte vertreten
Wenn die Katholiken L1LUTLT: diese e111e Art des kurialen Okumenismus trieben, annn
müßten die integralistischen und die aufgeschlossenen Protestanten 1115 SCIHMN, weil o1e

beide keine Sehnsucht nach Kom haben Kein italienischer Protestant wünscht
1Ne christliche Einheit nach dem juridischen, wWenl auch durch 1i11le charismatische
Kommunion gemilderten, Einheitsbegriff Roms Wenn die ökumenisch gesinnten
Protestanten die Einheit denken und für die Einheit arbeiten, 1LEe111leNN S51€e€ 111er eille
kirchliche Einheit WIe 111a 561e Neuen Testament oder der Christenheit der
ersten Jahrhunderte vorfindet ohne die Jurisdiktion Roms, auf der Grundlage

SCMMEINSAMLEN Glaubens, der die Interkommunion ermöglicht Sie sehen dabei
die orößten Hindernisse für diese Glaubensgemeinschaft apsttum, dem unfehl-
baren Lehramt der katholischen Kirche und der Mariologie Anderseits werden 516e
dadurch J:  — ökumenischen Arbeit ermutıigt daß 516e neben dem offiziellen kurialen
Weg auch andere VO  3 Katholiken beschrittene Wege ZUT Einheit wahrnehmen Als
Abt Couturier das Gebet der gespaltenen Christenheit nicht für die Einheit ach der
einung der Protestanten och ach der der Katholiken befürwortete, sondern für die
VO Herrn Christus gewollte Einheit der Kirche, vertrat da icht 1i1Nne LEUE Auf-
fassung der ökumenischen Arbeit? uch Konzil erhoben manche Väter ihre Stimmen
für einen VO'  j der kurialen Linie abweichenden Okumenismus, wIie Bischof Jacq
mıiıt den Worten „Okumenismus ist eın Neuwerden Aaus dem Geist Gottes’7 und
Kardinal Rıitter „Der Begriff der Einheit darf icht definiert werden, daß
allein die Katholiken zustimme Darum MU: VO  5 Christus selbst ausgehen
Christus 1st die Einheit, Christus soll alles wiederhergestellt werden“®8 Während
der Vorbereitungen für das Konzil sprach auch aps Johannes oft die Hoffnung auf
ein Pfingsten aus Und wenngleich nach ce11nem Tod den offiziellen Reden iel
mehr die institutionelle Kirche mi1t ihrer Hierarchie als die Hoffnung auf ein
Wirken des Heiligen Gieistes betont wurde, ermunterte doch die eue ökumenische
Richtung der römischen Kirche viele Protestanten 1serfem Lande, die angebotenen
Möglichkeiten der Begegnung und des Dialogs ergreifen® Anfangs wWar 1e5 icht

leicht da viele katholische Priester und Laien vollkommen unvorbereitet für

De oecumen1smo, 6  6 Ebenda.
‘ „Presseinformationen“” des Vatikanischen Presseamts, 11L Session.

Eben A,
UÜber diese Richtung vgl Bertalot, Necessitä del dialogo Brescia, Morcel-
liana 1964 Vinay, Die Berichte über das I1 Vatikanische Konzil „Kirch
der Zeit”, Düsseldorf 962—1966, Ders., Rom un!| die anderen (= Bensheimer Hefte, 29),
Göttingen 1965

255



das Zwiegespräch J Zı. 1n Sizilien, der katholische Klerus sich dahin
aussprach, da{s der C(kumenismus recht se1l  E £ür Länder wI1e Deutschland und die
Schweiz, aber nicht für das olk ihrer Insel Diese Schwierigkeiten Sind auch heute
noch nicht beseitigt: Im Januar dieses Jahres verbot das Vikariat 1n Kom den Katholi-
en, während der Gebetswoche £ür die Einheit Versammlungen 1n evangelischen, Ja
10124058 anglikanischen Kirchen (8) t+eilzunehmen. Anderseits haben sich katholische
Kreise gebildet, die Gespräch mi1t Protestanten sehr interessiert sind und die oft
selbst die Initiatiye dazu ergreifen.
Die gemeinsame Grundlage des Dialogs 1 Westen annn ach der Reformation LLUTFTC

die Heilige Schrift eın AÄus diesem CGirund hatte Kardinal Bea während des Konzils
die Bedeutung der Konstitution „De divina revelatione“ für das Gespräch mıiıt den
Protestanten stark hervorgehoben. Manche Voten ber das Schema dieser Konstitution
fanden bei den italienischen Protestanten oroße Beachtung, obwohl „L’Osservatore
Romano“ un! die italienische Presse 61© meist LLUT Uurz und 7E fehlerhaft wieder-
gaben. Unter anderem schlug Kardinal Leger 1Nne bedeutende Verbesserung der
Konstitution VOT, die „absolute Prävalenz und Transzendenz der göttlichen ffen-
barung selbst, also das verbum divinum 1m eigentlichen Sinne“ darzutun. „Die
Tradition“ sagte “ auch alle Aussagen des kirchlichen Lehramtes, selbst der
feierlichen, sind untergeordnet. Die Aussagen des Konzils MmMUsSSsen  E ZU Ziel haben,
das Bewußtsein dieser absoluten Transzendenz 1n der Kirche wieder und

vertiefen. Ihre rechte Verkündigung ann jel ZU ökumenischen Gespräch bei-
tragen .10.II Die italienischen Protestanten vernahmen die richtige und volle Wieder-
gabe dieses Votums £reilich 1LUFr aus der ausländischen Presse, richteten sich aber
danach 1n ihren Begegnungen mit den katholischen Brüdern. Die Konstitution celbst
1n ihrem endgültigen ext befriedigte 611e nicht ganz, weil G1E in ihr gerade „‚die
absolute Transzendenz des Wortes Gottes“ vermißten. Das lebendige Wort ist ach
den Worten der Konstitution in der Kirche und deshalb 1n der Überlieferung und 1n
den AÄußerungen des Lehramtes SOWI1e 1n der Heiligen Schrift anwesend. In dieser
Weise bleibt die Heilige Schrift nicht mehr das notwendige Gegenüber des kirchlichen
Lehramtes, annn also ihre kritische Funktion nicht mit genügender Schärfe ausüben.
Immerhin annn diese Konstitution und besonders ihr Kapitel ber die Heilige Schrift

Leben der Kirche iıne nregung sowohl für Katholiken als auch für Protestanten
bilden, sich gerade die Bibel zusammenzufinden. Die Konstitution empfiehlt eın  b
gemeinsames Arbeiten Bibelübersetzungen in die Volkssprache, und diese Empfeh-
lung ist bei uns wI1e anderswo nicht ohne Wirkung geblieben. Demnächst wird eine
„Bibbia concordata”, eine von Katholiken, Juden und Protestanten übersetzte Bibel,
erscheinen; ferner bestehen Pläne für ine eue italienische Übersetzung durch 1Nne
gemischte Kommission (drei Protestanten und TrTel Katholiken).
Diese Begegnung in der gemeinsamen Arbeit das Wort Gottes 15f verheißungsvoll,
weil s1e unter anderem auch ine Abwehr jegliche Relativierung der christlichen
Wahrheit ist. Dabei können sich die evangelischen Gemeinden der Bibelarbeit 1n
regelmäßig abgehaltenen Bibelstunden mit Katholiken beteiligen, und dies ist vielleicht
der beste Weg, eın echtes ökumenisches Bewußtsein 1n ihnen aufkommen
lassen und sS1e glei@zeitig VOoT Gleichgültigkeit bewahren1!!.

„Presseinformationen“ des Vatikanischen Presseamtes der II1 Konzilssession.
11l Eine So. Gemeindearbeit mit Beteiligung VO:  3 Katholiken findet verschiedenen Orten

Sta:  ‚J 1n San Remo, Genua, Mailand, Verona, Venedig, und selbst 1m Innern Siziliens, in
RiesiLi. In dieser zuletzt genannten Ortschaft schlug ein katholischer Schullehrer diese
gemeinsame Bibelarbeit mıit den Protestanten VOTs nachdem mir vergönnt SeWESECEN War,
einen Vortrag über den Weg der Einheit nach dem Konzil 1im März dieses Jahres
halten. In San Remo versammelt sich jede Woche ine kleine Gruppe VO:  3 gebildeten
Katholiken un Protestanten unter der Leitung eines der Waldenserkirche angehörigen
Obersten un:! studiert das Alte un: das Neue JTestament Kapitel Kapitel.

256



Im allgemeinen hat INa  z} bemerkt daß die Beteiligung VO':  e} katholischen Brüdern die
Bibelstunden den evangelischen Gemeinden belebt und das Zwiegespräch auf
biblischer Grundlage unter ihnen Sachlichkeit gewıinnt Sonst besteht die Gefahr,
da{f einfach Polemik treibt und da annn die Heilige Schrift ein Anlaß ZU
Gtreit werden annn Wo 1es5 geschieht werden die SCINCINSAINE Arbeit un!: jegliche
ökumenische Betätigung bald eın Ende finden ine andere Gef£ahr droht wenn INnan
aus falsch verstandenen ökumenischen Geist heraus dem Gesprächspartner
leicht nachgibt Uun! auf das richtige Verständnis der Bibel verzichtet Denn wWIe können
WIT zl gemMeEINSAMEN Deutung mancher Bibelstellen, wI1e Ar Petrus oder
Römer „‚die Rechtfertigung aus dem Glauben allein gelangen? Eine Antwort
darauf annn der VOon der Konferenz für Glauben und Kirchenverfassung Lund 1952
vorgeschlagene Weg SeIN; 1a versucht jeder Streitfrage Christus besser kennen-
zulernen, die richtige Lösung finden Auch die soeben erwähnten Bibelstellen
soll In bezug auf die Botschaft des anzen Neuen Testaments begreifen; ede
Schwierigkeit annn LUr durch e1in tieferes Verständnis des Herrn überwunden werden
Als Grundsatz hat gelten, dafß WIT uns nicht einander, sondern alle dem Herrn
Christus nähern sollen, da die Einheit L11LUT ihm erreicht werden annn
Die katholische Initiative trıtt zutage auch zahlreichen Einladungen eVan-

gelische Theologen, Vorträge katholischen Kreisen, auch päpstlichen Uni-
versitäten!®* halten Diese Mitarbeit erstreckt sich auf agungen ber theologische
Uun! soziale Fragen und auf Radio-Gespräche, die VO  . Katholiken organısıert werden
In Rom sucht ferner e 111e Gruppe gebildeter Katholiken die Beihilfe protestantischer
Theologen für die Gesprächszusammenkünfte, die s1e mMi1t den dortigen Juden e1N-

geleitet haben Wenn auch manche Bischöfe och sehr verschlossen sind und
die ökumenische Entwicklung icht sehen, <ibt daneben doch auch andere,
reformfreudige, die evangelische Theologen ST Mitarbeit heranziehen!? Die Unter-
scheidung VO  3 italienischen und ausländischen Protestanten, die noch VOT eINISeEN
Jahren 5 Rolle spielte, da die einheimischen Protestanten, die ZU Teil VO
Katholizismus ZU Protestantismus übergetreten N, als verkaufte Ceelen galten
wird heute fast durchwegs fallengelassen Im Gegenteil versuchen manche Katholiken
etz mıiıt ehemaligen Priestern, die Pastoren geworden sind friedlich und
ökumenisch zusammenzuarbeiten
Die Beteiligung VvVon Evangelischen ökumenischen Gottesdiensten römischen
Kirchen wird VO  } katholischer Seite gefördert obwohl die Protestanten dieser
Beziehung me1ılstens sehr zurückhaltend sind dasselbe trifft allerdings auch für die
Katholiken Z WEe: der Gottesdienst evangelischen Kirche stattfinden soll
In der Diözese Rom ist 1es5 kürzlich SOSar verboten worden Vielleicht 15T die
Meinung sowohl der als auch der anderen, das SCMEINSAMLE Gebet 1Ur dann
ohne Verwirrung der Geister möglich ist wennll das Zwiegespräch bereits eine SECWISSE
Einmütigkeit ber den Glauben geschaffen hat
Die neuerTe katholische Verlegertätigkeit hat sich auf dem Gebiet der protestantischen
Theologie gEeWI1iSSE Verdienste erworben Sie ll offensichtlich die heutige Freiheit
azu benutzen, 5 beträchtliche Zahl von Werken protestantischer Theologen
deutscher Sprache 1115 Italienische übertragen un! mıt den Schriften
italienischer evangelischer Theologen veröffentlichen, nachdem das Heilige Offizium

bestehen aufgehört hat icht Ur einzelne Werke der Reformatoren un:! der
modernen Theologen1?, sondern auch Kittels Theologisches Wörterbuch ZUuU Neuen
Testament wird vollständig auf italienisch herausgegeben. Die protestantische Theo-

Pontificio Instituto di Studi Orientali, Pontificio Collegio Greco un:! Pontificio Ateneo

So der Bischof VO:  } Modena.
Antonianum in R‚02 Universitä del Sacro Cuore i Mailand.

arl Barth, Oscar Cullmann, Rudolf Bultmann, Joachim Jeremias Ü: d. ‚nmn

257



logie soll, nach Meinung der katholischen Verleger, in die italienische Kultur eingehen.
Für diese ständig wachsende Arbeit ist die Mithilfte 1NseTer Pfarrer, die ein1ge Semester

der Schweiz oder 1n Deutschland studiert haben, vonnoten.  V Während in der
Vergangenheit die Aufgabe italienischer protestantischer Verlage sSeıin schien!5
der Kultur ihres Landes etIiwas VO: Geist der protestantischen Theologie einzuimpfen,

sind heute die Katholiken selbst, die 1es5 1n sehr je] größerem G+il tun. Die
Sökumenisch gesinnten Protestanten werden sehr Von der katholischen Initiative
in Anspruch CNOMUMEN, daß 61e empfinden N} zuwen1g zahlreich Zl se1in,

diese Arbeit bewältigen.
Ein Netz größerer und kleinerer evangelischer Gemeinden dehnt sich ber ganz
talien du»>5. Die Reaktionen der einzelnen Gemeinden SOWI1LEe ihrer Glieder auf die
TEeUue ökumenische Gesinnung der römischen Kirche, selbst wenn INd:  - VvVon en
erwähnten Integralisten absieht, ist ganz verschieden. In einigen Gegenden, wlıe DE

den Abruzzen und Latium, haben die Evangelischen den Eindruck, el alles eiım
alten geblieben. Die Kurie selbst scheint die ökumenische Entwicklung eher Z.Uu
hemmen als ördern. Die Instruktion ber die Mischehen ist eın  Sn hinreichendes
Beispiel dafür, Uun:! diese ungelöste Frage ist geeignet, die Beziehungen zwischen den
Konfessionen verschlimmern. Anderseits tragt der Proselytismus gewisser eVanN-

gelischer Kirchen und der SCekten das seinige azu bei, das gegenseitige Verhältnis
nicht bessern.
Wenn Begegnungen zwischen Evangelischen und Katholiken bis heute stattgefunden
haben, dann ist dies erstens und hauptsächlich 1 Zwiegespräch geschehen. Und
ist nicht wen1g, wenn INa  g den Dialog auf der Grundlage der Heiligen Schrift auf-
gun danach getrachtet hat, dem Gesprächspartner das eigene Verständnis
des Evangeliums mitzuteilen und die Einheit nicht anderswo als in Christus und
1n seinem Wort suchen.
ine andere, aber schwierigere Art der Begegnung geschieht 1mM Bekenntnis
Christus VOTI der säkularisierten Welt Wo Uun! wIl1e sich das abgespielt hat, i1st nicht
leicht ag Die Gefahr dabei ist, den christlichen Glauben 1n eine christliche
Ideologie umzuwandeln. Die italienischen Protestanten, nicht anders als die übrige
westliche Christenheit, sehen sich dieser Gefahr ausgesetzt. Ein evangelischer Theologe
in Rom bemerkte neulich dazu, daß eın  a gemeinsames echtes christliches Zeugnis von
Protestanten und Katholiken eichter 1n den Konzentrationslagern Hitlers abgelegt
werden konnte als heute 1n den christlich-demokratischen Parteien des estens. Doch
erreicht INa  > vielleicht LLUTLr 1n diesem Bekennen 1ine echte Glaubensgemeinschaft. Dies
ist das Anliegen der kleinen Arbeitsgemeinschaft des sogenannten Christlichen
Dienstes ıIn Riesi!® auf Sizilien. Sie entstamm: der ökumenischen Gemeinde „Agape“17
die der Jugend ach dem zweıten Weltkrieg durch Arbeits- und Studienlager die
Versöhnung ıIn Jesus Christus predigen wollte. Der „Christliche Dienst“ versucht
durch Wort un! Tat das Reich Gottes unter dem elendsten olk Giziliens verkünden.
Es ist eın sozialer Dienst 1m gewöhnlichen Sinn. Die anl soziale, wirtschaftliche
und politische Wirklichkeit wird VO Gesichtspunkt des gekreuzigten und auf-
erstandenen Christus her gedeutet. Der „Christliche Dienst“ ist ine Gemeinde, die für
die Stadt und nicht für sich selbst leben ll S5ie führt das olk ZUu Evangelium,
doch ohne Proselytenmacherei, daß auch Katholiken, gelegentlich auch Priester,
mıit ihr 1n diesem Zeugnis einstehen können.
Auf allen 1er dargelegten Arten suchen die evangelischen Christen 1n Italien den Weg

Doxa 1n KRom und Mailand 1n den und er Jahren un heute noch Claudiana in
Turin.
Vgl Tullio un Gio Vinay, Riesi, ein christliches Abenteuer. Kreuz-Verlag, Stuttgart 1964
Tullio Vinay, Agape, Ein Wagnis der Hoffnung für Nsere eit J.-Kiefel-Verlag, Wuppertal-
Barmen 1966

258



ZUr FEinheit Dabei sind 61e aber überzeugt, die wiedervereinigte Kirche Jesu Christi
icht zusammengestückelt werden kann, wıe  &_ INa  3 Lappen VO  . altem Tuch aneinander-
äht Der Herr wird seine Kirche VO  > allen Enden der Erde rufen, heiligen
und seinem eich versammeln, 61e wird se1ine Kirche se1ın, aber ohne die Irrtümer
und Sünden und die Untreue der Christenheit VO.  » heute Uun! VO:  3 gestern. Es wird eın

ngsten se1ln, wıe aps Johannes sagte, und „ein Leben VO den Toten  s
(Köm T1 15), wıe der Apostel Paulus die Wiederannahme Israels nannte. Das wird
weder KRom noch enf noch Wittenberg schaffen, sondern wird das Werk des Herrn
ce1min. „Okumenismus ist eın Neuwerden aus dem Geist Ciottes.. Diese eschatologische
Hoffnung sind die Triebkraft und der Quell der Freude der ökumenischen Arbeit
VO:  »3 heute.

ERNER PROMPER

Beunruhigendes Lateinamerika
Tierra muerte Land oder sterben; Basta de latifundios Genug VO  > den Latifun-
dien; Tierra fusiles Land und Gewehre! Beunruhigendes teinamerikal heißt
der Titel des aufrüttelnden Bändchens, dessen Umschlagbild u1ls5 das Foto einer Mas-
senkundgebung VoT Augen führt, bei der diese Parolen auf Iransparenten AL Schau
getragen wurden.
Neben dem £ranzösischen Original wirkt die deutsche Übersetzung? etwas blaß Das
realistische oto wurde durch eın Kreuz ersetzt, das diesem Buche ziemlich anıgma-
sch wirkt. Der deutsche Titel des Buches ist al icht mehr beunruhigend, wıe der
Verfasser ih der Realität entsprechend doch wollte. Dazu der vornehme Einband (mit
Francois SIa Francois), der ohl icht wen1g azu beigetragen hat, da{f die eut-
sche Ausgabe mehr als dreimal teuer wurde wIı1e das handliche französische Taschen-
buch damit ohl dem Anliegen gedient wird, das der Verfasser miıt seinem Buch
vertreten will? Wirklich schade, enn dem inhaltlich ausgezeichneten Band ist weiıiteste
Verbreitung wünschen; 1n dieser Zeitschrift wurde bereits darauf hingewiesen?®.
Francois Malley, eın £ranzösischer Dominikaner aus der Schule Lebrets, hat sich etwa
drei Jahre (1959—1962) 1ın Lateinamerika aufgehalten und sich während dieser eit als
Mitglied VOIl Economie et Humanısme in den verschiedensten Kegionen religions-
soziologischen Forschungen beteiligt. 50 erscheint die Veröffentlichung denn auch als
Frucht seiner wissenschaftlichen Vorbildung SOWI1Ee seiner reichen Erfahrung und bietet
einen gültigen allgemeinen Überblick4 manche Gtatistiken überholt sind, tut der
Brauchbarkeit der Publikation aum Abbruch. Wer könnte schon bei der rapiden Ent-
wicklung des amerikanischen Südkontinents 1n Anbetracht der ungunstigen Umstände
für geNaUE Erhebungen HUr up-to-date-Zahlen bringen?

Francois Malley, Inquietante Amerique Latine L’Eglise au  * ent visages, 7)
Les Editions du Cerf, Parıis 1963 Kart. Fr 6 .—.
Francois Malley, Was wird aus Lateinamerika? Die Frage die Weltkirche.
Verlag Herold, Wien 1965 Geb 15.80.

Or  9Q 113 (1965), 41, Fußnote
Wenn eın unkompetenter Rezensent mMag auch seit Jahrzehnten in einem süd-
amerikanischen Lande arbeiten Malley „wohl etwas oberflächliche Beobachtungen,
die wahrscheinlich bei einem L11ULr flüchtigen Besuch Lateinamerikas gemacht at”, VOTI-
aält und 1m übrigen seiner wertvollen Arbeit 1Ur negatıve Kritik übt, ohne s1e 1m
gesamt würdigen, WIT' dem Verfasser und seinem vorzüglichen Buch überhaupt
icht gerecht. Vgl Zeitschrift für Missionswissenschaft und Religionswissenschaft
(Münster1 308

259
17*


