verweigern . .. (178). Dom Helder schlieBt: ,Bischof, du muft gut sein, wie Papst
Johannes es war! (180; deutscher Text nach ,,Orientierung” vom 30. Juni 1964).

Die deutsche Ubertragung von Ludwig Graf Schonfeldt liest sich im allgemeinen gut,
und wir miissen Verlag und Ubersetzer dafiir danken, daR sie zustande kam. Um
Biicher zu iibersetzen, geniigt jedoch die Kenntnis der Sprachen allein nicht, der
Ubersetzer muf auch die Materie kennen. Vereinzelte Schnitzer in dieser Hinsicht
sollen hier nicht weiter erdrtert werden, wie z. B., daB , spiritualité” nicht mit ,,Gei-
steswissenschaften wiederzugeben ist (16, 91). Zahlreiche lange Zitate erscheinen im
franzosischen Original in sehr iibersichtlicher Form im Petit-Satz. Dal Verlag und
Ubersetzer diese Form der Wiedergabe nicht nachahmen, kann ihnen niemand ver-
iibeln, wohl aber, daf diese zahlreichen Texte als Zitate gar nicht mehr kenntlich sind
und so die deutsche Fassung zu einem grofen Plagiat wird. Diese Arbeitsweise kann
nicht scharf genug verurteilt und angeprangert werden. Ich habe mir die Miihe gemacht,
die urspriinglichen Zitate alle wiederherzustellen. Auch sollte ein Ubersetzer sich die
Miihe machen, urspriinglich deutsche Zitate, die hier und da vorkommen, nicht einfach
aus dem Franzosischen neu zu iibersetzen, sondern in ihrem Originalwortlaut zu
bringen. Das erfordert allerdings etwas mehr Arbeit. So hat Malley z. B. aus meinem
Beitrag in ,Eglise Vivante” (Lowen 1961, 286 f) ein Zitat von Paulus Gordan iiber-
nommen, das urspriinglich in der ,Politischen Meinung” (5, Bonn 1960, 57) erschienen
ist. Dieses lange Zitat erscheint nun in entstellter Riickiibersetzung (82), ohne daf
Gordan iiberhaupt noch genannt wird. Gordan hat eben doch einen ganz anderen
deutschen Stil als Schonfeldt. Ungeachtet dieser Ausstellungen, die uns unumgéinglich
scheinen, ist dem Buch eine stets weitere Verbreitung zu wiinschen.

GUNTER ROMBOLD

Ferdinand Ebner — Denker christlicher Existenz

Das Erscheinen einer dreibindigen Ausgabe! erleichtert die Begegnung mit dem
bisher nur schwer zuginglichen Werk Ferdinand Ebners. Es hat lange gedauert, bis
Ebner zu sich selbst gefunden hat: Auf eine lange Periode poetischer Versuche folgt
1907, unter dem Eindruck von Weiningers ,,Geschlecht und Charakter”, die Wende zur
Philosophie; 1916 endlich setzt sein ,pneumatologisches Denken” ein, in dem Ebners
Eigentliches zum Durchbruch kommt. Noch lénger hat es gedauert, bis Ebner, der in
geistiger Isolierung lebende Volksschullehrer in Gablitz bei Wien, der Offentlichkeit
bekannt wurde. Theodor Haecker entdeckte ihn; Ludwig von Ficker kommt das
Verdienst zu, in den Jahren nach dem ersten Weltkrieg wichtige Beitrdge Ebners in
den ,,Brenner” aufgenommen und sein Hauptwerk , Das Wort und die geistigen Reali-
titen”” herausgegeben zu haben. Kurz nach seinem Tode (1931) gab Hildegard Jone
eine Sammlung von Aphorismen aus den letzten Lebensjahren unter dem Titel ,,Wort
und Liebe” heraus, zuerst in den ,,Schildgenossen”, der Zeitschrift Romano Guardinis,
dann im Verlag Pustet, Regensburg. Es waren viele Hindernisse zu iiberwinden, ehe
es zur Herausgabe der jetzt vorliegenden Ausgabe kam, die nach den Worten des
Herausgebers, , Ferdinand Ebners geistige Gestalt und sein Werk einer neuen Gene-
ration in einer handlichen, leicht lesbaren und méglichst umfassenden und verldflichen

1 Ferdinand Ebner, Schriften. 3 Binde, erschienen im Kosel-Verlag, Miinchen 1963—1965.
Herausgegeben von Franz Seyr. Nach dieser Ausgabe zitieren wir im vorliegenden Artikel
(nach Band und Seitenzahl).

263



Ausgabe’” neu vorstellen soll, aber nicht als historisch-kritische Ausgabe im strengen
Sinn zu werten ist?.

Die geistigen Realitiiten: Ich und Du

,Das Ich und das Du, das sind die geistigen Realititen des Lebens” (I, 85). ,Ich bin”
und ,Du bist” — das sind die Urworte und zugleich die grundlegenden geistigen
Dimensionen, in denen ich bin und mich verwirkliche. Das Du ist vorgegeben, das Ich
wird erst im Verhiltnis zum Du: ,,Das Ich ist etwas ,Werdendes’; etwas, das im
Verhiltnis zum Du wird oder auch entwird, je nachdem es sich eben zum Du hin-
oder von ihm wegbewegt. Das Du ist etwas ,Seiendes’, etwas, das im Verhiltnis des
Ichs zu ihm nicht erst wird wie jenes, sondern schon als dessen und seines Werdens
Voraussetzung ist” (I, 267). Das Ich setzt sich nicht selbst, es findet sich ins Dasein
gesetzt, freilich als ein ,,Werdendes”, das sich selbst erst realisieren muf. Daraus
erhellt, wer das wahre Du des Ich ist: ,,Das wahre Du des Ich ist Gott. — Solange
einem Menschen die Wahrheit dieses Satzes nicht zum geistigen Lebensinhalt gewor-
den ist, so lange muf} er die Korrelation zwischen dem Ich und dem Du in ihrer blo8
sozialen Bedeutung mifSverstehen” (I, 33). Damit ist nicht gemeint, daff man das Du
Gottes unter Absehung vom Du des Mitmenschen erreichen kann, vielmehr wird es
erst im Mitmenschen konkret: , Fiir den Menschen ist Gott gegenwirtig im Menschen,
im ,Nichsten’, den er nach der Forderung des Evangeliums lieben soll wie sich selbst”
(I, 995). Der Mensch findet das wahre Du seines wahren Ich ,in Gott und im andern
Menschen, und er findet Gott im anderen Menschen” (I, 269).

Das Werden des Ich am Du ist eine freie Tat des Menschen. Der Mensch kann sich
auch verschliefen in der ,Icheinsamkeit”. Darin besteht das eigentliche Wesen der
Siinde: ,,Alles B&se geschieht in der ,Abschliefung des Ich vor dem Du’, in der ,Ich-
einsamkeit’ “ (I, 998). Das Ich sucht aus dieser Icheinsamkeit auszubrechen durch den
,Iraum vom Geiste”. Ebner nennt diesen Traum vom Geiste ,Idealismus®: ,,Alles
In-einem-Traum-Befangensein des Menschen, auch sein Befangensein im Traum
vom Geiste, was ja der Idealismus ist, hat seinen Grund darin, daf das Ich in
ihm sein wahres Du noch nicht gefunden hat” (I, 52). Idee ist fiir Ebner das Gegen-
teil der Realitdt; sie fithrt nur zur Moglichkeit, nicht zur Wirklichkeit. Die Idee ist
menschliche Vorstellung, ein Gebilde der Phantasie. Unter Idealismus versteht Ebner
das vom Menschen geschaffene Weltbild, das seinen Ausdruck in der Philosophie und
im Schonheitserlebnis findet. Der verhingnisvollste Traum des Idealismus ist, in der
Idee Gott zu haben: ,Es ist nur ein Traum, freilich ein schéner Traum der Metaphysik,
dem Schonheitserlebnis eben entsprungen, in der Weltanschauung Gott zu finden”
(I, 1046). Wer in Es-Kategorien iiber das Du philosophiert, kommt gar nicht an das
Du heran, weshalb auch Gottesbeweise unsinnig sind: ,,Es kommt gar nicht darauf
an, das ,Dasein Gottes’ objektiv zu beweisen. Kein Beweis, zu dem iibrigens der
Mensch nur im Miiffiggang seines inneren Lebens die Zeit finde, angenommen auch,
er gelinge logisch widerspruchslos und brauchte eine logisch ebenso unwiderlegliche
;Antithesis’ nicht zu fiirchten; kein Beweis trife die reale Existenz Gottes, denn er
wiirde in der Icheinsamkeit des menschlichen Lebens und Denkens gefiihrt, also abseits
der Realititen des geistigen Lebens. Ist aber der Mensch einmal aus dieser Einsamkeit
des Ichs heraus und in ein Verhiltnis zum Du, zu Gott, getreten, dann fragt er auch
nicht mehr nach Beweisen” (I, 97 f.). Das Philosophieren iiber Gott gelangt nur zu
menschlichen Vorstellungen iiber Gott, aber: ,,Gott als das wahre Du des Ichs ist keine
,Vorstellung’ — eine wenn auch aus dem nicht zu umgehenden ethischen Moment
des religitsen Lebens konsequent sich ergebende ,Vorstellung’ von Gott ist es jedoch
bereits, ihn als den gottlichen Richter zu denken — und die ,Vorstellung’ von Gott

2 Es fehlt ein betridchtlicher Teil des Frithwerkes, vor allem das Fragment ,Ethik und Leben”.

264



ist ja erst der Anthropomorphismus” (I, 280 £.). ,Eigentlich setzt ja da erst das wahre
Gottesverhiltnis des Menschen ein, das Verhiltnis des selber keine Vorstellung sei-
enden, aber jeder Vorstellung zugrundeliegenden Ichs zu dem jenseits aller Vor-
stellbarkeit stehenden Du” (I, 282). Ebner sieht richtig, da hier ein legitimes Anliegen
des Atheismus verborgen ist, der alle menschlichen Vorstellungen iiber Gott als Pro-
dukte der menschlichen Phantasie ablehnt, womit freilich nicht gesagt ist, da8 Du,
Gott, nicht bist. Von da her kann er sagen: ,Ist es widersinnig, zu denken, daf3,
shnlich wie die Huren und Zollner, auch ein ,Atheist’ — einer also, dem alle mensch-
lichen und oft nur allzumenschlichen Vorstellungen von Gott eines Tages ,gegenstands-
los’ wurden — eher in das Reich Gottes eingehen werde als die Schriftgelehrten und
Pharisier unserer Tage, als alle jene, die im Eigensinn ihrer Gottesvorstellung — und
welcher Eigensinn wire hartnickiger als dieser? — das Wesentliche der Religion und die
Wahrheit und Wirklichkeit des Gottesverhiltnisses erblicken?” (I, 532.)

Neben den geistigen Realititen des ,Ich” und des ,Du” tritt im Denken Ebners, das
,Es”, das Sachliche, dessen Inbegriff die Welt ist, vollig zuriick, ja es heifft sogar:
,,Durch sein Erleben der Welt wird der Mensch niemals auf die JKrankheit seines Gei-
stes’ aufmerksam: mit der er schon geboren wird; denn es gibt keine unmittelbare Ge-
sundheit des Geistes, wie es in einem Buch von Kierkegaard heift. Erst in seinem Erleb-
nis am Menschen kann er sie wahrnehmen, da erst kommt Bewuftsein ,in ihn selbst’
hinein — im Erleben der Welt ist das Geistige in ihm gleichsam immer ,auBer sich’ —;
da erst wird sein BewuBtsein zum ,Bewuft-Sein” “ (I, 170). Mit Recht hat Peter Sand-
mann jiingst auf diese Einseitigkeit im Denken Ebners hingewiesen: Uberall deutet
sich ein , MiBtrauen gegen das Sachliche im Denken und Sein” an; die Welt als das
allumfassende Es ,,ist fiir Ebner gegeniiber den geistigen Realititen des Ich und des
Du radikal defizient?”. Es ist allerdings nicht zu iibersehen, daf es diesbeziiglich bei
Ebner eine Entwidklung gibt: so wie Ebner durch die Begegnung mit dem Kiinstler-
ehepaar Humplik die Augen fiir die Kunst wieder gedffnet worden sind, so auch fiir
die ,,Welt”. In den Aphorismen 1931 heifit es: ,,Ohne innere Lebensreife kommt uns
die Schonheit der Natur nicht so recht zu BewuBtsein. In der vollen Reife wird der
Mensch wieder zum ,Kind Gottes’. Er macht die Augen auf und sieht {iberall Gott.
In der Schonheit der Natur, im Menschen — nicht nur im schonen und guten Men-
schen, auch im hiflichen und im ,bosen’” (I, 1005). Wenn Ebner auch bis zum
Ende seinen Grundeinsichten den Vorrang in seinen Notizen gibt, so wird er doch
wieder offener und geloster, nachdem das Vordringliche gesagt ist. Ebner erkennt
jetzt: ,Die besten Gedichte eines Dichters, und ebenso die besten Gedanken eines
Denkers, werden in der inneren Zweisamkeit des Lebens gedichtet und gedacht”, ja
hier findet sich sogar der fiir Ebner, der vorher immer auf dem Gegensatz von Natur
und Geist bestanden hatte, erstaunliche Satz: ,,Auch die Sinne sind Geist” (I, 937).

Wort und Liebe

Wie kommt nun das Ich in ein Verhiltnis zum Du? Ebner antwortet: durch das Wort
und die Liebe. Das Wort ist nicht dasselbe wie die Sprache. Nur weil der Mensch das
Wort hat, kann er sprechen. Das Wort ist etwas dem Menschen Gegebenes, denn das
Wort ist von Gott. Der Mensch erfihrt sich als einer, der angesprochen wird;
das Wort ist Anruf Gottes. ,,Von Gott aus ist sein Sinn die Erschaffung und Erwek-
kung des geistigen Lebens im Menschen” (I, 116); darum ist das Wort keine Tatsache
des natiirlichen, sondern eine des geistigen Lebens.

Damit sind wir im Herzraum des Denkens von Ferdinand Ebner. Er nennt die Erschlie-
Bung des geistigen Lebens im Wort ,,Pneumatologie’” — unter ,pneuma’ versteht er

3 Peter Sandmann, Erinnerung an das Du. Ferdinand Ebners Boschaft heute. In: Hochland,
57. Jg., 1964/65, 5. 114 f.

265



,das  Geistige im Menschen in seiner Bezogenheit auf Gott” (I, 175). ,,Mensch sein
heifit von allem Anfang an und vom Grund seiner Existenz aus in Beziehung zum
Geist existieren, zum Geist aufler ihm, und das ist Gott” (I, 175). Im Wort griindet
die Personalitdt des Menschen; Person ist ein Wesen, das die Fihigkeit hat, sprechendes
Ich und angesprochenes Du zu sein, ,Das ,Du’ ist die ,Ansprechbarkeit’ im anderen
und diese gehort ebenso mit zum Wesen der Personalitit wie die Moglichkeit ,sich’
auszusprechen, in der eben das ,Ich’ gegeben ist” (I, 87). ,,In den Sétzen ,Ich bin’ und
,Du bist’ wird ein ,personales Sein” behauptet und ausgesagt und nur in ihnen” (I, 254);
Ebner nennt sie auch ,Existentialaussagen”. Sie werden existentiell im Wort und in
der Liebe; freilich ist zwischen diesen ,,Vehikeln”, die das Ich auf das Du hin in Bewe-
gung bringen, ein wesentlicher Unterschied: ,,Auch das Du hat vom Standpunkte des
Ichs aus seine subjektive Existenz in der Liebe, mit der es geliebt, seine objektive aber
im Wort, durch das es angesprochen wird, vom Ich aus zum Wort, zur Sprache kommt
— ohne jedoch, was stets im Auge behalten werden muf, eine ,Projektion des Ichs’ zu
sein (I, 254). Im Wort hat der Mensch den Glauben. ,Der Glaube ist nichts ohne
die Liebe” (I, 235), aber ,,die Liebe braucht den Glauben, um sich selbst zu verstehen”
(I, 498). So verstanden, ist Pneumatologie Daseinserhellung im Wort, im Wort, das
von Gott kommt.

Damit kommen wir nochmals auf die Frage nach der Realitiit Gottes zuriick: ,Die
Realitdt Gottes ist uns nicht in irgendeinem versteckten, nur dem logischen Scharf-
sinn und der Spitzfindigkeit eines Metaphysikers oder Theologen zuginglichen
Winkel der menschlichen Vernunft, sondern in nichts anderem verbiirgt — hierin aber
unerschiitterlich — als in der Tatsache, daR das Ich im Menschen auf ein Verhiltnis
zum Du, auBerhalb dessen es gar nicht existierte, angelegt ist; und dann, worin dieses
Verhiltnis lebendig zum Ausdruck kommt — im Wort und in der Liebe: in jenem,
das uns von Gott gegeben ist, in dieser, deren uns durch das Wort gegebene Forde-
rung wir im Leben zu erfiillen haben; im Wort, das uns zum ,Hérer’, in der Liebe, die
uns zum ,Tdter’ des Wortes macht” (I, 99).

Im Gegensatz zum personalen Sein des ,Ich bin” und , Du bist” steht das Sein der
»wortlosen” Substanz. Diese ist fiir Ebner — wie fiir Kant — eine Kategorie des
Denkens, nicht eine Bestimmung des Dinges an sich: ,,Substanz ist das ,objektive’, in
seiner ,Wortlosigkeit’ ,unpersonliche’, aus allen ,subjektiven’ Seinsbestimmungen des
Erlebtwerdens herausgeldste, von ihnen unabhingige Sein, als das einzige ,objektiv’
Wirkliche gedacht — aber eben blof gedacht; denn sie ist gar nicht eine Seinsnotwen-
digkeit und die absolute Notwendigkeit des Seins schlechthin und dasjenige, was not-
wendig ist, dafl etwas auch unabhingig davon, da8 es von uns vorgestellt und gedacht
wird, sei; sie ist auch nicht, wie es bei Spinoza heifft, das was in sich ist und durch
sich begriffen wird, etwas, dessen Begriff nicht den Begriff eines anderen Dinges
notig hat, um daraus gebildet zu werden. Sie ist vielmehr nichts als eine Denknotwen-
digkeit, das ,bei allem Wechsel der Erscheinungen als beharrend’ Gedachte des Kant,
dasjenige, das wir denken miissen, wenn wir ein objektives Sein wirklich seiend
denken wollen; sie liegt nicht dem Sein an und fiir sich zugrunde, sondern wird zu
ihm durch unser Denken als das im Sein Seiende hinzugedacht” (I, 262 £.). Im Gegen-
satz dazu wird in den Aussagen ,Ich bin” und ,Du bist” personales Sein nicht im
Sinne substantiellen Existierens ausgesagt (I, 254). Zusammenfassend kann gesagt
werden, daf Ebner eine vollig neue Bestimmung des Wesens der Person versucht:
Person? und ,,Wort haben” sind ein und dasselbe (I, 262).

Die absolute Glaubensanforderung

In seinen Aufsdtzen im ,Brenner” setzt sich Ebner mit der Christusfrage auseinander.
Schon in den ,,Glossen zum Introitus des Johannes-Evangeliums* (1921) wird deutlich,

¢ Ebner sagt Persénlichkeit, was aber bei ihm keinen Unterschied bedeutet.

266



dal fiir Ebner das Wort, das den Menschen anspricht, jenes Wort ist, das ,,im Anfang
war”, Das Wort ist das Entgegenkommen Gottes in Christus. In dem zentralen Artikel
. Die Christusfrage” (1922) entfaltet Ebner dann diesen Ansatz. In Christus begegnet
mir die absolute Glaubensforderung — was Johannes am deutlichsten gesehen hat
(I, 477). Glaube stellt sich ,als die einzige Moglichkeit fiir den Menschen dar, zur
Personlichkeit Christi ein personliches Verhiltnis, auf das es ankommt, zu gewinnen”
(I, 480). Der Glaube hat in Christus seinen Grund und eigentlichen Gegenstand
(I, 487). Aber stirker als die fides quae wird von Ebner die fides qua betont, wenn
auch jene nicht ausgeschlossen wird. ,Es gibt im Grunde genommen nur ein einziges
Dogma, und sein Inhalt ist das Wort Christi selbst, das in seinem iiber den Menschen
hinausweisenden géttlichen Sinn den Glauben personlich fordert” (I, 488). Zu diesem
Glauben werde ich nicht von aufen gleichsam gezwungen, etwa durch die Waunder
Jesu. Sie fordern den Glauben nicht an und fiir sich, sondern deshalb, weil sie von
dem getan wurden, dessen Wort den Glauben fordert. In diesem Wort spricht sich
eine merkwiirdige Art des SelbstbewuBtseins aus, die menschliches BewuBtsein
bis iiber seine innere Grenze hinaus iiberspannt und darum sprengt” (I, 468). , Immer
wieder berichten die Evangelien Ziige und vor allem Worte Christi, die dieses im
Verhiltnis von Mensch zu Mensch vom BewuSBtsein nicht zu fassende, und darum den
Glauben fordernde, Selbstbewuftsein bezeugen” (I, 469). Die in diesem Selbstbewuft-
sein sich aussprechende Gottlichkeit Jesu hebt freilich die geistige Freiheit des Men-
schen nicht auf. ,Im Gegenteil, sie ,setzt’ sie, und diese Freiheit ist nicht anders als
in der Entscheidung des Glaubens aktuell” (I, 463). Erst die absolute Glaubensforde-
rung macht die Einzigartigkeit des Verhaltnisses zwischen Christus und dem Menschen
deutlich: ,Die Glaubensforderung ist das Moment, durch das sich die Geistigkeit
Christi in ein reales, personliches Verhiltnis zur geistigen Existenz des Menschen
setzt” (I, 479). In der paradoxen Logik des Wortes versteht sich der Mensch erst und
hat im Glauben ans Wort die Biirgschaft seines Ewigkeitsbestandes: ,Credo, ergo
sum’ (I, 481).

Zwei kurze Anmerkungen mogen hinzugefiigt werden. Erstens: fiir Ebner ist Christus
das Wort Gottes an die Welt. Es kommt also nicht so sehr auf die einzelnen Worte
Jesu an. Ebner wagt es durchaus, Bibelworte im Sinne der modernen Kritik in Zweifel
zu ziehen’. Die Frage nach den ipsissima verba Christi ist im Rahmen seines Den-
kens vollig sekundir. Zweitens: die absolute Glaubensforderung ergeht an mich. Ich
selbst habe darauf in Freiheit zu antworten. Ich habe jedoch kein Recht, iiber den Glau-
ben der anderen zu urteilen. Die Sorge dafiir soll ich ,,Gott iiberlassen™.

Das Argernis der Repriisentation

Erst nachdem Ebner sich — nach jahrelangem Ringen — das Ja zur absoluten Glau-
bensforderung Christi abgerungen und auch offentlich bekannt hatte, wagte er es,
seiner Kritik an der Kirche Ausdruck zu verleihen. Er tat dies ,nicht in unbesonnener,
oder leicht-fertiger, oder gar frivoler Lust an einem Angriff auf die Kirche” (I, 519).
Vielmehr suchte er eine Antwort auf die ihn quilende Frage: ,Ist die auf dem Felsen
des Glaubens Petri an den Sohn des lebendigen Gottes gegriindete Kirche Christi, die
von den Pforten der Holle nicht iiberwiltigt werden wird, identisch mit ihrer Repri-
sentation im AuReren und Weltlichen dieser Welt?* (I, 520). Es ist die Frage: ,Ist in
dieser Reprisentation noch etwas wahrnehmbar dem Auge, das suchend im Geiste
sieht, vom Geist der Wahrheit und Wahrhaftigkeit, der von Gott ist und der Zeug-
nis gibt von Christus?” (I, 520). Was Ebner der Kirche anlastet, das ist zunichst das
Biindnis mit der Macht: ,Das Christentum verleugnete sich selbst und seinen Sinn
und lieR sich von einem klugen Kaiser zur Staatsreligion machen. Das einst so gefihr-

5 So die Verfluchung des Feigenbaumes.

267



liche Feuer erstickte fast in der Asche der von ihm in Brand gesteckten Welt und
brannte nur mehr als verhohlene und oft genug miverstandene Glut im Herzen
einzelner weiter” (I, 526). Dieses Biindnis mit der Macht hat oft genug zur Verkeh-
rung der Botschaft Christi ins Gegenteil gefiihrt: ,Sie haben, wo Jesus Liebe lehrte,
Haf erlaubt und gepredigt, Haf gegen die ,Ungliubigen’, freilich, aber immerhin
HaB” (I, 982).

Ebenso kritisch steht Ebner dem Dogma gegeniiber: ,Es war schon die Zeit des inneren
Verfalls, als die Kirche daranging, dem ,Absoluten eine einmalige, enge, geschichtliche
Form’ zu geben, und das Dogma schuf — es deswegen vor allem schuf, weil sie es,
als die Hauptwaffe ihrer Politik des Geistes, zu ihrer Selbstbehauptung inmitten ihrer
weniger christlich als rémisch-griechisch-germanischen Welt brauchte” (I, 526 £.).,Wahr-
haftig, durch das Dogma wurde die frohe Botschaft bis zur Unkenntlichkeit ver-
wirrt” (I, 986). Mit dem Dogma steht die Theologie in Verbindung: , Theologie, das
ist mit sehr ernstem Gesicht ein sinnloses Spiel spielen” (I, 984).

SchlieBlich steht Ebner auch dem ,konkreten Inhalt”, mit dem das Dogma erfiillt
wurde, verstindnislos gegeniiber: Dem Sakrament und der ,,endgiiltigen Vorschreibung
eines bestimmten Kultus” (I, 527). Im Kultus erstarren Formen zu Formalititen. Ebner
zitiert das Wort von Jean Paul, der ihm zeitlebens besonders nahestand: ,Wie Tanz-
handschuhe taugt jede Zeremonie nur einmal und muf dann weggeworfen werden”
und bemerkt dazu: ,Selbstverstindlich gilt das auch vom Religitsen (I, 983).

Ebner, der kurz vor seinem Tode in dem neuen Pfarrer von Gablitz, Heinrich Hof-
stdtter, zum erstenmal in seinem Leben einen Priester kennenlernte, der ihm als Prie-
ster nahekam (II, 1152), verbat sich in seinem Testament den Wiederabdruck des
Artikels ,, Argernis der Reprisentation”; der Herausgeber der neuen Ausgabe hat sich
aber — wohl mit Recht — dafiir entschieden, ihn aufzunehmen. Wenn Ebners Kritik
an der Kirche sich auch im einzelnen an Vertretern der Kirche, denen er begegnete,
und an Zustinden in der Kirche seiner Zeit entziindet haben mag, so geht sie doch
tiefer. Es ist hier nicht der Ort, sich ihr zu stellen, da sie — in dem, was an ihr
berechtigt und was an ihr unberechtigt ist — eine griindliche Auseinandersetzung ver-
langt. Es mag hier nur darauf hingewiesen werden, dafl bei diesem einsamen Denker
nicht nur das Es-Denken, sondern auch das Wir-Denken zu kurz gekommen zu sein
scheint.

Zusammenfassung

Was an Ferdinand Ebner in die Augen springt, ist die Lauterkeit seiner Gesinnung
und die Sauberkeit und Konsequenz seines Denkens. Fiir die Lauterkeit seiner Gesin-
nung und den Ernst seines Denkens legen in der vorliegenden Ausgabe seine Briefe
Zeugnis ab, vor allem jene an Ludwig von Ficker (III, 281 und spiter). Die Sauber-
keit und Konsequenz des Denkens ist mit einer Einseitigkeit erkauft, die immer wie-
der seine Grenzen spiiren ldt. Doch gilt es bei Ebner nicht auf das Negative, sondern
auf das Positive zu achten. Und darin, in der Urspriinglichkeit seines Ich-Du-Denkens,
in seiner Pneumatologie weist Ebner weit in die Zukunft. UnbeeinfluBt von Ludwig
Feuerbach, den er erst nach der Niederschrift seiner pneumatologischen Fragmente
kennenlernte, verwandt mit John Henry Newman, den er nur oberflichlich kannte,
und unabhingig von Martin Buber, Romano Guardini und Gabriel Marcel hat er
einem personalen Denken die Wege bereitet.

268



