Ausbildung. Leider wurde der ,Pastoral-
kurs” damals noch unorganisch einfach an
die Theologie angehingt). Kapitel II und III
kommentieren reichlich abstrakt die Bildungs-
grundsitze und die methodische Anwendung
auf allen vier Stufen. Kapitel IV befaf8t sich
ausfiihrlich mit den Studienunterbrechungen
und Ferien, wobei vorausgesetzt wird, da
der Kandidat in der liickenlosen Betreuung
seiner geistlichen Oberen bleibt; Kapitel V
mit der Spezialausbildung von Begabten, die
fiir bestimmte Aufgaben ausgewihlt und
aufgebaut werden. Besonders interessant
wire das Thema des letzten Kapitels (VI),
.Apostolische Ausbildung” (Voraussetzung,
Ziel, Erziehungsforderungen, methodische
Prinzipien, taktischer Leitfaden); aber die
wirklichkeitsfremde, apriorische, juridische
Behandlung nimmt den Menschen zu wenig
ernst und vergillt einem die Lektiire. Dem
Leser wird wenigstens bewuft, welch gewal-
tige Erneuerung durch das Konzil auch auf
diesem Gebiet inzwischen vor sich gegangen
ist. Leider konnte der Verfasser weder das
Konzilsdekret Uber die zeitgemifie Erneue-
rung des Ordenslebens noch auch das Uber
die Priestererziehung irgendwie beriicksich-
tigen. Das Buch hatte 1965 einen ungiinstigen
Erscheinungstermin; es war mit der Kon-
zilsreform bereits nach einem halben Jahr
hoffnungslos iiberholt.

Innsbruck Gottfried Griesl
MANN JOSEF, John Henry Newman als
Kerygmatiker. Der Beitrag seiner anglika-
nischen Zeit zur Glaubensverkiindigung und
Unterweisung. (Erfurter theologische Studien,
Band 19) (XVI u. 200.) St.-Benno-Verlag,
Leipzig 1965. Kart. DM 13.—.

Mit Recht stellt der Autor dieser Studie
fest, daB das Gesamtwerk Newmans eine
kerygmatische Ausrichtung hat. Das Ziel der
Verkiindigung ist fiir ihn die Heiligung des
Menschen. Das Neue und Besondere an der
Theologie Newmans ist die Erkenntnis der
personalen Struktur der Offenbarung und
der personalen Struktur der Verkiindigung,
zwei Aspekte, die im vorliegenden Band
zwar gestreift, aber nicht geniigend in ihrer
zentralen Bedeutung herausgearbeitet wer-
den. Gerade dadurch hebt sich ja Newmans
Werk von der Theologie seiner Zeit ab und
darin liegt fiir uns heute seine Bedeutung.
Wenn Newman auch sehr stark die Berech-
tigung des ,dogmatischen Prinzips” und die
Notwendigkeit von Glaubensbekenntnissen
und Glaubensformeln hervorgehoben hat, so
ist fiir ihn doch der eigentliche Inhalt der
Verkiindigung eine Person: Christus. In ihm
gipfelt die ,Heilsékonomie” Gottes, auf ihn
verweist die Kirche. Der weitgehenden Iden-
tifikation des biblischen Begriffs der ,Got-
tesherrschaft” mit der Kirche durch Newman
werden wir freilich nicht zustimmen konnen,
wie uns iiberhaupt Newmans Bibelauslegung
zu wenig exegetisch fundiert erscheint. Das

soll kein Vorwurf sein; schliellich liegt zwi-
schen ihm und uns ein gutes Jahrhundert
theologischer Arbeit. Zwei weitere Zentral-
begriffe Newmans, Siinde und Gnade, wiir-
den eine eigene Studie verdienen.

Die personale Struktur der Verkiindigung
entspricht der personalen Struktur des Glau-
bens. Newman spricht von einem ,personli-
chen EinfluR”, der allerdings mit einer hohen
Achtung vor dem Gewissen des anderen ver-
bunden sein muf. Hier gilt das ,cor ad cor
loquitur”. Weil das Glauben ein personaler
Akt ist und sich die Glaubensverkiindigung
im personalen Bereich abspielt, lassen sich
beide nicht auf einige logische Argumente
reduzieren. Das wire im letzten genauso
absurd, wie zu sagen: ,Ich liebe dich, weil
du blaue Augen hast.” Damit lehnt New-
man eine Glaubensbegriindung nicht vollig
ab, weist ihr aber ihre Grenzen.

Die vorliegende Arbeit beschrinkt sich auf
die anglikanische Zeit Newmans und unter-
sucht am eingehendsten ,Die Arianer des
4. Jahrhunderts” und die acht Bénde der
Pfarr- und Volkspredigten”. Die Studie ist
griindlich; erfreulicherweise wird dabei im-
mer wieder spiitbar, daB dem Autor die
Glaubensverkiindigung in unserer Zeit ein
Anliegen ist.
Linz/Donau Giinter Rombold
BIOT FRANCOIS, Von der Polemik zum
Dialog. Steine auf dem Weg zur Einheit zu
Christen. (276.) Verlag Herold, Wien 1966.
Leinen S 118.—.

Schon der Untertitel dieses instruktiven Wer-
kes zeigt, daR der Verfasser nicht mit Scheu-
klappen an die Arbeit gegangen ist: bei allen
Fortschritten, die das Konzil gebracht hat,
sind die Steine nicht vergessen, die in der
Vergangenheit die Einheit zerstorten oder
ihre Wiederherstellung behinderten und die
auch heute noch den beginnenden Dialog be-
lasten. Der Verfasser kennt sie, nennt sie
beim Namen und scheut sich nicht, auch den
nachkonziliaren Stand der Dinge kritisch zu
beurteilen. Die gewichtigsten ,Steine”, die
noch verblieben sind, aber durchaus besei-
tigt werden konnten, sind in seinen Augen:
die Mischehenregelung, die Struktur der
kirchlichen Behérden (Dezentralisierung nicht
nur in Rom, sondern auch ,in den Nationen,
Dibzesen, ja Pfarreien”, so lautet seine For-
derung, 5. 269) und mangelnder Freimut im
Eingestindnis begangener Fehler. Diese
Schwierigkeiten erschweren noch den Dialog,
obgleich die Voraussetzungen fiir ihn durch
das Konzil entscheidend verbessert worden
sind. Die Grundeinstellung des ganzen Wer-
kes laBt sich etwa an folgendem Satz able-
sen: ,JIst es unmoglich, mit den anderen
Christen auf Kosten dessen iibereinzukom-
men, was fiir uns Wahrheit ist, so ist es
ebenso unmdglich, dort stehen zu bleiben,
wo wir jetzt sind” (120). Diese beiden Pole,
die Treue zur Wahrheit und die Dynamik,

285



die iiber den gegenwirtigen Stand hinaus-
dringt, bilden das Spannungsfeld, das in der
Darstellung der gegenwirtigen Situation
ebenso zu spiiren ist wie in dem Abriff der
Geschichte der Spaltungen und Wiederver-
einigungstendenzen.

Dieser Geschichte sind etwa zwei Drittel des
Werkes gewidmet. Im 1. Teil stellt der Ver-
fasser die Geschichte der Kirchentrennungen
und Wiedervereinigungsbestrebungen aus
der Sicht der katholischen Kirche dar: ,,Die
katholische Kirche und die getrennten Chri-
sten” (7—123). Die reichlichen Zitate aus den
einschldgigen Quellen von der Exkommuni-
kation des Patriarchen Michael Kerullarios
im Jahre 1054 iiber die Texte der Reforma-
tionszeit bis zu den Verlautbarungen der
letzten Piépste machen den Leser unmittel-
bar mit der Sprache vertraut, wie sie zwi-
schen den Konfessionen gesprochen worden
ist. Das ist gut so. Denn erst wenn man den
polemischen Ton, die Verachtung und gele-
gentlich auch die Resignation, wie sie in
den Quellen durchklingen, bewufit zur
Kenntnis nimmt, kann man die psychologi-
schen Faktoren ermessen, die die Atmosphire
zwischen den Getrennten bestimmen. Erst
dann erkennt man auch, welche Bedeutung
schon dem verinderten Ton im interkonfes-
sionellen Klima zukommt. Die Verdienste
Papst Johannes” XXIII und des Kardinals Bea
werden in diesem Zusammenhang zu Recht
grofs herausgestellt.

Im 2. Teil geht der Verfasser noch einmal
die Geschichte des letzten Jahrtausends durch
und beschreibt sie vom Standpunkt der ge-
trennten Christen aus: , Die getrennten Chri-
sten und die katholische Kirche” (125—227).
Ausfiihrlich dargestellt werden Luther und
Calvin, Georg Calixt und Adolf von Harnack,
aber auch die anglikanische Oxford-Bewe-
gung des 19. Jahrhunderts und die Okume-
nischen Bestrebungen in der Orthodoxie und
im Protestantismus des 20. Jahrhunderts.
Diese Methode der Darstellung, daf nimlich
derselbe Geschichtstaum zum zweiten Male
durchschritten wird, hat einen Nachteil. Der
Leser mufs, um den Standpunkt der katho-
lischen Kirche jeweils genau vergleichen zu
kénnen, zuriickblittern in den entsprechen-
den Abschnitt des 1. Teiles. Doch scheint der
Vorteil zu iiberwiegen. Der Leser erfdhrt
deutlicher als bei einer einmaligen Darstel-
lung der ganzen Geschichte, daf in der Hal-
tung Roms als auch in der Stellung der ge-
trennten Christen Rom gegeniiber eine ge-
wisse Kontinuitét besteht. Uberdies kommt
auf diese Weise der Wandel, den das Pon-
tifikat Johannes’ XXIII und das Konzil ge-
bracht haben, besser ans Licht: die beiden
bisher getrennt verlaufenen Linien begegnen
sich zu einem nun wirklich anhebenden Dia-
log. Von jetzt an wird die Geschichte des
Weges zur Einheit nicht mehr getrennt, son-
dern nur noch als Nachzeichnung eines Dia-
logs beschrieben werden konnen. Die Zeit

286

der auseinandertreibenden Polemik scheint
vorbei zu sein.

Dementsprechend ist der 3. Teil des Buches
dem mit dem Konzil beginnenden Dialog
gewidmet: ,Der Dialog heute: das Konzil”
(229—271). In diesem Teil hitte man sich
gern mehr Informationen und ausfiihrlichere
Analysen der Vorginge und Ergebnisse des
Konzils gewiinscht. Aber vielleicht war zur
Zeit der Abfassung des Manuskripts der
dafiir nétige Abstand und Uberblick noch
nicht erreichbar gewesen. Gleichwohl, die we-
sentlichen Ergebnisse werden klar darge-
stellt, die Konsequenzen wenigstens ange-
deutet, so wie sie sich nach den einzelnen
Sitzungsperioden darstellen.

Das Buch wird seine Leser in allen Kreisen
und Schichten finden, weil es fliissig ge-
schrieben ist, gut informiert und einen sach-
kundigen, realistischen Standpunkt vertritt.
Warum aber konnte nicht ein wenig mehr
Sorgfalt und Konsequenz zur Kennzeichnung
des reichen Quellenmaterials aufgewandt
werden? 46 Anmerkungen erscheinen am
Ende des Buches. Andere Belege sind mitten
im Text (z. B. S. 110) zu finden. Unzihlige
Zitate aber werden ohne jeden bibliogra-
phischen Beleg angefiihrt, so daf der Wert
des Buches fiir ein weiterfithrendes Studium
erheblich geschmilert wird. Wenn es sich
um eine Ubersetzung aus dem Franzosischen
handelt, wie Copyright und Verfassername
nahelegen, dann wiifte man auch gern den
Namen des Ubersetzers und den Titel des
Originals.

Miinster/Westfalen Peter Lengsfeld
GERKEN ALEXANDER, Christ und Kirche
im Umbruch der Gegenwart. (127.) Patmos-
Verlag, Diisseldorf 1966. Leinen DM 10.80.

Die Uberlegungen dieses Buches, das in
sieben Teile zerfillt, 6ffnet fiir Priester und
Laien entscheidende Aspekte in die Situation
des Christen heute. Der Gesamteindruck des
Buches ist, daf es die Ergebnisse der Kon-
zilsperiode aufgreift und grundlegende Leit-
linien in einer verstidndlichen Sprache bringt.
Es werden weder die Chancen noch die Ge-
fahrdungen iibertrieben, aber beide Aspekte
gut herausgehoben. Fiir den Seelsorger, der
in dieser Zeit steht und mit dieser Zeit gehen
will, wird dieses Biichlein eine kurze, aber
fruchtbare und anregende Lektiire.

Die Einleitung, ausgehend von der Umorien-
tierung des modernen Denkens, ruft zur Be-
sinnung auf die Mitte hin. ,Wenn je eine
Zeit nicht durch Berufung auf Rechte, nicht
durch Organisation und Verwaltung, sondern
durch Zeugnis und Leben Gottes Wort erfah-
ren will, so ist es die unsere.” Uber die
neue Denkform in Welt und Kirche handelt
der erste Teil. Wichtig fiir die Pastoral ist,
,dafl sich in unserer Zeit ein Umbruch des
Denkens der abendléndischen Menschheit aus
der Form der Idee in die Form der Erfahrung
vollzieht”. Damit ist die Denkform dyna-



