die iiber den gegenwirtigen Stand hinaus-
dringt, bilden das Spannungsfeld, das in der
Darstellung der gegenwirtigen Situation
ebenso zu spiiren ist wie in dem Abriff der
Geschichte der Spaltungen und Wiederver-
einigungstendenzen.

Dieser Geschichte sind etwa zwei Drittel des
Werkes gewidmet. Im 1. Teil stellt der Ver-
fasser die Geschichte der Kirchentrennungen
und Wiedervereinigungsbestrebungen aus
der Sicht der katholischen Kirche dar: ,,Die
katholische Kirche und die getrennten Chri-
sten” (7—123). Die reichlichen Zitate aus den
einschldgigen Quellen von der Exkommuni-
kation des Patriarchen Michael Kerullarios
im Jahre 1054 iiber die Texte der Reforma-
tionszeit bis zu den Verlautbarungen der
letzten Piépste machen den Leser unmittel-
bar mit der Sprache vertraut, wie sie zwi-
schen den Konfessionen gesprochen worden
ist. Das ist gut so. Denn erst wenn man den
polemischen Ton, die Verachtung und gele-
gentlich auch die Resignation, wie sie in
den Quellen durchklingen, bewufit zur
Kenntnis nimmt, kann man die psychologi-
schen Faktoren ermessen, die die Atmosphire
zwischen den Getrennten bestimmen. Erst
dann erkennt man auch, welche Bedeutung
schon dem verinderten Ton im interkonfes-
sionellen Klima zukommt. Die Verdienste
Papst Johannes” XXIII und des Kardinals Bea
werden in diesem Zusammenhang zu Recht
grofs herausgestellt.

Im 2. Teil geht der Verfasser noch einmal
die Geschichte des letzten Jahrtausends durch
und beschreibt sie vom Standpunkt der ge-
trennten Christen aus: , Die getrennten Chri-
sten und die katholische Kirche” (125—227).
Ausfiihrlich dargestellt werden Luther und
Calvin, Georg Calixt und Adolf von Harnack,
aber auch die anglikanische Oxford-Bewe-
gung des 19. Jahrhunderts und die Okume-
nischen Bestrebungen in der Orthodoxie und
im Protestantismus des 20. Jahrhunderts.
Diese Methode der Darstellung, daf nimlich
derselbe Geschichtstaum zum zweiten Male
durchschritten wird, hat einen Nachteil. Der
Leser mufs, um den Standpunkt der katho-
lischen Kirche jeweils genau vergleichen zu
kénnen, zuriickblittern in den entsprechen-
den Abschnitt des 1. Teiles. Doch scheint der
Vorteil zu iiberwiegen. Der Leser erfdhrt
deutlicher als bei einer einmaligen Darstel-
lung der ganzen Geschichte, daf in der Hal-
tung Roms als auch in der Stellung der ge-
trennten Christen Rom gegeniiber eine ge-
wisse Kontinuitét besteht. Uberdies kommt
auf diese Weise der Wandel, den das Pon-
tifikat Johannes’ XXIII und das Konzil ge-
bracht haben, besser ans Licht: die beiden
bisher getrennt verlaufenen Linien begegnen
sich zu einem nun wirklich anhebenden Dia-
log. Von jetzt an wird die Geschichte des
Weges zur Einheit nicht mehr getrennt, son-
dern nur noch als Nachzeichnung eines Dia-
logs beschrieben werden konnen. Die Zeit

286

der auseinandertreibenden Polemik scheint
vorbei zu sein.

Dementsprechend ist der 3. Teil des Buches
dem mit dem Konzil beginnenden Dialog
gewidmet: ,Der Dialog heute: das Konzil”
(229—271). In diesem Teil hitte man sich
gern mehr Informationen und ausfiihrlichere
Analysen der Vorginge und Ergebnisse des
Konzils gewiinscht. Aber vielleicht war zur
Zeit der Abfassung des Manuskripts der
dafiir nétige Abstand und Uberblick noch
nicht erreichbar gewesen. Gleichwohl, die we-
sentlichen Ergebnisse werden klar darge-
stellt, die Konsequenzen wenigstens ange-
deutet, so wie sie sich nach den einzelnen
Sitzungsperioden darstellen.

Das Buch wird seine Leser in allen Kreisen
und Schichten finden, weil es fliissig ge-
schrieben ist, gut informiert und einen sach-
kundigen, realistischen Standpunkt vertritt.
Warum aber konnte nicht ein wenig mehr
Sorgfalt und Konsequenz zur Kennzeichnung
des reichen Quellenmaterials aufgewandt
werden? 46 Anmerkungen erscheinen am
Ende des Buches. Andere Belege sind mitten
im Text (z. B. S. 110) zu finden. Unzihlige
Zitate aber werden ohne jeden bibliogra-
phischen Beleg angefiihrt, so daf der Wert
des Buches fiir ein weiterfithrendes Studium
erheblich geschmilert wird. Wenn es sich
um eine Ubersetzung aus dem Franzosischen
handelt, wie Copyright und Verfassername
nahelegen, dann wiifte man auch gern den
Namen des Ubersetzers und den Titel des
Originals.

Miinster/Westfalen Peter Lengsfeld
GERKEN ALEXANDER, Christ und Kirche
im Umbruch der Gegenwart. (127.) Patmos-
Verlag, Diisseldorf 1966. Leinen DM 10.80.

Die Uberlegungen dieses Buches, das in
sieben Teile zerfillt, 6ffnet fiir Priester und
Laien entscheidende Aspekte in die Situation
des Christen heute. Der Gesamteindruck des
Buches ist, daf es die Ergebnisse der Kon-
zilsperiode aufgreift und grundlegende Leit-
linien in einer verstidndlichen Sprache bringt.
Es werden weder die Chancen noch die Ge-
fahrdungen iibertrieben, aber beide Aspekte
gut herausgehoben. Fiir den Seelsorger, der
in dieser Zeit steht und mit dieser Zeit gehen
will, wird dieses Biichlein eine kurze, aber
fruchtbare und anregende Lektiire.

Die Einleitung, ausgehend von der Umorien-
tierung des modernen Denkens, ruft zur Be-
sinnung auf die Mitte hin. ,Wenn je eine
Zeit nicht durch Berufung auf Rechte, nicht
durch Organisation und Verwaltung, sondern
durch Zeugnis und Leben Gottes Wort erfah-
ren will, so ist es die unsere.” Uber die
neue Denkform in Welt und Kirche handelt
der erste Teil. Wichtig fiir die Pastoral ist,
,dafl sich in unserer Zeit ein Umbruch des
Denkens der abendléndischen Menschheit aus
der Form der Idee in die Form der Erfahrung
vollzieht”. Damit ist die Denkform dyna-



misch geworden, und iiberall wird sie hinein-
getragen, auch in die Schriftauslegung, in
das Verstindnis der Normen der Kirche. Das
neue dynamische Verstindnis sieht Gott, wie
er mit seinem Wort in mein Leben ein-
bricht (23). Neben den Chancen gibt es
Gefahren fiir unsere Zeit: die Versuchung
zur Selbstsicherung der gesamten Existenz
(24), die Uberbewertung des gegenwirtigen
Augenblickes und des uns jetzt bestimmen-
den Existenzgefiihles (26); eine der groften
Gefahren ist, daf wir das Denken in der
Form der Erfahrung mit Ordnungs- und Be-
ziehungslosigkeit, d. h. letztlich mit Anar-
chie verwechseln (27). Dabei ist aber posi-
tiv zu sehen, daf das Zerbrechen sozialer
Ordnungen, mit denen der Glaube oft ver-
wechselt werden konnte, letztlich eine Chance
fiir einen echten Glaubensvollzug ist (31).

Im 3. Teil (34 ff) wird die Transzendental-
theologie (36) der dialogischen Theologie (43)
gegeniibergestellt und die drei grofien
Gedanken Pauls VI. als Verbindung der
beiden aufgetan: 1. Besinnung auf den
Ursprung und damit Verinnerlichung, 2. Re-
form und 3. Dialog mit der Welt. Uber die
Berufung zur Liebe spricht der 4. Teil. Dabei
wird die Kirchenkonstitution als Unterlage
gesechen. Wenn diese Liebe und Heiligkeit
identisch setzt, dann muf# das Leben der
Kirche, also der Glieder der Kirche, aus der
Liebe heraus ihre Gestaltung finden. Liebe
findet ihren Ausdruck im heiligen Leben der
Nachfolge Christi (58). Aus der Liebe kom-
men die besonderen Berufungen in der
Kirche. Im 6. Punkt beschéftigt er sich zum
Unterschied von der allgemeinen Berufung
der Christen zur Heiligkeit mit der beson-
deren Berufung der Ordensleute (61). Im
5. Teil schreibt der Autor iiber die aktuelle
Frage ,Gebet und Symbol” (67 ff). Es sind
Fragen, die in unserer Predigt Eingang fin-
den miissen, da Gebet und Symbol immer
schwerer verstindlich werden. Das Gebet
muf eine lebensnahe Antwort an Gott sein
(67), und ,alles christliche Symbolverstind-
nis hingt am Verstindnis der Menschwer-
dung Gottes und beginnt mit dem Glauben
an sie (76). ,Alles muff auf Christus kon-
zentriert werden” (77). Gebet, Symbol, Sakra-
ment sind nicht das Letzte, ,sondern sie
sind der Weg” (79) zu Gott.

Im 6. Teil ,Zeugnis von Christus im
HI. Geist” behandelt er tiefgreifend das viel-
zitierte Zeugnisgeben fiir Christus. Schon
das Wort ,Zeuge” sagt ,nicht nur, sich fiir
eine Wahrheit einsetzen wund verbiirgen’,
sondern auch ,Leben weitergeben’, ,[Leben
hervorbringen’ “ (88). Dieses Zeugnis von
Christus ist nur moglich im Heiligen Geist
(95) und ,wir sind nur Werkzeuge des
Heiligen Geistes, und zwar im Glauben”
(101). Der 7. Teil bespricht als eine Form
der Verwirklichung den Rétestand in offener
und positiver Behandlung dieser brennenden
Frage. Wihrend andere Autoren sich um die

Notwendigkeit des Zolibates abguilen, ver-
sucht Gerken aus der Gottausgerichtetheit
einen Weg zu finden. ,Die Ordensleute,
iiberhaupt alle, die von Gott zur Jungfrau-
lichkeit in der Kirche berufen sind, leben
schon jetzt und hier in geschichtlich sicht-
barer Weise die eigentliche Berufung, sie
leben in geistlicher Brautschaft mit Gott
bzw., genauer, mit Christus” (106). Alle
iibrigen Geliibde und Aufgaben bekommen
von daher immer mehr verstindliche Not-
wendigkeit. Auch dieser Teil konnte Stoff
fiir die Predigt bieten.

Zusammenfassend: Es ist ein beachtens-
wertes Buch wegen seiner klaren Analyse,
die in modernem theologischem Denken
wichtigste Lebensvollziige des Christen be-
trachtet. Es setzt aber einen aufmerksamen
und studierfreudigen Leser voraus.

Linz/Donau Alois Wagner

STAKEMEIER EDUARD, Das Konzilsdekret
,Uber die Ausbildung der Priester”. Lateini-
scher und deutscher Text mit Kommentar.
Einfilhrung von Lorenz Kardinal Jaeger.
(164.) Verlag Bonifacius-Druckerei, Pader-
born 1966. Kart. DM 7.80.

Das tridentinische Seminardekret hatte
schwere Widerstinde zu iiberwinden und
brauchte iiber 200 Jahre, bis es sich durch-
gesetzt hatte. Die Reform der Priesterbildung
durch das Vaticanum II findet heute eine
ganz andere Lage vor. Der konziliaren
Erneuerung waren im mitteleuropdischen
Raum stille, aber unaufhaltbare Entwicklun-
gen von unten her vorangegangen, hatten
den Beratungen in der Aula entscheidende
Impulse gegeben und dringen jetzt zur Ver-
wirklichung. Noch in der vacatio legis haben
Osterreichische Fakultiten wesentliche Punkte
der Studienreform in Angriff genommen. In
der Schweiz haben Freiburg und Chur bereits
vorbildliche Modelle fiir den neuen Theolo-
gischen Grundkurs geschaffen. In Deutschland
erwartet man mit Ungeduld eine General-
regelung durch die Bischofskonferenz. Kardi-
nal Suenens hat das tridentinische Mammut-
seminar von Mecheln geteilt und in Lowen
einen ganz neuen Versuch der Priesterbildung
gewagt. Die Entwicklungen in Holland prel-
len z. T. weit iiber die Konzilserneuerung
hinaus vor. Wenn man die Seminarverhilt-
nisse in vielen romanischen Lindern daneben-
hilt, so ermifit man die ungeheuren Schwie-
rigkeiten unserer Konzilsviter, fiir die Prie-
sterbildung in der ganzen katholischen Welt
eine einheitliche Norm zu schaffen. Manche
Bildungsstitten befinden sich sozusagen noch
im 18. Jahrhundert, wihrend andere litur-
gisch, pidagogisch, theologisch schon im
21. Jahrhundert zu stehen glauben; dazu die
Eigenwelt der Missionslinder. Das Konzils-
prinzip des Aggiornamento verbat geradezu
eine eingehende zentralistische Einheits-
gesetzgebung. Verzichtete man aber auf kon-
krete Normen, so blieb es bei blassen all-

287



