misch geworden, und iiberall wird sie hinein-
getragen, auch in die Schriftauslegung, in
das Verstindnis der Normen der Kirche. Das
neue dynamische Verstindnis sieht Gott, wie
er mit seinem Wort in mein Leben ein-
bricht (23). Neben den Chancen gibt es
Gefahren fiir unsere Zeit: die Versuchung
zur Selbstsicherung der gesamten Existenz
(24), die Uberbewertung des gegenwirtigen
Augenblickes und des uns jetzt bestimmen-
den Existenzgefiihles (26); eine der groften
Gefahren ist, daf wir das Denken in der
Form der Erfahrung mit Ordnungs- und Be-
ziehungslosigkeit, d. h. letztlich mit Anar-
chie verwechseln (27). Dabei ist aber posi-
tiv zu sehen, daf das Zerbrechen sozialer
Ordnungen, mit denen der Glaube oft ver-
wechselt werden konnte, letztlich eine Chance
fiir einen echten Glaubensvollzug ist (31).

Im 3. Teil (34 ff) wird die Transzendental-
theologie (36) der dialogischen Theologie (43)
gegeniibergestellt und die drei grofien
Gedanken Pauls VI. als Verbindung der
beiden aufgetan: 1. Besinnung auf den
Ursprung und damit Verinnerlichung, 2. Re-
form und 3. Dialog mit der Welt. Uber die
Berufung zur Liebe spricht der 4. Teil. Dabei
wird die Kirchenkonstitution als Unterlage
gesechen. Wenn diese Liebe und Heiligkeit
identisch setzt, dann muf# das Leben der
Kirche, also der Glieder der Kirche, aus der
Liebe heraus ihre Gestaltung finden. Liebe
findet ihren Ausdruck im heiligen Leben der
Nachfolge Christi (58). Aus der Liebe kom-
men die besonderen Berufungen in der
Kirche. Im 6. Punkt beschéftigt er sich zum
Unterschied von der allgemeinen Berufung
der Christen zur Heiligkeit mit der beson-
deren Berufung der Ordensleute (61). Im
5. Teil schreibt der Autor iiber die aktuelle
Frage ,Gebet und Symbol” (67 ff). Es sind
Fragen, die in unserer Predigt Eingang fin-
den miissen, da Gebet und Symbol immer
schwerer verstindlich werden. Das Gebet
muf eine lebensnahe Antwort an Gott sein
(67), und ,alles christliche Symbolverstind-
nis hingt am Verstindnis der Menschwer-
dung Gottes und beginnt mit dem Glauben
an sie (76). ,Alles muff auf Christus kon-
zentriert werden” (77). Gebet, Symbol, Sakra-
ment sind nicht das Letzte, ,sondern sie
sind der Weg” (79) zu Gott.

Im 6. Teil ,Zeugnis von Christus im
HI. Geist” behandelt er tiefgreifend das viel-
zitierte Zeugnisgeben fiir Christus. Schon
das Wort ,Zeuge” sagt ,nicht nur, sich fiir
eine Wahrheit einsetzen wund verbiirgen’,
sondern auch ,Leben weitergeben’, ,[Leben
hervorbringen’ “ (88). Dieses Zeugnis von
Christus ist nur moglich im Heiligen Geist
(95) und ,wir sind nur Werkzeuge des
Heiligen Geistes, und zwar im Glauben”
(101). Der 7. Teil bespricht als eine Form
der Verwirklichung den Rétestand in offener
und positiver Behandlung dieser brennenden
Frage. Wihrend andere Autoren sich um die

Notwendigkeit des Zolibates abguilen, ver-
sucht Gerken aus der Gottausgerichtetheit
einen Weg zu finden. ,Die Ordensleute,
iiberhaupt alle, die von Gott zur Jungfrau-
lichkeit in der Kirche berufen sind, leben
schon jetzt und hier in geschichtlich sicht-
barer Weise die eigentliche Berufung, sie
leben in geistlicher Brautschaft mit Gott
bzw., genauer, mit Christus” (106). Alle
iibrigen Geliibde und Aufgaben bekommen
von daher immer mehr verstindliche Not-
wendigkeit. Auch dieser Teil konnte Stoff
fiir die Predigt bieten.

Zusammenfassend: Es ist ein beachtens-
wertes Buch wegen seiner klaren Analyse,
die in modernem theologischem Denken
wichtigste Lebensvollziige des Christen be-
trachtet. Es setzt aber einen aufmerksamen
und studierfreudigen Leser voraus.

Linz/Donau Alois Wagner

STAKEMEIER EDUARD, Das Konzilsdekret
,Uber die Ausbildung der Priester”. Lateini-
scher und deutscher Text mit Kommentar.
Einfilhrung von Lorenz Kardinal Jaeger.
(164.) Verlag Bonifacius-Druckerei, Pader-
born 1966. Kart. DM 7.80.

Das tridentinische Seminardekret hatte
schwere Widerstinde zu iiberwinden und
brauchte iiber 200 Jahre, bis es sich durch-
gesetzt hatte. Die Reform der Priesterbildung
durch das Vaticanum II findet heute eine
ganz andere Lage vor. Der konziliaren
Erneuerung waren im mitteleuropdischen
Raum stille, aber unaufhaltbare Entwicklun-
gen von unten her vorangegangen, hatten
den Beratungen in der Aula entscheidende
Impulse gegeben und dringen jetzt zur Ver-
wirklichung. Noch in der vacatio legis haben
Osterreichische Fakultiten wesentliche Punkte
der Studienreform in Angriff genommen. In
der Schweiz haben Freiburg und Chur bereits
vorbildliche Modelle fiir den neuen Theolo-
gischen Grundkurs geschaffen. In Deutschland
erwartet man mit Ungeduld eine General-
regelung durch die Bischofskonferenz. Kardi-
nal Suenens hat das tridentinische Mammut-
seminar von Mecheln geteilt und in Lowen
einen ganz neuen Versuch der Priesterbildung
gewagt. Die Entwicklungen in Holland prel-
len z. T. weit iiber die Konzilserneuerung
hinaus vor. Wenn man die Seminarverhilt-
nisse in vielen romanischen Lindern daneben-
hilt, so ermifit man die ungeheuren Schwie-
rigkeiten unserer Konzilsviter, fiir die Prie-
sterbildung in der ganzen katholischen Welt
eine einheitliche Norm zu schaffen. Manche
Bildungsstitten befinden sich sozusagen noch
im 18. Jahrhundert, wihrend andere litur-
gisch, pidagogisch, theologisch schon im
21. Jahrhundert zu stehen glauben; dazu die
Eigenwelt der Missionslinder. Das Konzils-
prinzip des Aggiornamento verbat geradezu
eine eingehende zentralistische Einheits-
gesetzgebung. Verzichtete man aber auf kon-
krete Normen, so blieb es bei blassen all-

287



gemeinen Ermahnungen; dazu bedurfte es
keines Konzils. Ferner: Wenn man die
Bestimmungen auf die heutige Lage zuschnitt,
dann bestand die Gefahr, daf sie in zehn
Jahren bereits iiberholt wiren (das Dekret
16st schon im ersten Kapitel beide Haupt-
schwierigkeiten zusammen in {iberlegener
Weise, indem es die Seminargesetzgebung
den nationalen oder regionalen Bischofs-
konferenzen iibertrdgt und in bestimmten
Zeitabschnitten laufend revidiert sehen will).
Die Verlautbarung mufBte einerseits aktuell,
aber andererseits auch noch morgen brauch-
bar sein. Konzilstexte haben es iiberhaupt
nicht leicht; man verlangt von ihnen mit
Recht, da sie sich straff und prignant dar-
stellen; damit miissen sie wieder auf jene
Details und Nuancen verzichten, auf die es
gerade ankommt. Wir héren sonst den Ton
nicht mehr, der die Musik macht.

Man miifite auch die Entstehungsgeschichte
des Dekrets kennen, um es richtig zu wiirdi-
gen, ja auch nur um seinen Wortlaut richtig
zu verstehen. Der ungeiibte Leser hat Miihe,
die ganze Tragweite des lateinischen Textes
zu ermessen. Das Biichlein bietet hier eine
wertvolle Hilfe, indem es dem offiziellen
lateinischen Text Seite fiir Seite die deutsche
Ubersetzung gegeniiberstellt. (Da die authen-
tische Ubertragung noch nicht vorlag, mufSte
die ,,vorldufige nichtamtliche Ubersetzung im
Auftrag der deutschen Bischdfe” zugrunde
gelegt werden. Das ist ein kleiner Nachteil.)
Das Pastoralkonzil mufite sich begniigen, das
Mégliche zu erreichen. Die Meinungen sties-
sen oft hart aufeinander, besonders wo es
in der Studienreform um die Autoritit des
hl. Thomas ging. Um das Dekret als Ganzes
zu retten, muflte man wertvolle Anregungen
fallenlassen und manche Formulierungen bis
zur Harmlosigkeit entschirfen. So ist es be-
greiflich, daf auch bei diesem Dekret in
unserer (oft wenig informierten) Presse
Stimmen der Enttduschung laut wurden,
wihrend der nichtkatholische, aber infor-
mierte Konzilsbeobachter O. Cullmann den
Text zu den ,besten und wichtigsten” z#hlt;
Hier konnen wir ohne weiteres sagen, dafl
unsere Erwartungen {ibertroffen wurden”.
Eine der besten Errungenschaften des Konzils
besteht darin, daf es die alte Uniformierung
der Priesterbildung, eben nicht wieder durch
eine neue Uniformierung ersetzte. Wer sich
an den klugen Kompromissen, vielen Empfeh-
lungen und am Mangel an ,,ewigen Gesetzen”
stoft, liest das Dekret nur wieder mit legali-
stischen Augen und damit falsch.

Das Béandchen gibt in seinem 47 Seiten um-
fassenden Kommentar in knapper, iibersicht-
licher Weise die notwendige Information,
die den Konzilstext erst transparent macht
und verstehen ldBt. Schon die Einfiithrung
von Kardinal Jaeger vermittelt eine gute
Ubersicht und beseitigt aktuelle Miverstiand-
nisse (I). Es folgt eine kurze Entstehungs-
geschichte mit konkreten Angaben iiber Dis-

288

kussion und Abstimmungsergebnissen (II).
Dann das Dekret selbst mit Ubersetzung
(1), schlieRlich die Erlduterungen zu den
einzelnen Artikeln (IV). Besonders wertvoll
ist auch der Anhang; dort werden jene
Artikel aus dem Konzilsdekret Uber Dienst
und Leben der Priester (nur in deutscher
Ubersetzung) abgedruckt, die in notwendigem
Zusammenhang mit dem Priester-Ausbil-
dungsdekret stehen und z. T. vom Konzil
nur wegen der Textstraffung aus diesem
Dekret herausgenommen und in jenem
untergebracht wurden.

Der Verfasser war selbst Konzilstheologe
und hat an allen Sessionen teilgenommen.
Er versteht es meisterhaft, auf dem knappen
Raum das Wesentliche iiber den Hintergrund,
die Entstehung und den Inhalt der einzelnen
Formulierungen zu sagen. Er hilt mit seinen
eigenen Ansichten korrekt zuriick und ver-
teilt in seiner sachlichen Darstellung iiber-
zeugend die Gewichte. In den Anmerkungen
zieht er ernstzunehmende Fachartikel heran.
Natiirlich reicht die Handreichung fiir eine
eingehende theologische Verarbeitung nicht
aus. Die Frage der Priesterberufe und ihrer
Forderung ist zur dringenden ,,Aufgabe der
gesamten Christengemeinde” (Dekret II, 2)
geworden. Daher entspricht diese Publi-
kation einem Bediirfnis nicht nur der Semi-
narvorstinde, sondern aller Priester und er-
wachten Laien, und kann aufrichtig empfoh-
len werden.
Innsbrude Gottfried Griesl
SCHMAUS MICHAEL/SCHLETTE HEINZ
ROBERT/ GOSSMANN ELISABETH, Theo-
logie im Laienstand. (Theologische Fragen
heute, Bd. 8.) (114.) Max-Hueber-Verlag,
Miinchen 1966. Kart. DM 4.80.

Das Bindchen stellt sich die Aufgabe, in drei
Beitrdgen dem Verhiltnis von Theologie und
Laienstand nachzugehen. Man ist ja seit
Jahrhunderten gewohnt, die Theologie als
eine Aufgabe des Klerus und des Ordens-
standes zu sehen und es als Ausnahme zu
betrachten, wenn sich Laien mit der Theo-
logie befassen, etwa weil ein ehemaliger
Priesterkandidat im Laienstand das Studium
der Theologie vollendet oder weil ein Laie
zur Vorbereitung auf den Religionsunterricht
in hoheren Schulen oder zur Qualifizierung
in einem einschldgigen Beruf sich auch einige
theologische Disziplinen erarbeitet. Die
Autoren des Bindchens stellen sich darum
mit Recht die Frage, ob nicht nur einem Zug
der Zeit entsprechend, sondern vom Grund-
sitzlichen her dem Laien ein viel freierer
und weiterer Zugang zum Studium der
Theologie gedffnet werden miifite.

M. Schmaus legt dieser Untersuchung seine
Uberlegungen zur kirchlichen Entfaltung des
Laienstandes zugrunde und stellt den Laien
nach den Texten des II. Vatikanums dar als
Teilnehmer an den priesterlichen, propheti-
schen und koniglichen Aufgaben Jesu Christi,



