J. W. M. BLUYSSEN

Bischof Bekkers — ein glaubwiirdiger Bischof *

Die Erfiillung der Bitte der , Linzer Quartalschrift”, einen Artikel iiber Bischof Bekkers
zu schreiben, war keineswegs eine leichte Sache. Denn nach meinen Informationen sind
die &sterreichischen und die niederlindischen Verhiltnisse doch recht verschieden, so
daB es schwierig ist, an Bischof Bekkers’ Charakterbild und Wirksamkeit gerade jene
Seiten hervorleuchten zu lassen, die fiir die Osterreichischen Leser interessant und
aktuell erscheinen. Auch ist es eine fast unmogliche Aufgabe, aus der Vielseitigkeit
dieses Bischofs in kurzen Strichen ein abgerundetes und konkretes Gesamtbild seiner
Personlichkeit zu formen. Vielleicht gelingt es aber, in blofem Plauderton, mit der
Erzihlung verschiedener, dem Leben entnommener Erinnerungen, skizzenhaft in
wesentlichen Ziigen die Gestalt meines verehrten Vorgingers zu entwerfen.

Von besonderem Format

Wenn in den Niederlanden ein Bischof stirbt, nimmt die Presse als Stimme der
Offentlichkeit gewdhnlich in folgender Weise Stellung: Die Nachricht wird wohl auf
der Titelseite placiert, aber die Hauptartikel werden deshalb nicht etwa abgesetzt oder
verschoben, auch nicht in katholischen Zeitungen. Man bringt in mdfigem Umfang den
Lebenslauf des Bischofs, einige Nachrufe in memoriam, dann folgt der Bericht iiber
die Begribnisfeierlichkeiten, und damit hat die Presse ihre Schuldigkeit getan. Es ist
aus mit der Publicity.

Nicht so aber bei Bischof Bekkers. Die Berichte der Presse iiber sein Leben, sein
Kranksein und sein Sterben sind gesammelt und ergeben einen stattlichen Band, der
in verschiedenen Sprachen geschrieben ist. Radio und Fernsehen brachten nicht nur
eine vollstindige Reportage der Begribnisfeierlichkeiten, sie ehrten Bekkers Personlich-
keit und Lebensarbeit in eigenen Gedichtnissendungen. Die Konigin selber lief einen
Kranz an der Bahre des Verstorbenen niederlegen; aber auch das gewdhnliche Volk,
die unsteten Wanderer aus den Wohnwagen, lieBen es sich nicht nehmen, Bischof
Bekkers ihre Reverenz zu bezeugen. Man bendtigte eine halbe Million Totenbilder.
An jene Menschenmenge, die in fast endlosen Reihen vom aufgebahrten Bischof
Abschied nahm, wurden allein 60.000 Bildchen verteilt. Und heute noch hort man im
Rundfunk immer wieder den Namen Bischof Bekkers’. Wer ist denn dieser Bischof, um
den ein ganzes Volk trauerte, an dessen Sterben eine ganze Welt Anteil nahm und
sein Hinscheiden bedauerte? Dafl er ein Mann von auBlergewdhnlichem Format war,
beweisen die , Erinnerungen an Monsignore Bekkers”, die in einer fiir die Niederlande
auRerordentlich groBen Auflageziffer kurz nach Bekkers Tod abgesetzt wurden. Nie-
mand, am wenigsten der Verfasser selber, dachte daran, daf diese fliichtige, wenn auch
treffende Skizze so reiBenden Absatz finden wiirde. Dann folgte einige Monate spiter
eine Biographie, die schon mehr zu bieten vermochte als blofe ,Erinnerungen”, die
jedoch auch ob der Kiirze der Zeit nicht vollstindig sein konnte. Ein halbes Jahr
darauf erschien ein Buch, das auch das Ausland aufhorchen lieB, mit einer Anzahl
von Ansprachen des verewigten Bischofs, denen eine Reihe von Aufsitzen aus den
Tagen unmittelbar nach dem Tode vorangestellt war. Sie waren ausnahmslos aus der
Feder von Menschen, denen der verstorbene Bischof wohlbekannt und vertraut war.
Niemand von ihnen aber hatte dabei die Absicht, eine erschpfende Darstellung von
jenem reichen Leben des Bischofs zu geben. Es war ja auch fiir eine ausgereifte
historische Biographie noch nicht der ndtige zeitliche Abstand vorhanden, der fiir
echte Objektivitit unerlaflich ist. So ihnlich ergeht es mir auch jetzt noch, wenn ich

* Ubersetzung aus dem Holldndischen von Karl Loven (Aachen).

20 305



ein Lebensbild meines verehrten Vorgingers darbieten soll. Ich fithle mich nicht im
Stande, all das zu sagen, was ich sagen mochte und was man sagen sollte.

Freimut und Nichstenliebe

des Bischofs Bekkers haben unausloschlichen Eindruck hinterlassen und imponieren
immer wieder. Ich weif}, daf der Ausdruck ,Nachstenliebe” abgegriffen und oft zur
hohlen Phrase geworden ist. Fiir Bischof Bekkers aber war Nichstenliebe eine ganz
ernste Sache, die er tagtiglich iibte. Und es war ihm eigen, dafl er dabei stets in seiner
Art das Richtige getroffen hat, er traf ins Schwarze. Und wenn wir schon beim Bild
vom Treffen sind, so muf ich sagen, Bekkers riskierte es auch, scharf zu schieBen,
wenn es sein sollte. Da hatte er keine Angst. Wenn er einmal erkannt hatte, daf es
um Wohl und Wehe des Menschen ging, lief er es hart auf hart gehen. Hatte er nach
vielem miihevollen Uberlegen und Suchen seinen Weg gefunden, so zog er mutig alle
Konsequenzen. So hat er damals in seinen Ansprachen und Fernsehdiskussionen
Gedanken ausgesprochen, die so neu, ja so erschreckend neu wirkten, als wire eine
Bombe geplatzt; Wahrheiten und Tatsachen, die erst spdter von seinen Horern ver-
standen wurden. Besonders wenn es um die Note der Menschen ging, versuchte er,
diesen Noten an den Leib zu riicken, die geistigen und materiellen Hintergriinde zu
erforschen und den Notleidenden wirklich zu helfen. Eine der groflen geistigen Note
war und ist heute noch das Problem ,,Ehe und Kindersegen”. Bekkers hat im Mérz 1963
dazu in einer weltbekannten Rede Stellung bezogen. Im Fernsehen waren damals
einige Sendungen iiber ,Geburtenkontrolle” geplant. Bekkers’ scharfer Blick sah
sofort die Gefahren, die hier drohten. Er befiirchtete, daf8 wohl hier die Weltanschauung
wenig Beriicksichtigung finden wiirde und daf auf der anderen Seite die Sendungen
kaum das Niveau einer technischen oder naturwissenschaftlichen Abhandlung iiber-
schreiten wiirden. Da8 man sich ohne Zégern nun auch auf katholischer Seite mit dieser
Frage befassen miifite, war Bekkers sofort klar. Und darum ging er bereitwillig auf die
Idee der Redaktion von Brandpunt ein; d. h. er tat mit Herz und Geist mit bei einer
Fernseh-Sendereihe, wobei er seine Ansichten iiber jenes Problem in der Offentlichkeit
darlegen konnte. Bischof Bekkers kam damals zugute, dal er seit 1940 immer wieder
Besinnungstage und Exerzitien fiir Verheiratete gehalten hat und dabei Ehegliick und
Ehenot kennengelernt hatte. Damals hatte er vorerst seine Vortrige begonnen mit
der Ehe-Enzyklika ,Casti connubii” auf dem Pult, um die Zuh&rerschaft fiir die eine
oder andere kirchliche Richtlinie zu gewinnen und sie darauf aufmerksam zu machen.
Er versuchte, sie ihnen begreiflich zu machen, dann aber wurde mit der wachsenden
Zahl seiner Vortrige und Predigten auch sein Wissen um den tragischen Ernst der
Ehenot einerseits tiefer, er gewann aber ebenso immer mehr aus seinen Aussprachen
die Erfahrung, wieviel guter Wille bei den Eheleuten da war. Immer mehr wuchs seine
Bekiimmernis, dafd der Priester nichts anderes tun konnte, als blof offiziell die Eheleute,
die ja doch grofiteils Durchschnittsmenschen sind, hinzuweisen auf eine heldenhafte
Meisterung ihrer Ehe und zu sagen, daf das Christentum die heldenmifige Form des
Daseins sei, so wie die Kirche sie eben forderte. Alles gut und schon. Aber Bekkers war
der Ansicht, da mit bloffen Gesetzen und Richtlinien der Dienst des Priesters am
Volke Gottes lange noch nicht erfiillt wire. Es miissen echte und wahre Hilfen geboten
werden, nicht nur glasharte und glasklare Moral. Die heilige Mutter Kirche sollte nicht
nur Zucht und Ordnung herhalten wollen, sondern aus ihrer Miitterlichkeit heraus
echte Hilfe geben. Lange Zeit hat Bekkers mit dieser Materie gerungen, aber dann hat
er die Enzyklika ,,Casti connubii” ins Archiv gelegt, nicht etwa, weil Unkorrektheiten
darinstiinden, sondern weil ihm darin etwas zu ermangeln schien: die Sprache der
Liebe, die Muttersprache liebenden Verstehens. Die Liebe wurde so zum Zentral-
anliegen, zum Zentralthema in den Fernsehansprachen Bekkers. Sein liebendes Ver-
stindnis fiir die Not der Eheleute zeigte sich z. B. in folgenden Ausfithrungen, die

306



seinen Ansprachen entnommen sind: ,Wenn es richtig ist, daf Erfahrungen und
Erkenntnisse, Urteile und Ansichten mit zunehmendem Alter wachsen und reifen, so
muf man bei vielen Menschen eben von Ubergangsstadien sprechen, ja von Entwick-
lungsstadien, auch nach dem Eintritt in das reife Mannes- und Frauenalter. Sie haben
das Leben und seine Probleme noch nicht ganz in den Griff bekommen, sie sind noch
auf dem Wege, sie miissen noch immer lernen. Freilich zeigt die Erkenntnis und Praxis
von der periodischen Enthaltsamkeit einen gangbaren Weg, eine individuelle Lsung.
Fiir andere aber wiederum bringt diese Methode uniiberwindliche Schwierigkeiten mit
sich. Das miisse die praktische Moral beriicksichtigen. Es gébe Situationen, in denen
ein Mensch einfach unfihig ist, dem Christlichen und dem Menschlichen zugleich
Rechnung zu tragen. Kennen wir doch aus dem Munde des Herrn selber das Wort vom
,willigen Geist' und vom ,schwachen Fleisch’. Es wire lieblos, in solchen Fillen
menschlichen Versagens immer nur Egoismus und Bequemlichkeit zu erblicken. Die
Kirche weiB, daf gut gemeinte Sorge um die Familie und Sorge fiireinander die Ehe-
leute gelegentlich auf Wege fithrt, die sie als Irrwege hinstellt. Sie weif8 aber auch, daf
der eine etwas zu leisten vermag, wozu der andere eben zu schwach ist. Hier mufd im
Bemiihen und im Versagen, wenn es als solches empfunden wird, doch ein langsames,
wenn auch unvollkommenes Streben nach oben, ein Streben zum Licht gesehen werden,
eine Entwicklung vom Unvollkommenen zum Vollkommeneren. Die Kirche selbst hat
liebendes Vertrauen in ,die aufrichtige Liebe’ und wertet das ehrliche Verantwortungs-
bewuBtsein der Ehegatten, die ihre Hoffnung wiederum auf die Liebe und auf die
Kraft des Herrn gesetzt haben.”

Bekkers’ Ansprachen zeigten immer wieder auf Gebiet und Grenzen der christlichen
Morallehre. Aber immer ward er bestrebt, die iibergrofe Beachtung, die man bisher in
diesen Punkten dem sechsten und neunten Gebot geschenkt hatte, abzubauen und auf
das rechte Maf zuriickzufiithren, ja sie gewissermafen vergessen zu lassen. Das Echo
von Bekkers’ Ansprachen und Reden war auBerordentlich. Es kam aus allen Wind-
richtungen und Weltgegenden. Es bestand in begeisterter Anerkennung, aber es gab
auch ,saure Reaktionen”. Bekkers Worte wurden mifiverstanden, falsch ausgelegt, es
gab zynische Bemerkungen und primitive Witze, die sein Wirken lahmlegen sollten.
Bekkers hielt aber geduldig durch, er war ja auch der Ansicht, da eine restlose end-
giiltige Losung dieser Gewissensnéte noch nicht gegeben werden kénne, daf8 aber fiir
den Augenblick das Menschenmogliche an Hilfe aufgezeigt und angeboten werden
miisse. Hieher passen die Worte Grossouws: ,Man hat hingewiesen auf seine (Bekkers)
Mensdhlichkeit, auf seine Uneigenniitzigkeit, auf sein Offensein fiir jeden und fiir
alles, auf seinen geraden Weg und auf seinen Mut. Sein Freimut, seine apostolische
und evangelische Parrhesia, seine natiirliche, harmlose Aufrichtigkeit in seinen Reden
seien es gewesen, die — nach Grossouw — Bekkers so ungemein beliebt gemacht haben.
Er sei ein Meister des Wortes gewesen, aber dabei ganz ohne Phrase und literarische
Politur.”

Ehrlichkeit und Wahrhaftigkeit

Wir wissen, daf Bekkers ein mutvoller Mensch war und daf er das bei den oben
besprochenen Fernsehansprachen bewiesen hat. Es ist aber nicht jedermanns Sache,
auf demselben hohen und verantwortungsvollen Posten solchen Mut zu bewihren,
aber — um in einer Antithese zu sprechen — andererseits fehlte es auch Bekkers an
Mut, z. B. um leere Formalismen zu beniitzen, sich juristische Spitzfindigkeiten zu eigen
zu machen, feige Lebensfithrung durch bloRe Worte zu rechtfertigen, blo8 zu theorethi-
sieren ohne einen Seitenblick auf die praktische Brauchbarkeit einer lebensfremden
Doktrin, eine Gliubigkeit zur Schau zu tragen, ohne daraus die Konsequenzen zu
ziehen.

Er gebraucht nicht gern den Ausdruck ,katholische Kirche” im starren Sinne als die
eine wahre Kirche. Freilich war er rechten Glaubens und richtiger Uberzeugung, er

307



glaubte an die Kirche und liebte sie von Herzen, aber nicht als jene abstrakte Definition
des Katechismus, die nur eine Kirche kennt, die immer recht hat (im Sinne von
rechthaberisch), die alles regelt ohne die Mitarbeit der Glieder. Eine Kirche, die alles
hochst weise ordnet und ganz vollkommen ist, die eine Kirche der Siinder nicht zu
kennen scheint. Natiirlich war Bekkers der Uberzeugung, der einen wahren Kirche
anzugehoren, welche die Lehre Christi am klarsten durch die Zeiten hindurch bewahrt
hat. Aber er betont immer wieder, da88 er diese Uberzeugung vertrete, ohne Stolz und
AnmaBung, nicht in einem pharisiischen Sinn: ,Herr, ich danke Dir, da88 ich nicht bin
wie die anderen . ..!” Bekkers fragte sich immer wieder: ,,Wenn wir wirklich die volle
Wahrheit besitzen, wie kommt es, daB8 fiir AuBenstehende diese Wahrheit so schlecht
zu erkennen ist?” Der Grund dafiir ist meines Erachtens der Mangel an Wahrhaftigkeit.
Die Wahrheit wird bei uns durch Mangel an Wahrhaftigkeit und Ehrlichkeit ver-
schleiert. Bis zu einem gewissen Punkt nahm er das nicht tragisch. Der Herr selbst,
so meinte er, hat dieses Risiko gewagt, dadurch, da er eine Menschenkirche stiftete,
also eine Kirche, die bis zu ihrem Ende mangelhaft und unvollkommen sein wird.
Wenn es in der Kirche menschliche Vollkommenheit geben sollte, dann wire nie das
Wort gesprochen worden: ,Richtet nicht, damit ihr nicht selbst gerichtet werdet!”
Wenn in der Kirche Vollkommenheit an Stelle von Unvollkommenheit die normale
Situation wire, dann hitte der Herr niemals Siinden vergeben, bedenkenlos und selbst-
verstindlich, wie wir das aus den Evangelien ersehen. Die Norm fiir einen guten
Christen, oder fiir das gute Christsein, war fiir Bekkers nicht die Vollkommenheit,
das ,,Am-Ziele-Sein”, sondern die Ehrlichkeit und die Wahrhaftigkeit, womit man ver-
suchte, auf den Anruf des Herrn zu antworten. Er anerkannte das menschliche ,,Recht”,
Fehler zu machen und zu fallen; aber er wullte ebenso um die Pflicht, wieder aufzu-
stehen und von neuem zu versuchen. Was fiir den einen Menschen erreichbar war,
das mufite der andere doch nicht unbedingt erreichen konnen. Hier stoflen wir auf
eine Seite von Bekkers Wahrhaftigkeit. Auch er als Bischof wuite um seine Irrtums-
fihigkeit und riskierte es, Fehler zu machen und diese auch zuzugeben.

Bekkers selbst hat das, was wir an ihm Mut nennen, als Selbstverstindlichkeit
empfunden. Mit einer im besten Sinne naiven Unbekiimmertheit gab er seiner
Meinung iiber das Erscheinungsbild der Kirche in der Gegenwart Ausdruck. Er scheute
sich nicht, im Fernsehen heife Eisen anzupacken. Was fiir Auflenstehende gewagt
und heldisch erschien, war ihm kein Problem, z. B. die Inkardination von zwei
Jesuiten in seine Didzese, die den Verdacht wecken hitte konnen von einem Affront
gegen Rom. So etwas machte Bekkers mit seinem Gewissen aus, es war fiir ihn eine
ganz normale Sache, eine Konsequenz seines natiirlichen, lauteren und liebenden
Charakters. Bei einer Neujahrsveranstaltung wurde Bekkers in seiner Anwesenheit
von zwei folkloristischen Darstellern apostrophiert als ein Mann, ,,der nicht nur iiber
das Gewissen zu reden wage, sondern der auch nach seinem Gewissen handle”. Der
Bischof, von dem begeisterten Applaus, der diesen Worten folgte, iiberrascht, erwiderte
nur, ,sie fangen an zu begreifen, wie es sein sollte”, womit er haargenau das unter-
streichen wollte, was der Applaus meinte: Den Mut, eigenverantwortlich zu denken
und zu handeln, ohne sich auf andere auszureden.

Auferes Auftreten

Bekkers mufite nur immer wieder dariiber staunen, daf man sein Benehmen und sein
Auftreten als einzigartig fand, es war ihm eine Selbstverstindlichkeit. Der gewdhnliche
Mann aus dem Volke empfand es so herzerfrischend, wenn er mit einer so hohen
Personlichkeit wie Bekkers reden konnte, ohne viele Konventionen beachten zu
miissen und das Protokoll einer verschimmelten Tradition. In Bekkers’ Umgangsformen
hat sich seine lebendige Uberzeugung wie von selbst auf andere iibertragen, es war
eine richtige ,Uber-Zeugung” von Mensch zu Mensch. Bekkers konnte seine Uber-

308



zeugung so gut an den Mann bringen, nicht etwa, weil er ein glinzender Redner
gewesen wire, sondern weil er eben in seinen Worten selbst restlos enthalten war.
Ebenso wie in seinen Gesten und in seinem Mienenspiel. Dadurch wurde sein Wort
fiir alle verstiandlich, wenn es auch rethorisch und sprechtechnisch manches zu wiinschen
iibrig lieB. Das wissen alle, die die dornenvolle Aufgabe hatten, die Tonband-
aufnahme einer seiner Vortrige abschreiben zu miissen, ohne seine Gebirden zu
sehen, ohne den Anblick seiner personlichen Erscheinung. Da war ein Nachlesen des
Textes von frei gehaltenen Reden, die andere mitgeschrieben hatten, fiir die Betroffenen
ein wahres Kreuz. Zum Gliick war das selten, daff Bekkers seine Reden nicht vorerst
konzipierte. Jede Ansprache von einiger Bedeutung wurde von ihm mit viel Sorgfalt
vorbereitet, und fiir bedeutend hielt er schnell etwas; denn immer hatte er die
Menschen vor Augen, zu denen er sprechen mufte. Darum meinte er: ,Ich kann da
nicht mit allgemeinem Geschwitz ankommen. Ich komme als Bischof, und da erwarten
die Menschen, daf ich ausgerechnet ihnen etwas zu sagen habe...” Bekkers nahm
alle seine Zuhérer ernst, ob es Studenten oder Kaufleute waren, Professoren oder Bau-
arbeiter, ob Priester oder Polizeibeamte, allen wufte er sich verpflichtet. Bekkers
wufdte sehr wohl, daf es leicht sei, den Menschen ein erbauendes Wort zu sagen,
aber daB es viel wichtiger sei, den rechten Ton zu finden und den Menschen in
richtiger Weise zu ,treffen”, ihn innerlichst zu erfassen und zu packen. Da leistete
ihm seine langjihrige seelsorgerliche Erfahrung gute Dienste, die er in den ver-
schiedensten Stellungen gesammelt hatte. Er kannte die personliche Welt des Men-
schen, wuflte in die individuellen Situationen ,einzusteigen”, er kannte Lebensstil
und Jargon seiner Zuhorer, sein Wirken ging von unten nach oben, nicht gelehrte
Doktrin von oben, sondern anpacken, erfassen des Menschen von unten, um ihn nach
oben zu fiithren. Selten sprach er von seiner oder mit seiner bischoflichen Autoritit,
die zur Gefolgschaft zwang. Lieber stellte er seine Ansicht zur Diskussion, um zu
héren, was Wissen und Weisheit anderer zur Klirung beitragen konnten.

Kritik am Bischof

Audh die Kritik hat sich an der Personlichkeit Bekkers” versucht und sie nicht geschont.
Sie behauptete, daf Bekkers keine eigene Meinung gehabt habe, da er sein Ohr allzu
bereitwillig nur einer Gruppe ,fortschrittlicher Berater” geliechen habe. Diese hitten
es verstanden, ihn zum Sprachrohr ihrer eigenen Neuerungen zu machen. Den Dialog
habe Bekkers deswegen so eifrig gesucht, weil er selber zuwenig geistig iiberragend
gewesen sei. Es wire vielleicht ein guter Pfarrer geworden, aber fiir einen Bischof
hitten ihm die Fithrerqualititen gefehlt. Und sein Reden iiber die Liebe und Mensch-
lichkeit sei nur ein Gunsthaschen in der Offentlichkeit gewesen, deren Sympathien er
sich auf solche Weise gesichert habe. Man legte ihm auch iibel aus, da kein Tag ver-
ging, wo er nicht in einer Zeitung erwihnt oder irgendwo ein Bild von ihm gebracht
wurde. Wenn Bekkers aber im Foto gezeigt wurde mit einem Kind auf dem Arm in
einer Stadtrandsiedlung, so war das nicht Pose, sondern Natiirlichkeit, Ausdruck einer
Haltung, die er als Altester von 13 Kindern schon frith gelernt und nie vergessen
hatte. Man muf Bekkers erlebt haben, mitten in einer Gegend, wo Asoziale wohnten.
Da gibt es ein Bild, wo zwei schmutzige Kinderhdndchen in den Hénden des Bischofs
ruhen, das eine von einem Knaben, der ruhig weiterlutscht an einer zerquetschten
Apfelsine, das andere von einem Midchen mit tropfender Nase, das den Bischof mit
einem hifllichen Hithnerfu8 schrecken wollte. Dann finden wir Bekkers wiederum in
einer nach Lysol stinkenden Baracke eines Gefingnisses, wo er mit den Hiftlingen
ins Gesprach kommt. Dann gibt es einen Empfang von Eltern mit schwererziehbaren
Kindern, dann eine Begegnung mit Alkoholikern. Bei Hunderten von solchen Anlissen
konnte jeder mit eigenen Augen — ohne Presse und Fotografen — feststellen, wie
natiirlich und selbstverstindlich der Bischof war, daf er immer er selbst blieb. Bei

309



seinem letzten Auftreten im Fernsehen hatte man ihn gefragt: ,Sie sind viel in der
Offentlichkeit, im Radio, im Fernsehen, in den Zeitungen und Illustrierten, sind Sie
eitel?”” Bekkers erwiderte: ,,Wenn Sie Bischof werden — ich bin es seit neun Jahren —,
dann bekommen Sie den feierlichen Auftrag zur Verkiindigung. Nun, diesen Auftrag
erfiille ich gerne und werde versuchen, das so gut wie méglich zu tun. Als ich dann
Gelegenheit erhielt, mit Hilfe von Radio und Fernsehen zu predigen, dachte ich: von
der Kanzel aus habe ich die Moglichkeit zu 500 bis 600 Menschen zu sprechen, aber
iiber den Bildschirm werden es Millionen mehr sein. Wenn ich nun ehrlich versuche,
mit Menschen zusammenzukommen, dann lassen Sie mich doch das iiber Radio und
Fernsehen tun, wo ich Millionen erreichen kann. Natiirlich habe ich meine Fehler, ich
bin sicher, daf ich dann und wann auch eitel und eingebildet bin, so wie das alle
Menschen mehr oder weniger sind. Aber ich suche die Publicity nicht um ihrer selbst
willen, sondern, um mich an viele Menschen wenden zu kénnen, um mit ihnen ins
Gesprach zu kommen, um ihnen zu begegnen, ohne Riicksicht auf Religion und
Glaubensbekenntnis. Ich begreife es, da8 es Menschen gibt, die an mir Anzeichen von
Eitelkeit zu entdecken glauben. In einem solchen Augenblick denke ich nur: andere
Menschen haben andere Fehler; warum sollte ich nicht auch Fehler haben und trotzdem
vor die Offentlichkeit treten?”

Betreffs des Riesenechos, das er in der Offentlichkeit fand, fiigte er hinzu, daB dies
fiir thn von Nutzen sei, weil er daraus einen besseren Blick bekdme fiir die Welt von
heute und morgen und weil er dadurch besser den Weg finden kinne, den er zu gehen
habe. Der Bischof hat iibrigens die Massenmedien nicht von sich aus von selber auf-
gesucht, sondern sie suchten in gewissem Sinne den Bischof; dieser hat die Mbglichkeit,
auf solche Weise den Menschen nahe zu sein, gerne angenommen und nicht als
,regierender Bischof” in einer unfruchtbaren Distanz von ihnen residieren wollen.
Nach Bekkers Tod erst wurde allgemein erkannt und anerkannt, wie richtig hier der
Weg dieses Bischofs gewesen ist.

Ereund der Wissenschaft

Wenn es auch unsinnig erscheint, da8 Bekkers sich dazu hergegeben habe, gedankenlos
und bedenkenlos das aufzunehmen, was ,Fortschrittliche” ihm zugefliistert haben, so
war er sich doch immer bewufBt, da der Mensch niemals auslernt und da ihm als
Bischof kein Stein aus der Krone fillt, wenn er sich zeitweise auch wieder als Schiiler,
als Lernender fithlt. Viele Gelehrte konnten ihn unter ihren Horern erblicken, und er
hat Hunderte von Bleistiften verbraucht und viele Notizbiicher vollgeschrieben, wenn
er den Vortrigen anderer lauschte. Bekkers war ein sehr kritischer Zuhorer. Sein
Generalvikar schrieb einmal: ,Fiir Bekkers war die Wissenschaft nicht einfach eine
Gottin, der man anbetend zu Fiilen liegt, Bekkers nahm die Gelehrten ernst und
forderte von ihnen auch das Letzte. Er nahm jede Gelegenheit wahr, um gegebenenfalls
die Herren mit der nackten Wirklichkeit zu konfrontieren und am realen Leben zu
korrigieren, wenn sie sich in blofe Abstraktionen zu verlieren begannen und ins Blaue
hinein theoretisierten. Die Theologie Bekkers wies immer wieder darauf hin, daf es
sehr notwendig sei, wissenschaftliche, theologische Betriebsamkeit aufzufiillen und
inspirieren zu lassen von dem gldubigen Denken einfacher Menschen. Wenige nur
wissen davon, daR viele Fachwissenschaftler dem Bischof in aller Stille die Hand
driickten, weil er sie zu tieferem Nachdenken veranlalt hat, weil er ihnen fiir ihre
Forschung Richtung und Wege gewiesen hat, weil er ihnen Vertrauen schenkte und
die Freiheit der Wissenschaft achtete, weil er notigenfalls seinen schiitzenden Arm
iiber sie ausstreckte und ihnen den Riicken deckte. Die Theologie des Bischofs hatte
unter jenen Minnern ehrliche Anhinger. Auch Grossouw bestitigt dies, wenn er
schreibt: ,Er hatte groBen Respekt vor der Wissenschaft, aber er hatte keine Angst vor
ihr. Seine Natiirlichkeit lie ihn nicht bange werden vor ihr. Er hatte iiberhaupt vor

310



nichts Angst...” Es war ihm nicht gegeben, sich wissenschaftlich zu betéitigen, und
ich mochte auch nicht behaupten, daf er dariiber traurig gewesen wire. Er hatte des-
wegen keine Ressentiments oder Minderwertigkeitskomplexe, und es hielt ihn dieser
Umstand nicht davon ab, am ,, Tage der Universitit” eine herzerfreuende Predigt oder
eine Rede von wahrhaft akademischem Niveau zu halten ... Dariiber hinaus machte
er sich die Ergebnisse der Wissenschaft zunutze, wo immer er konnte. Lesung wissen-
schaftlicher Werke und wissenschaftliche Betitigung waren nicht seine starken Seiten,
aber zuhoren, das konnte der wortgewaltige und wortgewandte Mann wie kaum ein
anderer. Zuhorchen, Auffassen, sich das Neue aneignen, um es dann auf seine
individuelle Art und in der geeigneten Form weiterzugeben an die anderen ... Darum
schreibt E. Kleine (der Autor von ,Holland-Kirche contra Rom?”): ,,Er nahm das, was
andere ihm gaben, dankbar an, fiigte aber dann sein Eigenstes hinzu. Dadurch wurde
aus dem Wissen der Fachgelehrten mehr, nimlich ein echter Bekkers, der dem Volk so
griindlich ,aufs Maul geschaut’ hatte, daf er es diesem plausibel machen konnte,
was es niemals begriffen hitte, wenn es ihm vom Professor X oder Y vorgesetzt
worden wire. In des Wortes weitestem Sinn eignete er sich die Erkenntnisse anderer
an, um sie mit viel Eigenwert aus seiner eigenen Gliubigkeit und aus seiner Erfahrung
aufzuladen, daf sie entziindendes Gemisch wurden.”

Bischof des Dialogs

wurde Bekkers genannt, weil er die Kunst verstand, intensiv zuzuhdren; daf er dabei
auch manche Liicken in seinem Wissen ausfiillen wollte, wiirde Bekkers nie dementiert
haben. Aber den Dialog hielt er fiir wichtig, besonders deshalb, weil er iiberzeugt war,
daf man bei der Vielfalt und Kompliziertheit der Erfordernisse der Gegenwart nicht
mit einem ,,Ein-Mann-Wagen” arbeiten kann.

,Die Kirche gibt 6ffentlich zu”, sagte er, ,daf8 nicht alle Fragen gelost werden konnen
in dem Moment, in dem sie gestellt werden. Und was tut ein Mensch, der in seinem
Leben vor neue Entscheidungen gestellt ist? Er 148t sich, wie man so zu sagen pflegt,
von anderen ,ein Licht anziinden’. Das religiose Gespréch scheint der Mensch unserer
Zeit so notig zu haben, daR er ohne es nicht in Wahrheit Christ sein kann . .. Er muf
sich bereichern kénnen mit den Gedanken und Meinungen Gleichgesinnter, in der
Erkenntnis, da die Methode, ,allein seine Bohnchen schilen zu wollen’, zum Miferfolg
verurteilt ist.” Bekkers fithrte Gespriche ab mit zustindigen Fachleuten, weil er der
Uberzeugung war, da er seine bischofliche Autoritit nur dann sinnvoll einsetzen
kénne, wenn hinter seinen Anweisungen und Entscheidungen auch das Wissen der
Fachleute stehe. Und dieses Wissen mufte in enger Verbindung stehen mit dem
pulsierenden Leben, auch mit dem Wissen darum, was in Kirche und Welt girt und
wichst. So sehen wir, daf Bekkers den Dialog nicht nur gewertet hat als eine
Information von unten nach oben, sondern auch als eine neue Art der Seelsorge, als
ecine neue Art des Schenkens und Beschenktwerdens untereinander, als eine Bereiche-
rung des Miteinanderseins. Deshalb lud er die Priester seines Bistums zusammen zu
kollegialem Gesprich, nicht nur iiber ihr Amt und iiber ihre Aufgabe, sondern auch
iiber sich selbst. Er brachte die Priester zum Dialog mit Laien und Ordensleuten,
er sorgte dafiir, da die Laien miteinander sprachen, besonders auch mit den so-
genannten ,Randgliubigen” und mit denen, die iiberhaupt den Glauben verloren
hatten. Auch die Christen anderer Kirchen wurden dabei oft eingeladen, am Gesprich
teilzunehmen. Und wenn heute die Pastoralsynode der niederlindischen Kirchen-
provinz zu einem guten Teil aufbauen kann auf den Ergebnissen von Uberlegungen
der Spezialisten und einer breiten Schicht des Kirchenvolkes, so ist das micht zum
geringsten Teil ein Verdienst Bischof Bekkers’. Er war es ja, der die Gesprichs-
gruppenarbeit mit grofter Intensitit betrieben und gefordert hat.

311



Praktische Frémmigkeit

Das Vorhergehende a8t bei aller Unvollstindigkeit schon erkennen, welche Persénlich-
keit Bischof Bekkers war. Sein Charakterbild kann noch mit einer Reihe von Beispielen
vervollstindigt werden. Ich denke hier z. B. daran, daf er kollegiale und kordiale
Verbindungen brauchte, daff er ganz normale und selbstverstindliche Geselligkeit
suchte. Ich muf hier auch hinweisen auf eine nicht geringe Bauernschliue, die ihn, im
Zusammenhang mit seiner grofen versammlungstechnischen Erfahrung, zu einem
gefiirchteten Taktiker machen konnte. Aber die Kronung dieses Menschenbildes ist
zweifellos seine Frommigkeit. Er war wirklich ein frommer Priester, aber ein Priester
ohne ,Kerzenglauben”. Die Bitte, zusammen mit einer bestimmten Gruppe von
Menschen die Heilige Eucharistie zu feiern, erfiillte er, wenn es nur irgendwie moglich
war, und er feierte die heilige Messe mit Ergriffenheit und ohne Routine, als wire es
seine erste heilige Messe. ,S0 versuche ich es immer wieder von neuem”, sagte er.
Zur Teilnahme an einer Prozession oder Wallfahrt lieR er sich nur dann bewegen,
wenn er die Moglichkeit sah, aus einer solchen Veranstaltung etwas werden zu lassen,
das Bedeutung besaR fiir das normale, praktische Leben eines Christen. Nicht der
Mythos, nicht der Glanz, nicht die Gewohnheit, nicht die Berechnung (ich gebe Gott,
damit er mir gibt), sondern der Ansporn fiir das tigliche Leben eines praktischen
Christen zihlte bei ihm; wenn diese Aussicht bestand, machte er mit. Mancher Kranke
und viele Eltern von schwererziehbaren Kindern kénnen bestdtigen, was Wallfahrten
fiir sie bedeutet haben, wenn Bischof Bekkers sie mitmachte und gestaltete.

Volks-Bischof

Man hat mich gefragt, welche Eigenschaften den Bischof beim Volk so sehr beliebt
gemacht haben. Sie sind im Bisherigen schon enthalten. Seine Beliebtheit hatte andere
Griinde als die der ,,Fan-Clubs” oder der ,,Supporters”. Man trifft in den Niederlanden
kaum Menschen, denen der Didzesanbischof gleichgiiltig ist oder die sich um ihn nicht
kiimmern. Es ist nicht zu bezweifeln, daf Bekkers einen natiirlichen Charme besaf,
eine leichte und selbstverstindliche Art des Umganges mit anderen, eine angenehme
Stimme, kurzum, daf er eine Reihe von Qualititen hatte, die bei den Menschen an-
kommen”. Aber derartige Menschen gibt es viele, bei Bekkers ging das ,,Ankommen”’
oder die Beliebtheit noch weit dariiber hinaus. Es schwang die Erinnerung und Uber-
zeugung mit: Was Bekkers sagt, das meint er auch, ja er verkérpert das, was er von
uns verlangt, zu sein. Der Mann der StraBe sagte kurz und kriiftig: ,Bekkers? Das
ist einer von uns!” Und das bedeutet: Bekkers hat trennende Schranken abgebaut,
das Volk wufte: Er will nicht in einem ,Elfenbeinturm’ leben, er versteht uns, er
nimmt uns fiir voll, er iibt sein Amt nicht aus iiber uns, sondern fiir uns. Er redet
nicht um unsere Probleme herum, und wir wissen sehr wohl, daf er sie nicht alle
16sen kann, aber er tut, was er kann, und er hilft uns bis an die Grenze seines Wissens
und seines Kénnens. Er gibt sich so, wie er ist. Wir haben den Eindruck: Jeder von
uns kennt ihn personlich. Er hat in seiner Amtsfiihrung ,den rechten Augenblick”
weder vertindelt noch verschlafen und hat sich nicht hinter seiner Wiirde verschanzt.
Er war einfach Mensch unter Menschen, ohne sich viel um die Wiirde seines Amtes
zu kiitmmern; er hatte den Mut, Fehler zu machen und dies auch zuzugeben.

Vater seiner Priester

Ich muB noch etwas hinzufiigen iiber das Verhiltnis Bischof Bekkers’ zu seinen
Priestern. Von Anfang an hat er die Kollegialitit gefordert. Fast alle zwei Jahre (das
Vatikanische Konzil hatte in den letzten Jahren den Rhythmus unterbrochen) reiste
er durch das ganze Bistum, um im jeweiligen Dekanat Priesterversammlungen
abzuhalten. Es handelte sich dabei jedesmal um 20 Versammlungen, von denen jede
von Mittag bis zum spiten Abend dauerte. Jeder konnte hier frei reden. Beim ersten-
mal gelang es nicht ganz so wie gewiinscht; der Mut, in Anwesenheit von ,,Violett”

312



rundheraus zu sagen, was man auf dem Herzen hatte, war gehemmt. Wenn auch nicht
durch die Angst, das Gesagte konnte spiter gegen den Sprecher ausgespielt werden,
so doch durch die Neuheit und Ungewohntheit der Aussprachen. Aber dieser timor
reverentialis war bald verschwunden. Bei den Zusammenkiinften besprach der Bischof
nicht nur eine Menge pastoraler Fragen, sondern er fiihrte und formte bei diesen
Gelegenheiten auch seine Priester. Es waren vielfach keine neuen Dinge, die er zu
verkiinden hatte, sie waren oft nur vom Staub der Jahrhunderte bedeckt. ,Der
Priester bleibt Mensch unter Menschen, ein Glaubender unter Gliubigen. So wie die
Menschen, denen er das Wort verkiindigen und das Brot brechen darf, braucht er
selbst Verkiindigung, bedarf er selber des Brotes, soll er sich bewufBt sein, da8 er
selber auch der Erlésung bedarf . . . Die Kirche muf} ihre Gestalt, ihre gottesdienstlichen
Formen der Zeit anpassen, sonst wird sie immer zu spat kommen und vor ver-
schlossenen Tiiren stehen; sonst wird sie sich immer in der Rolle der Verteidigung
befinden. Daf in diesem Zusammenhang der Begriff Kirche vor allem in eins gesetzt
wird mit der Organisation, also mit dem Klerus, ist wohl klar. Denn wenn sich auch
das gldubige Volk der Schuldfrage nicht ganz entziehen kann, so sind es doch zuerst
die Vorgesetzten, die Fithrung, an die Fragen gestellt werden. Wie ohnmaichtig ist
doch der Priester, wenn er nicht fihig ist zu einem Dialog, weil die Sprache der Kirche
so verschieden ist von der Sprache der Welt, weil der Priester keine Ahnung hat vom
heutigen Menschen, weil er immer noch der Ansicht ist, da8 er an Stelle von konkreten
Menschen es mit ,Seelen’ zu tun hat! Die ganze priesterliche Tiatigkeit muff in einer
unbesiegbaren Liebe zu den Mitmenschen begriindet sein. Als ,zweiter Christus’ —
in vertikaler Linie zum Vater — kann er die Liebe zu Gott nur predigen, wenn er
die Liebe zum Mitmenschen predigt. Und diese Predigt wird nur dann ankommen,
wenn sie zugleich Zeugnis ist, wenn sie Offenbarung ist der eigenen Uberzeugung,
wenn sie Offenbarung ist der eigenen Erfahrung und des eigenen Handelns. ..
Der Priester sollte kein Heldentum predigen, das er nicht selber oder nur mit grofSter
Anstrengung verwirklichen kann. Die Liebe verlangt, daf man ,Mitmensch’ bleibe
und mitmenschlich fithle und nicht sofort mit Erklirungen aufwarte und mit abrupten
Entscheidungen. Es ist zu einfach, im Ungliick, Widerwirtigkeit und in Triibsal auf
das Kreuz zu verweisen und Gottes strafende Hand anzudrohen fiir Laster und
Siinden . . . Wir brauchen den priesterlichen Menschen und den menschlichen Priester,
der den Mut hat, auch einmal kleingliubig zu werden mit den anderen und solidarisch
zu werden im Zweifel, unsicher in den Problemen, bescheiden als Ratgeber; der selbst,
nicht mit dem Hinweis auf Gesetzesparagraphen, ein Stiick Verantwortung zu iiber-
nehmen wagt fiir Entscheidungen, die konkrete Menschen in konkreten Schwierigkeiten
vor ihrem Gewissen zu verantworten haben.” Der Bischof hielt fiir seine Priester ein
gewisses theologisches Wissen fiir notwendig, aber er war auch iiberzeugt, daf der
Priester mit der iiblichen theologischen Schulung, die er im Priesterseminar erhilt,
nur wenig erreichen wird. Er meinte, der Priester kénne in der praktischen Seelsorge
gerade auf jene Wissenschaften nicht verzichten, die den Menschen betreffen. Er
meinte, das Theologisieren, ohne diese Wissenschaften zu beriicksichtigen, sei steril,
ja unmoglich. Er hat dann auch den Ansatz geliefert zu einer radikalen Erneuerung
der Priestererziehung, aber die Auswirkungen in der Praxis sollte er nicht mehr

erleben.
*

Vieles von dem, was Bischof Bekkers tat oder sagte, ist inzwischen zur Selbstverstind-
lichkeit geworden. Ja manches scheint schon wieder altmodisch und iiberholt. Unsere
Zeit ist schnellebig, sie wird die Erinnerung an diesen groflen Bischof zweifellos ver-
blassen lassen, auler, man bleibt sich der Umstinde bewuf$t, unter denen er sein Amt
auszuiiben begonnen hat. Wer sich dieser Situation bewuft wird, der wird in Bekkers
— so wie Schillebeeckx es ausdriickte — einen Grofmeister des geistlichen Lebens

313



erblicken. Er wird sich die Frage stellen, wie ein so schlichter Seelsorger (der Bischof
Bekkers in Wirklichkeit war) einen solch gewaltigen Einflu ausiiben hat konnen, der
weit iiber die Grenzen seines eigenen Bistums, ja seiner eigenen Kirche hinaus-
reichte. Die Antwort auf diese Frage wird, so glaube ich, nie restlos gegeben werden.
Ich habe das zu Anfang schon gesagt. Und warum wohl? Weil Bischof Bekkers ohne
Zweifel eine charismatische Personlichkeit war, ein Mensch also, der von Gott auf
besondere Weise befihigt wurde, enorm viel zu bedeuten fiir den geistlichen Fortschritt
anderer. Eine Personlichkeit, auf die Gott in besonderer Weise seine Hand gelegt hat,
ein Charakter, der sich jedem menschlichen Nachsinnen und jeder psychologischen
Analyse entzieht. Er war ein fidelis servus, quem constituit dominus super familiam
suam, ut det illi cibum in tempore suo! Richtige Speise zur rechten Zeit — das war
Bischof Bekkers!

OSWALD LORETZ

Illusionen nachkonziliarer Ekklesiologie?
Exegetische Uberlegungen zu dem neuen Buch ,,Die Kirche” von H. Kiing

Karl Rahner stellt in seinem Beitrag ,Grundsatzliche Uberlegungen zur Anthro-
pologie und Protologie im Rahmen der Theologie” hochst beachtenswerte Uber-
legungen zur gegenwirtigen Situation der katholischen Theologie an. Er meint, die
Tendenz in der evangelischen Theologie und dariiber hinaus zur , Entmythologisierung”
lebe doch von einem ernsten Anliegen und ziele bei allem Voreiligen und Unannehm-
baren auf eine Theologie, die es in Zukunft geben miisse, solle das alte, bleibende
Evangelium glaubwiirdig genug verkiindet werden kénnen. Man mdge zum Teil mit
Recht sagen, daf die Theologie der Entmythologisierung eine Neuauflage des alten
Liberalismus und Rationalismus in der Theologie sei. Aber wir hdtten doch kaum die
echten Anliegen und Sorgen dieser rationalistisch liberalen Theologie bei uns geniigend
aufgearbeitet. Der Mensch von heute empfinde zahllose Aussagen in der Theologie
als Mythologeme, die er im Ernst nicht mehr glauben zu konnen meine. Dies sei im
letzten natiirlich falsch. Aber dieser Eindruck habe doch seine wahren Ursachen, die
subjektiv nicht nur im Ungeniigen der Erkenntnis und im Fehlen des Willens zum
Glaubensgehorsam und objektiv nicht nur im Geheimnischarakter der Glaubens-
wahrheit und -wirklichkeit gelegen seien. Zumal dann nicht, wenn wir an die theo-
logischen Formulierungen déchten, so wie sie faktisch das Ohr des Menschen von
heute erreichten und von ihm fast zwangsldufig verstanden wiirden. Nachdem
K. Rahner an einigen Beispielen die bestehenden Klagen aufgezeigt hat, kommt er zu
folgendem Ergebnis: ,,All diese Schwierigkeiten des heutigen Menschen konnen auf
eine gemeinsame formale Struktur zuriickgefiihrt werden: die theologischen Aussagen
werden nicht so formuliert, da der Mensch erkennen kann, wie das in ihnen Gemeinte
mit dem Selbstverstindnis zusammenhingt, das sich in seiner Erfahrung bezeugt.”
Damit sucht Karl Rahner die Tatsache zu umschreiben, da zwischen der modernen
Welt- und Daseinserfahrung und der Theologie und deren Sprache eine grofie Kluft
besteht.

Was der Theologe andeutet, sicht vom Blickpunkt des Mediziners in einem konkreten und
bedeutsamen Fall folgendermafen aus: ,Viele unserer Schliisselbegriffe sind im letzten
Menschenalter fast unbrauchbar geworden. Sie wurden ausgehohlt durch demagogischen
Miflbrauch und den allgemeinen Sprachzerfall — Erscheinungen des Wandels der Welt-

L Mysterium Salutis. Grundrif heilsgeschichtlicher Dogmatik. Bd. II, Einsiedeln 1967, 411 ff.

314



