FERDINAND KLOSTERMANN

Desiderate zur Reform des Laienrechtes’

Desiderate zur Reform des Laienrechtes der katholischen Kirche zu #uflern, ist keines-
wegs utopisch, seit Johannes XXIII. die Reform des kirchlichen Rechtsbuches als eines
der Ziele seines Pontifikates angegeben hat und seit durch das Konzil selbst nicht nur
die Reform des Kirchenrechtes im allgemeinen héchst aktuell geworden ist, sondern
auch das Laienrecht im besonderen als eines der wichtigsten Themen dieser Reform
erkannt wurde.

Vor mehr als 40 Jahren hielt sich der Berliner Rechtshistoriker Ulrich Stutz auf Grund
einer Untersuchung iiber den Geist des Kanonischen Rechtes noch zu folgendem Urteil
berechtigt: ,Die katholische Kirche ist die Kirche des Klerus... Papst, Bischof und
Priester machen die Kirche aus... Nach ihrem Recht erscheinen die Laien nur mehr
als Schutzgenossen und allein die Kleriker als Vollgenossen. Die Laien bilden lediglich
das zu leitende und zu belehrende Volk.”? Wenn der Geist des Zweiten Vatikanums
in der Kirche Realitit wird, dann wird das Bild der Kleruskirche verschwinden, und
das Antlitz der Kirche der Zukunft wird weithin vom Laien geprigt sein.

I. Geschichtliche Vorbemerkungen

Zunichst mufl der Gerechtigkeit halber betont werden, dafl auch das geltende Recht
iiber den Laien mehr enthilt, als im dritten Teil des Personenrechts der CJC in
44 von insgesamt 2414 Kanones dariiber zu finden ist. Dort finden sich ja tat-
sichlich nur zwei Titel ,,de fidelium associationibus in genere” und ,de fidelium asso-
ciationibus in specie”, also eine Art Vereinsrecht. Als Einleitung sind zwei Kanones
vorangestellt, von denen uns der eine dariiber belehrt, da die Laien das Recht
haben, vom Klerus geistliche Giiter, vor allem die zum Heil notwendigen Hilfen zu
empfangen (c. 682); also ein Kanon, der den Laien rein rezeptiv in seiner Abhingig-
keit vom Klerus ausweist. Der zweite Kanon enthilt iiberhaupt nur ein Verbot: es ist
nimlich nach ihm den Laien nicht erlaubt, die geistliche Tracht zu tragen, abgesehen
von Seminaristen, Mesnern und Ministranten wihrend ihres kirchlichen Dienstes
innerhalb und auBerhalb des Gotteshauses (c. 683).

Nun haben schon 1927 Peter Schmitz® und dann 1950 Heinrich Keller und Oswald
von Nell-Breuning* auf den grundlegenden Kanon 87 hingewiesen, der die seins-
hafte Kirchengliedschaft jedes Getauften, also auch das Laien, betont und ihn aus-
driicklich als unwiderrufliche und unaufhebbare Rechtsperson in der Kirche bezeichnet:
,Baptismate homo constituitur in Ecclesia Christi persona cum omnibus christianorum
iuribus et officiis.” Sie haben auch aufgezeigt, daf in allen fiinf Biichern des kirchlichen
Rechtsbuches nicht wenige Laienrechte verborgen sind: Man denke nur an das Gewohn-
heitsrecht, das Religiosenrecht, das Sakramenten-, im besonderen das Eherecht, das ja
in der Westkirche fast ausschliefSlich Laienrecht ist, an die Moglichkeit von Lehrverkiin-
digung durch Laien, an das Pfriinden- und Vermégensrecht, an das Verfahrens- und
Strafrecht.

Es wire geradezu seltsam, wenn sich aus dem Zweiten Vatikanum, das sich so aus-
driicklich mit dem Laien und seinem Apostolat beschiftigt hat, das dem Laien, seinem

1 Das Thema wurde vom Verfasser erstmals bei der 19. Vollversammlung der Osterreichi-
schen Gesellschaft fiir Kirchenrecht am 19. 1. 1967 in Wien und am 21. 2. 1967 in einem
Gastvortrag an der Ruhruniversitdt in Bochum behandelt. Hier liegt eine Bearbeitung die-
ser Ausfiihrungen vor.

2 U. Stutz, Der Geist des Codex Iuris Canonici. Kirchenrechtliche Abhandlung 92/93
(Stuttgart 1918) 83.

3 P. Schmitz, Das kirchliche Laienrecht nach dem Codex Iuris Canonici (Miinster 1927).

4 H. Keller — O. v. Nell-Breuning, Das Recht der Laien in der Kirche (Heidelberg 1950).

334



Standort und seiner Sendung in der Kirche eine ganz andere Bedeutung zuzuweisen
scheint, als er lange Zeit und in weiten Bereichen der Kirche hatte, keinerlei Konse-
quenzen fiir das Laienrecht ergiben. Fast alle Konzilsdokumente kommen als ma-
teriale Quellen des Laienrechtes in Frage.

1. Wiinsche an das Konzil

Tatsichlich finden wir schon unter den Voten, die von den Bischofen, den katholischen
Universititen und Fakultiten sowie von den romischen Zentralbehtrden an das
Konzil herangetragen worden waren und die 15 Binde mit 9473 Seiten fiillten®, nicht
wenige Forderungen, die auf eine Abinderung der derzeitigen Laiengesetzgebung ab-
zielen, ja schon solche, die ausdriicklich eine Reform des Laienrechtes verlangen.

Schon die Bischife forderten eine neue Umschreibung von Begriff und theologischem Ort des
Laien in der Kirche, die seiner Wiirde und seiner Berufung zur christlichen Vollkommen-
heit gerecht wird und die ihn als aktives und mitverantwortliches Subjekt in der Kirche
versteht. Offizielle didzesane Gremien und eine gesamtkirchliche Behérde fiir das Laien-
apostolat werden vorgeschlagen; die laienapostolischen Organisationen und im besonderen
die Katholische Aktion sollen behandelt werden; Laien soll eine gewisse Teilnahme an der
Jurisdiktionsgewalt ermoglicht werden; Kleriker soll man erst durch den Empfang von
Weihen gottlichen Rechtes werden; Kollegien von Laien sollen die Hierarchie beraten. Ahn-
lich lauten die Voten der katholischen Universititen und Fakultiten.

Noch mehr ins Detail gingen die rémischen Behérden: So verlangte das seinerzeitige Sanctum
Officium schon ein vollig neu bearbeitetes Kapitel de laicis und ein eigenes Kapitel de
apostolatu laicorum im neuen CJC. Die Konsistorialkongregation forcierte den Wunsch der
Bischofe nach einer romischen Kongregation fiir Laienapostolat, die kiirzlich durch das
Motu proprio ,,Catholicam Christi Ecclesiam™® geschaffen wurde. Die Sakramentenkongre-
gation gab zu iiberlegen, was zur Erneuerung des Patenamtes getan werden kénnte und
ob man nicht die niederen Weihen auch Laien iibertragen solle, die deren Funktionen ohne-
dies lingst ausiiben. Die Konzilskongregation regte an, Laien sollten herangezogen werden,
um das Verstindnis auch fiir die neue Kunst in der Kirche zu wedken, besonders in den
Seminarien und an den theologischen Hochschulen; auch sollten iiberdiézesane Organe fiir
das Laienapostolat geschaffen werden; im Zusammenhang mit dem Laienapostolat wird
ein eigener Sozialkodex gefordert oder zum mindesten die Aufnahme von Normen fiir die
soziale Aktion der Kirche in das kirchliche Rechtsbuch; dabei sollten nicht nur Linksabwei-
chungen, sondern auch ,Rechtshiresien” verurteilt werden; Zentren fiir soziologische und
statistische Studien sollen geschaffen werden; die modernen Medien der Meinungsbildung
sollen ernster genommen, nationale Zentren dafiir gebildet und auch Laienfachleute ausge-
bildet werden. Das Konzilsdekret iiber die Massenmedien wire sicher anders ausgefallen,
wenn man solche Laienfachleute und nicht nur Prilaten herangezogen hitte. Ausfiihrlich
beschiftigte sich die Konzilskongregation mit dem ,katechetischen Apostolat” und auf 58 Sei-
ten mit dem , Katholischen Laikat”, wobei eingehend iiber den Laien und seinen Stand in der
Kirche, iiber die Theologie vom Laien, iiber seine Méglichkeiten in Kirche und Welt, seine
kirchlichen Rechte und Pflichten, seine Spiritualitit, iiber die juridische Einteilung in
Ordens- und Weltlaien, iiber Natur und Verpflichtung des Laienapostolates, iiber die apo-
stolischen Vereinigungen, einschlieBlich der Sikularinstitute und der Katholischen Aktion,
gehandelt wird. Hier werden auch schon konkrete Vorschlige zur Zusammenarbeit und
Koordinierung der verschiedenen Vereinigungen gemacht. Ausdriicklich wird die unprazise
und uneinheitliche Terminologie und Sprache des derzeitigen kirchlichen Rechtsbuches be-
klagt; das Kapitel iiber den Laien miisse sowohl hinsichtlich des Laien als auch hinsichtlich
der Laienvereinigungen vollig neu redigiert werden; der Charakter des Laien miisse posi-
tiver angegeben und alles den heutigen Verhiltnissen angepa3t werden.

2. Die Situation wihrend der Phase der Vorbereitungskommissionen

Unter den vom Papst den Vorbereitungskommissionen zum Studium iibergebenen , Fra-
gen™ finden sich tatsichlich nicht wenige, die unser Thema betreffen: die theologische

5 Acta et documenta Concilio oecumenico Vaticano II apparando, Series I (Antipraepara-
toria) (Roma 1960).

& Motu proprio ,,Catholicam Christi Ecclesiam” v. 6. 1. 1967: AAS 59 (1967) 25—28.

7 Pontificia commissio centralis praeparatoria Concilii Vaticani II., Quaestiones commis-
sionibus praeparatoriis Concilii Oecumenici Vaticani II positae (Typ. polygl. Vat. 1960).

335



Kommission sollte die Konstitution des Ersten Vatikanums iiber die Kirche hinsicht-
lich des Laikates erginzen und vollenden, den Irrtum des Laizismus behandeln und
die katholische Soziallehre im Zusammenhang darstellen; die Kommission iiber die
Sakramente sollte die eventuelle Erneuerung der alten Praxis hinsichtlich der niederen
Weihen priifen, die Studienkongregation die Probleme der katholischen Schulen,
die Missionskommission die missionarische Verpflichtung der Katholiken, die Laien-
apostolatskommission das Apostolat der Laien, die Katholische Aktion und iiberhaupt
die Vereinigungen der Katholiken und das Sekretariat fiir Presse und Schauspiele die
Lehre der Kirche in dieser Hinsicht behandeln.

Aus den von den Vorbereitungskommissionen erarbeiteten oder geplanten Texten wurden zu
Beginn des Konzils 20 Entwiirfe den Konzilskommissionen zum weiteren Studium empfoh-
len8, Fiir unsere Thematik sind dabei von Interesse: der Entwurf einer dogmatischen Kon-
stitution iiber die Kirche, der unter Punkt 1 von der Natur der streitenden Kirche, unter
Punkt 2 von den Gliedern der streitenden Kirche, unter 6 von den Laien, unter 8 von
Autoritit und Gehorsam handeln sollte; der Entwurf einer dogmatischen Konstitution iiber
Keuschheit, Jungfraulichkeit, Ehe und Familie; der Entwurf einer Lehrkonstitution iiber die
soziale Ordnung und die Volkergemeinschaft; der Entwurf eines Dekretes iiber die Laien,
das allgemeine Prinzipien iiber das Laienapostolat in der Aktion zur direkten Férderung der
Herrschaft Christi, iiber das Laienapostolat in der caritativen und sozialen Aktion und iiber
Vereinigungen der Gliubigen erarbeiten sollte; der Entwurf eines Dekretes iiber das
Sakrament der Ehe; der Entwurf eines Dekretes iiber die Seelsorge, das unter Punkt 5 die
Behandlung der katechetischen Unterweisung, unter 6—10 die der Hirtensorge gegeniiber den
wandernden, seefahrenden, fliegenden Gléubigen, gegeniiber den Nomaden und den von
den materialistischen Irrtiimern Bedrohten vorsieht; der Entwurf eines Dekretes iiber die
akademischen Studien und die katholischen Schulen; der Entwurf eines Dekretes iiber die
Missionen, das auch iiber die Mitarbeit an der Mission handeln sollte; und der Entwurf
ilibler diﬁ Kommunikationsmedien, der die diesbeziigliche Lehre und Aktion der Kirche behan-
eln sollte.

3. Die Situation wihrend der Konzilsphase

Im Zuge der gleich zu Beginn des Konzils einsetzenden Konzentrations- und Verkiir-
zungstendenzen wurde angeordnet, daf das von der Vorbereitungskommission ,fiir
die Disziplin des Klerus und des christlichen Volkes” vorbereitete Dekret , iiber die
Vereinigungen der Glaubigen” in das Dekret iiber das Laienapostolat eingearbeitet
werden sollte. Auflerdem sollte eine aus der theologischen Kommission und aus der
fiir das Laienapostolat zu schaffende gemischte Kommission aus den Texten des Laien-
apostolatsdekretes iiber die soziale Aktion und aus den von der theologischen Kom-
mission erstellten Texten iiber die soziale Ordnung und iiber die Vélkergemeinschaft
ein neues Schema erarbeiten; das Theologische im Laienapostolatsdekret aber sollte
in das Schema iiber die Kirche kommen®. Gegen Schluff der ersten Konzilssession
wurde die Kiirzung aller Schemata auf die generaliora principia angeordnet und dabei
verlangt, alles, was in den Bereich der kommenden Kodexrevision gehort, der zustén-
digen Kommission zu iiberweisen!®. Am 30. Mirz 1963 verdffentlichte der Osservatore
Romano tatsichlich schon die ersten Mitglieder der neuen Kommission zur Revision
des kirchlichen Rechtskodex!!.

Die Laienapostolatskommission wollte vor allem das ihr iiberantwortete Kapitel iiber die
Vereinigungen der Glidubigen der Kodexreformkommission zuweisen, da die ganze Materie
zu sehr ins Detail ging und nicht in den allgemeinen Text des Dekretes pafite. Der unter

8 Gchemata constitutionum et decretorum ex quibus argumenta in Concilio disceptanda
seligentur (Typ. polygl. Vat. 1962).

® Vgl., wenn nichts anderes angegeben ist, Acta commissionis conciliaris ,de fidelium apo-
stolatu” (Hektogramm 1966). Andere nicht belegte Angaben ergeben sich aus den privaten
Aufzeichnungen des Verfassers.

10 Sacrosanctum oecumenicum Concilium Vaticanum II, Ordo agendorum tempore quod
inter conclusionem primae periodi Concilii oecumenici et initium secundae intercedit
(Typ. polygl. Vat. 1962).

11 Orbis Catholicus 17 (1963/1964) 395.

336



dem 22. April 1963 gedruckte neue Text eines Dekretes iiber das Apostolat der Laieni?
enthilt einen 11 Zeilen umfassenden Artikel 14 ,iiber die Vereinigungen der Gldubigen
im geltenden und kommenden Kirchenrecht”, in dem gesagt wird, alle in den Kanones
700—725 des jetzigen Kirchenrechtsbuches behandelten Vereinigungen sollten apostolischen
Geist in ihren Mitgliedern wecken und einander helfen; die Kodexreformkommission aber
sollte das, was in diesem Dekret von den gemeinschaftlichen Formen des Laienapostolates
gesagt wird, ins Kirchenrecht aufnehmen und das, was schon im Recht iiber die Vereinigun-
gen der Glaubigen enthalten ist, den Notwendigkeiten von heute anpassen. Der Artikel,
der sich also ausschlieBlich auf das Vereinsrecht bezog, war schon Anfang April von der
Koordinierungskommission ausdriicklich gebilligt worden. Die gedruckte Fassung des Jahres
196413 enthilt im Artikel 15 einen #hnlichen Text. In dem unter dem 28. Mai 1965 gedruckten
Textl4 steht am Schluf des Artikels 1 (Prooemium) statt dessen nur die allgemeine
Bemerkung, alles im Dekret Gesagte habe hinsichtlich des Laienapostolates als Norm fiir
die Reform des kanonischen Rechtes zu gelten. Hier wird also schon die Ausweitung vom
Vereinsrecht auf die ganze Materie des Laienapostolates, wenn auch in sehr komprimierter
Form vorgenommen. In dieser Form steht der Text auch in der endgiiltigen Fassung des
Dekretesi5,

Davon abgesehen hatte die Laienapostolatskommission schon Anfang April von der Koordi-
nierungskommission den Auftrag erhalten, einen Anhang vorzubereiten, der die Elemente
fiir die Revision des Kirchenrechtes hinsichtlich der Laien enthalten sollte. Noch im Friihjahr
1963 lag ein ,Appendix ad schema decreti de apostolatu laicorum—quaedam elementa pro
revisione Codicis Iuris Canonici” vor. Dieser bildete auch die Grundlage fiir die im Novem-
ber 1963 stattgefundenen Beratungen einer von der Laienapostolatskommission eingesetzten
Unterkommission, in der auch einige Mitglieder der Rota Romana mitarbeiteten, da die
Kodexreformkommission ein diesbeziigliches Dokument erbeten hatte; von einem Anhang
im Laienapostolatsdekret selbst war bald keine Rede mehr. An diese Vorarbeiten kniipften
auch die spiteren Kontakte der nachkonziliaren Kommission fiir Laienapostolat mit der
Kodexreformkommission an. Diese hatte sich bald nach AbschluB des Konzils, am 17. Februar
1966, an die neuernannte nachkonziliare Kommission fiir das Laienapostolat mit der Bitte
um Mitteilung ihrer Wiinsche gewendet und den Sekretir dieser Kommission zum Konsultor
der Kodexreformkommission ernennen lassen. Die Kodexreformkommission hat dabei den
ausdriicklichen Wunsch geduBert, nicht nur allgemeine Wiinsche bekanntzugeben, sondern
moglichst konkret formulierte Vorschlige zu iibermitteln. Ein erstes Schriftstiick dieser Art
iiber die schon am 17. Februar 1966 angeforderten Materien, ndmlich iiber Wesen, Rechte und
Pflichten der Laien und deren Aktivitit in der Kirche, ist schon an die Kodexreformkommis-
;iclm abgegangen. Weitere Kontakte, vor allem hinsichtlich des Vereinsrechtes, werden noch
olgen.

Die nun folgenden konkreten Desiderate ergeben sich entweder unmittelbar aus den
Konzilsdokumenten oder aus der sich daran kniipfenden Diskussion. Eine Einord-
nung in den neuen Kodex ist schon deshalb nicht méglich, weil dessen Aufbau mogli-
cherweise vollig anders sein wird als der des gegenwirtigen. So wird vielleicht
manches Grundlegende in ein zu erwartendes kirchliches Verfassungsrecht kommen.
Den folgenden Uberlegungen ist darum im allgemeinen der jetzige Aufbau des kirch-
lichen Rechtsbuches zugrunde gelegt.

II. Allgemeine Desiderate

1. Die Kodexreform muf3 auch hinsichtlich des Laienrechtes von den theologischen und
praktischen Prinzipien ausgehen, die die Konzilsdekrete iiber den Laien und sein
Apostolat enthalten.

Dafiir kommen nicht nur das Laienapostolatsdekret in Frage, das dies ausdriicklich
verlangt!®, sondern auch die Kapitel der Kirchenkonstitution iiber das Geheimnis der
Kirche, iiber das Volk Gottes, iiber die Laien, iiber die allgemeine Berufung zur

12 Gacrosanctum oecumenicum Concilium Vaticanum II., Schema decreti de apostolatu laico-
rum (Typ. polygl. Vat. 1963).

13 Gacrosanctum oecumenicum Concilium Vaticanum II., Schema decreti de apostolatu laico-
rum (Typ. polygl. Vat. 1964).

4 Sacrosanctum oecumenicum Concilium Vaticanum II., Schema decreti de apostolatu laico-
rum (Typ. polygl. Vat. 1965).

15 Decr. de apostolatu laicorum (Typ. polygl. Vat. 1965) n. 1.

18 Ebdiin, 1.

337



Heiligkeit in der Kirche und iiber den endzeitlichen Charakter der pilgernden Kirche;
ferner die Pastoralkonstitution iiber die Kirche in der Welt von heute.

Dabei diirfte es sich, wenn wir nach den konziliaren Prinzipien und Ideen fragen, die
fiir eine Reform des Laienrechtes relevant sind, vor allem um folgendes handeln: das
Prinzip der fundamentalen ,,wahren Gleichheit” aller Gldubigen in der gemeinsamen
Berufung zur Heiligkeit, im gleichen Glauben und in der ,gemeinsamen Wiirde und
Tiatigkeit zum Aufbau des Leibes Christi“!?; das Prinzip der Mitverantwortlichkeit
aller Christen fiir die ganze Kirche!®; das koinonische Prinzip in der Kirche'?; das
Ernstnehmen des freien Wirkens des Geistes und der Charismen aller Glaubigen®;
das Verstehen aller Amter in der Kirche einschliefflich der Leitungsdmter als Dienst
gegeniiber dem Herrn und seinem Volk®!; endlich das Prinzip der Partnerschaft und
des Dialoges zwischen den Laien und den Vorstehern der Gemeinde?® und aller
Glieder der Gemeinde mit der Welt?3, Wenn diese Grundsdtze Gestalt annehmen,
wird man nicht mehr sagen konnen, die katholische Kirche sei eine Kirche des Klerus
und seine Mitglieder seien die alleinigen Rechtstrdger in ihr, die wie absolutistische
Fiirsten regierten. In einem so erneuerten Kirchenrecht werden nicht nur die inneren
Grenzen geistlicher Macht deutlich werden, sondern es wird auch Mafinahmen
treffen, die Willkiir und Machtmiffbrauch wirksam zu verhindern versuchen.

2. Es soll, wie das schon die Kirchenkonstitution betont®t, klar unterschieden werden
zwischen dem, was allen Gliedern des Gottesvolkes als solchen gemeinsam ist und
darum auch den Laien zukommt, und zwischen dem, was den Laien eigentiimlich ist.
Diese Eigentiimlichkeit, so wurde allgemein gewiinscht, soll nicht nur negativ als
Vereinung des klerikalen und religitsen Status beschrieben werden. Es sollte sich das
Kirchenrecht vielmehr zu einer theologischen Definition des Laien durchringen und
diesen nicht nur pragmatisch beschreiben, wie das auch noch die Kirchenkonstitution®
und das Laienapostolatsdekret®® des Zweiten Vatikanums tun. Damit wird etwas
verlangt, woran sich nicht einmal die Theologen des Zweiten Vatikanums wagten;
aber vielleicht ist die Theologie weitergediehen, bis die Kanonisten zu ihrer endgiilti-
gen Formulierung kommen. Das Kirchenrecht sollte auch klar sagen, daf man als
Laie sowohl im Weltstand als auch im Ritestand existieren kann. Es wire auch eine
grundsétzliche Entscheidung, wenn iiber die Sikularinstitute klar unter dem Titel
,.de religiosis” gehandelt wiirde, wozu das Konzil offenbar neigt®”.

3. Die Revision des Kirchenrechtes hinsichtlich des Laien soll sich nicht nur auf den
Teil des Rechtsbuches erstrecken, der ausdriicklich von den Laien, seinen Rechten,
Pflichten und Aktivititen handelt.

Sie miilte alle Kanones umfassen, in denen von Laienrechten oder -pflichten die

17 Const. dogm. de ecclesia, n. 32.

18 Ebd., n. 33; decr. de apostolatu laicorum, n. 2.

19 Vgl. J. C. Groot, Die horizontalen Aspekte der Kollegialitit: G. Barauna (Hrsg.), De
ecclesia II (Frankfurt/M. 1966) 84—105. Vgl. ]. Ratzinger, Die pastoralen Implifikationen
der Lehre von der Kollegialitdt der Bischéfe: Concilium 1 (1965) 16—27; H. Kiing, Struk-
turen der Kirche (Freiburg/Br. 1962) 198 f., Anmerkung 2. 22—35; ]J. Congar, Konzil als
Versammlung und grundsdtzliche Konziliaritit der Kirche: H. Vorgrimler (Schriftleiter),
Gott in Welt. Festgabe fiir K. Rahner (Freiburg/Br. 1964) II 135—165.

20 Const. dogm. de ecclesia, n. 12. Vgl. H. Kiing, Die charismatischen Strukturen der Kirche:
Concilium 1 (1965) 282—290.

21 Const. dogm. de ecclesia, n. 28.

2 Ebd., n. 37.

23 Vgl, Enzyklika Pauls VI. ,Ecclesiam suam” v. 6. 8. 1964: AAS 56 (1964) 609—659.

24 Const. dogm. de ecclesia, nn. 31 s,

25 Ebd., n. 31. Im Artikel 43 derselben Konstitution wird beispielsweise schon ein ganz ande-
rer Laienbegriff verwendet.

26 Vel, Decr. de apostolatu laicorum, Anmerkung 2 zu n. 1.

27 Vgl. Const. dogm. de ecclesia, n. 43; Decr. de accomodata renovatione vitae religiosae,
nn. 1.11.

338



Rede ist oder die solche Rechte oder Pflichten tangieren wie die allgemeinen Richt-
linien, die Kanones iiber die Kleriker und die Mitglieder des Ritestandes, iiber die
Sakramente, etwa die Ehe und Familie, iiber die Sakramentalien, iiber die Liturgie,
iber die zeitlichen Kirchengiiter, iiber das Didzesan- und Pfarrecht und iiber das
Prozefrecht. Das neue kirchliche Rechtsbuch sollte ausdriicklich erkldren, daR es das
Laienrecht nicht gesammelt an einem Ort enthilt, damit nicht wieder solche Mifiver-
stindnisse entstehen, wie sie jetzt vielfach entstanden sind. Es wire auch niitzlich, wenn
fiir diese allgemeine Kirchenrechtsreform schon die verschiedenen partikularrechtlichen
Kodifizierungen und Regelungen, etwa durch Didzesansynoden, wenigstens aus einigen
Kontinenten oder Grofriumen gesammelt zur Verfiigung stiinden; hier ergdben sich
wohl Aufgaben fiir kirchenrechtliche Seminare und Dissertationen.

4. Vom Laienrecht her werden nicht wenige Bestimmungen des Klerus- und Ordens-
rechtes tangiert und umgekehrt. Die beiderseitigen Bestimmungen, die des Laien- wie
des Klerikerrechtes, miifiten also gemeinsam konzipiert werden.

Das beginnt schon beim Eintritt in den Klerikerstand. Es sollte iiberlegt werden, ob
man nicht erst mit dem Empfang der Diakonatsweihe, also durch den Empfang von
Weihen gottlichen Rechtes, Kleriker werden sollte und nicht wie bisher schon mit der
Tonsur. Damit ergibt sich die Frage, was mit den sogenannten niederen Weihen und
mit dem Subdiakonat geschehen soll, der sich ja wahrscheinlich ohnedies aus dem
Akolythat entwickelt hat. Hier werden die verschiedensten Meinungen vertreten.
Manche pladieren fiir eine Erneuerung dieser Weihen nach Art des Diakonates als
selbstindigen Weihen und nicht nur als Durchgangsstufe zur Priesterweihe; man solle
sie dann jenen erteilen, die die damit urspriinglich verbundenen Funktionen heute
tatsichlich ausiiben, also Kiistern, Lektoren, Ministranten, Kranken- und Alten-
betreuern, ohne daf diese durch den Empfang zu Klerikern wiirden; im iibrigen be-
haupten manche Theologen ohnedies einen urspriinglichen Laiencharakter der niederen
Weihen?®. Andere zweifeln am Gelingen solcher Wiederbelebungsversuche, die schon
dem Tridentinum trotz ernster Bemiihungen miflungen sind®®, und befiirworten die
Abschaffung der bisherigen Weihestufen vor dem Diakonat. Dabei wurde auch
erwogen, ob die Kirche nicht neue ,niedere” Weihen schaffen sollte, die den heutigen
Bediirfnissen der Kirche mehr entsprechen als die alten: etwa fiir hauptberufliche
Laienkatecheten, Seelsorgehelfer und -helferinnen und #hnliche kirchliche Laienberufe,
fiir die die Ausbildungszeit auch jetzt schon mit einer férmlichen bischoflichen Sen-
dungsfeier abgeschlossen wird. Andere sind der Meinung, eine solche Sendung geniige
und man solle gar nicht die Vorstellung einer Art Zwischenstufe zwischen Klerus und
Laienwelt schaffen, die sich nur zu leicht wieder einstelle, auch wenn man erkldre,
durch solche Weihen werde man nicht Kleriker; iiberdies entsprichen solche Weihen
nicht mehr unseren theologischen Vorstellungen von den Aufgaben des Laien in
der Kirche®, von dem die Kirchenkonstitution sagt, er habe durch die Taufe schon
,die Befihigung (aptitudo), von der Hierarchie zu gewissen kirchlichen Amtern
(quaedam munera ecclesiastica) herangezogen zu werden, die geistlichen Zielen die-
nen”3!, Nehmen wir ein anderes Beispiel: Klerus- und Ordensrecht miiiten beriick-
sichtigen, was im Laienapostolatsdekret von den Aufgaben der Kleriker und Ordens-
leute gegeniiber den Laien an Hilfe, Férderung und Bildungsarbeit gefordert wird®.

5. Die ganze Rede- und Ausdrucksweise des neuen kirchlichen Rechtsbuches ist der
tieferen Auffassung von der Kirche als Leib Christi und Volk Gottes und von Stand

8 Vgl. A. Kerkvoorde, Die Theologie des Diakonates: K. Rahner und H. Vorgrimler (Hrsg.),
Diaconia in Christo (Freiburg/Br. 1962) 232.

29 Conc. Trid. sess. XXIII, Decreta super reformatione, c. 17.

% Vgl. A. Kerkvoorde a.a.O. 224; ders., Erneuerung der niederen Weihen? a. a. O. 575—620.

3 Const. dogm. de ecclesia, n. 33.

3 Decr. de apostolatu laicorum, nn. 25, 28—32.

339



‘und Wiirde der Laien in der Kirche anzugleichen, wie sie in den Dokumenten des
Zweiten Vatilkanums zum Ausdruck kommt.

Schon die Terminologie miiflte alles vermeiden, was klerikalistisch mifideutet werden
kénnte®s. Der Ausdruck , ecclesiasticus” sollte nicht auf den Kleriker eingeschrankt wer-
den, als ob die Laien auBerhalb der ecclesia und nicht veri ecclesiastici wiren; die Aus-
driicke ,munera”, ,,officia” oder ,beneficia ecclesiastica” sollten nicht nur fiir die Amter
der Kleriker angewendet werden, sondern eben fiir alle Amter in der Kirche, die der
Kleriker sowohl wie der Laien. Die Ausdriicke ,,populus fidelis”, ,,populos christianus”

sollten nicht mehr als Gegeniiber des Klerus verwendet werden, wie dies etwa in den
‘Kanones 250 § 1; 1290 § 1; 1329 geschieht, als ob es sich hier um ein Untertanen-
und Niedervolk gegeniiber einer herrschenden Schicht handelte und nicht um das ko-
‘nigliche, prophetische und priesterliche Volk Gottes, dem anzugehtren auch fiir die
hochsten Hierarchen hochste Ehre ist. Die Kirchenkonstitution hat peinlich alle Stellen
ausgemerzt, die so klangen, als wiren die Glieder der Hierarchie nicht fideles, sondern
nur deren Gegeniiber, als stiinden sie iiber ihnen, also auflerhalb des populus christianus.
In ihnlicher Weise sollte auch iiberlegt werden, ob nicht auch fiir die Mitglieder des
Ritestandes ein besserer Ausdruck gefunden werden konnte als ,religiosi”; denn
wenn man das fiinfte Kapitel der Kirchenkonstitution ,iiber die allgemeine Berufung
zur Heiligkeit” ernst nimmt, sind alle Christen veri religiosi.

6. Noch ein grundlegendes Desiderat sei angemeldet, das freilich unsere ganze
Fragestellung nach dem neuen Laienrecht von Grund auf in Frage zu stellen scheint.
‘Wenn wir niimlich das Konzil ernst nehmen, ist die iibliche Gegeniiberstellung von
Klerikern und Laien, Hierarchie und Laien, Klerus und Laienschaft im Grund iiberholt.
Gewifl verwendet das Konzil selbst noch diese Einteilung und versteht unter den
Laien jene Christen, die weder dem klerikalen Weihestand, noch dem Ordens- besser
Ritestand angehéren®. Diese letztlich doch wieder negative Beschreibung des Laien
hat immer schon Anstof erregt. Und wenn auch das Konzil gegeniiber fritheren rein
kanonistischen Definitionen betont, daff das Christsein an sich schon ein unerhortes
Positivum sei, in dem man im Glauben von Christus ergriffen wird und ihn ergreift
und seiner Gemeinde als einer Gemeinde der Glaubenden, Hoffenden und Liebenden
eingegliedert wird, so ist das alles gewif dem Laien als Christen wesentlich, sogar
konstitutiv, aber er hat es mit allen Christen, auch mit den hochsten Hierarchen ge-
meinsam, die ebenso wie er Christen sind; es ist ihm nicht als Laien spezifisch eigen-
tiimlich; es gehort in seiner Definition zum genus proximum, nicht zur differentia
specifica. Dieses Spezifische aber, das nicht zum Amtsdienst und nicht zum Ordens-
stand Berufen-sein, scheint doch eine rein negative Grofe zu sein. Darum hat
Walter Dirks schon anlidfllich einer Pressekonferenz in Rom zu {iberlegen gegeben,
ob man nicht den Ausdruck Laie iiberhaupt abschaffen solle; er sei ohnedies durch die
Bedeutung ,Nichtfachmann® reichlich kompromittiert und man solle allgemein von
' Christen reden. Die Schwierigkeit liegt nur darin, da eben das Christsein kein Spezi-
fikum des Laien ist. Vielleicht fithren hier einige Uberlegungen weiter, in denen man
~dadurch bestirkt wird, daB sie in &hnlicher Richtung von verschiedenen Seiten im
Anschluff an das Konzil angestellt werden.

Das Bedenkliche an der bekannten Einteilung der Kirche in Klerus und Laienschaft scheint
darin zu liegen, dafl hier die ganze Kirche von einer bestimmten Gruppe, eben dem Klerus,
her gesehen, beurteilt und geordnet wird. Darnach gibt es Kleriker und Nichtkleriker, Hierar-
‘chen und Nichthierarchen, die man eben dann Laien nennt. Das wird nicht viel besser,
_wenn man zum Klerus noch die Ordensleute schligt. Auf jeden Fall kommt man unweiger-
lich zu jener beriihmten Zweistindelehre, man konnte fast sagen: Zweiklassengesellschaft,
von der schon um das Jahrtausend der auch sonst nicht nur rithmlich bekannte Kardinal

"33 Vegl. Const, dogm. de ecclesia, n. 32.
34 Ebd., n. 31.

340



Humbert von Silva Candida sagte: ,Die Laien sollen nur ihre Dinge, nimlich die weltlichen
Angelegenheiten besorgen, die Kleriker aber nur die ihren, ndmlich die kirchlichen. Wie der
Kleriker nichts Weltliches, so sollen die Laien nichts Geistliches sich, anmafen3s”, eine.
Auffassung, die dann durch Gratian in den berithmten ,duo genera christianorum” im
Kirchenrecht verewigt wurde: ,Da sind die, die fiir das gottliche Amt bestimmt sind, die
dem Gebet und der Betrachtung hingegeben sind und denen es geziemt, sich von jedem
weltlichen Lirm frei zu halten; das sind die Kleriker und die Gottgeweihten... die Aus-
erwihlten. Alle die hat nimlich Gott zu den Seinen sich erwihlt. Diese sind Konige, die
sich und andere mit ihren Tugenden regieren und so in Gott das Reich besitzen. Das bedeu-
tet auch die Krone, die sie auf dem Haupt tragen ... Die zweite Art von Christen sind die
Laien. Laos heift nimlich Volk. Diesen ist es erlaubt (!), zeitliche Dinge zu besitzen, aber
nur zum Gebrauch. Nichts ist ndmlich kliglicher als wegen des Geldes Gott zu, verachten.
Diesen ist es auch gestattet (!), eine Frau zu nehmen, die Erde zu bebauen und unter den
Minnern zu richten, Prozesse zu fithren, Opfer auf den Altar zu legen, den Zehent zu
zahlen und so konnen auch sie gerettet werden, wenn sie trotzdem (obwohl sie Laien sind)
die Laster meiden und Wohltaten tun36.” So gibt es offenbar vollkommene und unvoll-
kommene Christen, geistliche und fleischliche, kirchliche und weltliche, von Gott erwihlte
und geliebte und von Gott etwas links liegen gelassene, fithrende und gefiihrte oder doch zu
fithrende, Herrschende und beherrschtes Untertanenvolk. Mit nicht zu iibertreffender Klarheit
sagte vor gut 130 Jahren Gregor XVI.: ,Niemandem kann unbekannt sein, dafl die Kirche
eine ungleiche Gesellschaft ist, in der von Gott die einen zum Herrschen, die anderen.zum
Gehorchen bestimmt sind. Diese sind die Laien, jene die Kleriker”.”

Noch vor erst 80 Jahren schrieb selbst der grofe Leo XIII an den Erzbischof von Tours: ,Es
steht fest und ist ganz eindeutig klar, daB es in der Kirche zwei, ihrer Natur nach wohl
unterschiedene Stidnde gibt: die Hirten und die Herde, das heiflt die Fiihrer und das Volk.
Der erste dieser beiden Stinde hat die Funktion, die Menschen im Leben zu lehren, zu,
regieren und zu lenken und die erforderlichen Regeln aufzustellen; der andere hat die
Pflicht, sich dem ersten zu unterwerfen: ihm zu gehorchen, seine Anordnungen auszufiihren
und ihm die Ehre zu erweisen38.” Ja noch vor 60 Jahren berief sich Pius X in einer feierlichen
Enzyklika gegen die franzésischen Trennungsgesetze auf die Verfassung der Kirche und betonte
dabei ausschlieBlich die Ungleichheit zwischen Hierarchie und Laienvolk: ,Allein das
Kollegium der Hirten hat das Recht und die Autoritit... zu lenken und zu fithren. Die
Mehrheit hat kein anderes Recht, als sich fiihren zu lassen und als folgsame Herde ihren
Hirten zu folgen39”.

Nach den neutestamentlichen Schriften miifte man jedenfalls vom Herrn der Kirche aus-
gehen, in dem wir alle ,,ein Volk sind, bestimmt, daf8 es ihm zu eigen ist” (1 Petr 2,9),
das als Ganzes schon kein Untertanenvolk sein kann, weil es eine konigliche Priesterschaft
ist, weil in ihm alle Konige, Propheten und Priester sind (Apg 2,17 f; 1 Petr 2,5,
9 f; Apk 1,6; 5,10). Diesem Volk wird man in Glaube und Taufe eingegliedert und in
diesem Volk gibt es erst verschiedene Berufungen und Dienste. Darum hat sich auch
das Konzil entschlossen, in der Kirchenkonstitution gegen den urspriinglichen Plan®?,
zuerst vom Volk Gottes zu reden und dann erst von den Bischifen, Presbytern, Dia-
konen, Laien und Ordensleuten; es gliedert also alle kirchlichen Stinde, auch die
Hierarchie, dem Volk Gottes ein. Wie es darum schon im weltlichen Bereich nicht sehr
sinnvoll scheint, das Staatsvolk von einer Gruppe her zu gliedern und je nach der
Vorliebe fiir eine Gruppe in Beamte und Nichtbeamte, Arzte und Nichtdrzte, Parla-
mentarier und Nichtparlamentarier einzuteilen, so kénnte man, wenn man das Konzil
weiterdenkt, eigentlich auch eine Einteilung des neutestamentlichen Gottesvolkes in
Kleriker und Nichtkleriker nicht sehr zweckmifig finden. Darnach gibe es also. gar
keinen dem Klerikerstand, dem Dienst des Amtes, gegeniiberstehenden Laienstand,
sondern nur viele und sehr verschiedene Dienste in und an dem einen heiligen Volk.
Wir konnen dies von der Theologie des Konzils her noch vertiefen. Darnach haben alle
Glieder des christlichen Gottesvolkes vom letzten Neugetauften bis zum hochsten

3 MG Lib lit 1, 208.

3 C7 C XII PL 187, 884 £.

37 Bulle Gregors XVI. v. 1843.

38 Brief v. 17. 12. 1888: Le laicat (Paris 1956) 142. 106.

3 Enz. Pius’ X ,, Vehementer nos” v. 11. 2. 1906: ASS 39 (1906/1907) 8 f.

4 Vgl noch Schema constitutionis dogm. de ecclesia, 2 partes (Typ. polygl. Vat. 1963).

341



Hierarchen eine einzige und gemeinsame christliche Urberufung, auf Grund derer in
diesem Volk eine, wie die Kirchenkonstitution sagt, fundamentale und ,,wahre Gleich-
heit” aller hinsichtlich ,der allen Gliubigen gemeinsamen Wiirde und Titigkeit zum
Aufbau des Leibes Christi”4! besteht. AufSer dieser gemeinsamen Urberufung aber gibt
es in diesem Volk, in der Gemeinde Christi viele, einander oft iiberschneidende Dienste
zugunsten des ganzen Volkes, zu denen Gott die Christen je nach ihrer Begabung und
Begnadung, ihrem Beruf und ihrer Stellung ruft und fiir die er sie eben auch mit beson-
deren Gaben und Charismen beschenkt. So gibt es in diesem Volk auch Ungleichheit,
schon weil jeder seine individuelle Berufung und Begnadung hat, aber auch weil es
verschiedene Dienstgruppen gibt: Zunichst sind da die Klerikerchristen, die durch beson-
dere Weihen als Episkopen, Presbyter oder Diakone fiir die Dienste der Leitung der
éxxAnoia bevollmichtigt und begnadet werden und die als solche und im Rahmen ihrer
Kompetenz auch echte Autoritit haben und entscheiden und befehlen kénnen, wo
Entscheidungen und Befehle nétig sind. Da gibt es die Ordenschristen, die wieder
sehr verschiedene Sendungen in der Kirche haben konnen, wenn man an die
verschiedenen Ordensgemeinschaften denkt, und denen nur gemeinsam ist, daf sie
durch die Art ihrer Bindung mit Gelilbden in dieser Zwischenzeit zwischen dem
Weggang des Herrn und seiner Wiederkunft ein auf die letzten und endgiiltigen
Dinge hinweisendes Zeichen setzen. Da gibt es eheliche Christen, die zu diesem fiir
die Gesellschaft und Kirche so bedeutenden Dienst durch ein eigenes Sakrament
geweiht und gestirkt werden; solche eheliche Christen gibt es in der Welt, aber
auch im kirchlichen Dienst, selbst als Kleriker: denken wir an die nun auch in der
Westkirche erméglichten verheirateten Diakone oder an verheiratete Presbyter in der
Ostkirche, vereinzelt auch schon in der Westkirche. Da gibt es Christen, die, ohne
durch Weihen oder Ordensversprechen gebunden zu sein, sich auf Zeit oder Dauer der
Kirche fiir besondere Amter der Seelsorge, der Verkiindigung, der Katechese, der
Liebestitigkeit, der kirchlichen Verwaltung und Vertretung, des kirchlichen Organisa-
tionswesens zur Verfiigung stellen. Heute schon gibt es nicht wenige solcher Christen
und sie werden in der Kirche der Zukunft noch viel groBere Bedeutung erlangen®.
Vollig irrtiimlich zZhlt man sie heute noch meist den Weltchristen zu; in Wirklich-
keit sind sie kirchliche Amtstréger, wenn auch nicht klerikale. SchlieRlich gibt es die
sogenannten Weltchristen, die das Konzil meist meint, wenn es von Laien spricht#,
die aber wieder durch sehr verschiedene weltliche Dienste gebunden sind, die fiir die
Gesellschaft, aber auch fiir die Kirche grofite Bedeutung haben kénnen. Nach dem
Neuen Testament kann kein Zweifel sein, daf fiir den Christen alles, was ihm
zustoBt, und erst recht das, was er sich auf Grund verniinftiger, sachlicher Uberlegung
wihlt, also Schicksal und Beruf, Familienstand und gesellschaftliche Stellung, ja schon
seine natiirliche Anlage und jeglicher mitmenschliche Dienst — Paulus nennt in diesem
Zusammenhang Gastfreundschaft, Bruderliebe, gegenseitige Achtung, Hilfe, Belehrung
und Mahnung, ja die einfache Solidaritit mit den Menschen, mit den weinenden und
sich freuenden — daf das alles in der Urberufung des Glaubens fiir den Christen
xhijoig, Berufung von Gott her wird, daf es darum auch Bedeutsamkeit fiir die
Gemeinde Christi, ja fiir die ganze &xxAnota erlangt und darum auch vom Herrn mit
besonderen Gnadengaben beschenkt wird. Solche Weltchristen kann es als eheliche
oder ehelose geben; ja solche Weltchristen kénnten an sich auch Kleriker sein, wenn
und so weit sie etwa einen profanen Beruf ausiiben, wie dies im Mittelalter die
bischoflichen Landesherrn taten und heute noch die geistlichen Mathematik- und Turn-
professoren tun, aber auch aus unmittelbar apostolischen Griinden die Arbeiterpriester

4 Const. dogm. de ecclesia, n. 32.

42 Vgl. ebd., n. 33; decr. de apostolatu laicorum, n. 22.

# So Const. dogm. de ecclesia, n. 31; decr. de apostolatu laicorum, nn. 2.5.7 und iiberhaupt
meist im Laienapostolatsdekret.

342



oder viele Priester in Zwangssituationen. Im Warthegau des GroRdeutschen Reiches
hatten die Priester im Personalausweis stehen: Beruf — ungelernter Hilfsarbeiter,
Sonntagsbeschiftigung: Kirchendiener. In diesem Verstindnis konnten sogar Mitglie-
der des Ritestandes Weltchristen sein, wenn sie niamlich profane Berufe ausiiben, also
Physik, Meiereiverwaltung oder Forstmeisterei als Beruf betreiben, was auch heute
noch vorkommen soll. Man muf nimlich dann von ihnen erwarten, daf sie ihren
profanen, ihren weltlichen Beruf genau so weltlich sachkundig und natiirlich auch so
sittlich einwandfrei ausiiben, wie andere weltliche Christen dies sollen.

Es ist also einfach nicht wahr, da es nur zwei besondere Berufungen in der Kirche gibt,
die zum Amt und die zum Ordensstand; es gibt vielmehr viele und sehr vielfiltige und
einander auch oft iiberschneidende Berufungen, ohne die die Kirche ihre Sendung gar
nicht voll erfiillen kann.

7. Wenn audh das neue kirchliche Rechtsbuch an vielen Stellen vom Laien — wenn wir
den Ausdruck noch gebrauchen — und seinen Rechten, Pflichten und Aktivititen wird
sprechen miissen, so wird dies doch vor allem in jenem Teil geschehen, der von den
Personen handeln wird.

Niemand wird leugnen, daB8 der Teil des Personenrechtes, der heute mit ,,de laicis”
iiberschrieben ist, doch etwas armselig geraten ist. Es sollte aber iiberlegt werden,
ob nicht im Sinne unserer Erwégungen iiber den Laienbegriff das ganze Personenrecht,
das weithin vom Klerus her konzipiert ist, von Grund auf neu organisiert werden miifSte.
So sollte wohl an der Spitze des Personenrechtes in Anlehnung an die Kirchenkonsti-
tution ein eigener Titel ,de populo Dei eiusque membris in genere” stehen; dann
erst sollten die Titel iiber die einzelnen Kategorien und Dienste in diesem Volk und
fiir dieses Volk behandelt werden: ,,de christifidelibus saecularibus”, ,de christifidelibus
clericis”, ,,de christifidelibus religiosis” und als letzte neue Kategorie ,,de christifidelibus
in speciali servitio Ecclesiae”. Dabei mochte ich sogar die Reihenfolge verteidigen. Es
scheint nimlich angemessen, nachdem im allgemeinen vom Volk Gottes und seinen
Gliedern die Rede war, zuerst von den Weltchristen zu handeln, da diese zwar verschie-
dene fiir Kirche und Welt hochst bedeutsame Sonderaufgaben je nach ihrer personlichen
Veranlagung und nach ihrer familidren, beruflichen und gesellschaftlichen Stellung
iibernehmen konnen und sollen, aber doch in einer gewissen fundamentalen Situation
in der Kirche verbleiben, in die sie durch die Taufe eingetreten sind und aus der
allein sie in die verschiedenen, oft sogar nur zusitzlichen kirchlichen Sonderdienste
berufen werden konnen, als Kleriker oder Ordensleute oder als sonstige kirchliche
Amtstréager.

III. Einzelne Desiderate

Es soll versucht werden, diese Desiderate in den eben umrissenen Rahmen eines neuen
Personenrechtes einzuordnen und dabei gleich den Aufbau der einzelnen Titel zu
skizzieren.

1. De populo Dei eiusque membris

1. Zunichst miite von der Kirche als Volk Gottes und vom Volk Gottes als solchem
grundsitzlich gehandelt werden.

2. Dann wire zu handeln von der Person in diesem Volk: wie und wodurch sie
konstitutiert wird, von ihrer Wiirde, von den vielfachen Diensten und Gaben, dafl
die durch die Taufe begriindete Personalitit niemals mehr ganz erloschen kann; also
wesentlich von dem, was heute im can. 87 steht.

3. Sollte von den Verschiedenheiten in diesem Volk gehandelt werden. Denn in diesem
Volk ist eine Einheit der Sendung, aber eine Vielfalt der Dienste und Gaben, die man
zum Wohl des ganzen Volkes empfingt4. Alle sind und bleiben zwar Glieder des

44 Decr. de apostolatu laicorum, n. 2.

343



Volkes, durch die Taufe Christus und seinem Leib eingegliedert und am priesterlichen,
prophetischen und kéniglichen Amt Christi teilhaft geworden, aber sie werden von
Gott zu sehr vielfiltigen und fiir Kirche und Welt héchst bedeutsamen Amtern beru-
fen und zur Ausiibung dieser Amter mit ebenso vielfiltigen Gaben beschenkt. Hier
miifiten dann alle die Kategorien von Christen aufgezihlt werden, die wir schon ge-
nannt haben und von denen dann in den folgenden besonderen Titeln des Personen-
rechtes zu handeln wire, wiewohl im Leben ein und dieselbe Person an mehreren
dieser Kategorien partizipieren kann.

4. Sollte grundsitzlich von den Gemeinschaften (communitates) des Gottesvolkes ge-
sprochen werden, nidmlich von den verschiedenen Teilgemeinschaften innerhalb der
grofen Gemeinschaft des Volkes Gottes, die Rechtssubjekte in der Kirche sind oder
sein sollten. Hier miifite grundsitzlich also vom Didzesan- und Pfarrvolk, von der
diozesanen und pfarrlichen #xxAnoic. gesprochen werden. Im geltenden Kirchenrecht
gilt das Diozesan- bzw. Pfarrvolk mehr oder minder nur als das dem kirchlichen
Amt zugewiesene Seelsorgsobjekt. Wenn man die ,gens sancta” und den ,,populus
acquisitionis” und den ,,populus Dei” des ersten Petrusbriefes (1 P 2, 9f.), und die
Lehre der Kirchenkonstitution iiber das Volk Gottes ernst nimmt, dann diirfte wohl
auch das kanonische Recht das ganze Didzesan- und Pfarrvolk nicht nur als Objekt,
sondern miifite es auch als Subjekt bzw. als Konsubjekt, nidmlich als Inhaber von
gewissen Pflichten und Rechten hinsichtlich der Seelsorge betrachten und in Erscheinung
treten lassen. Hier ginge es also um eine Verstirkung des korperschaftlichen Charak-
ters der kirchlichen juristischen Personen. Dies legt sich schon dadurch nahe, daf die
materiellen Grundlagen der bisherigen mit Rechtspersonlichkeit ausgestatteten kirchli-
chen Anstalten wie Benefizium und Kirchenfabrik ohnedies immer fragwiirdiger
werden. Es sollte darum iiberlegt werden, ob nicht das Pfarrvolk und vielleicht
auch das Didzesanvolk selbst Rechtspersénlichkeit erlangen konnten, freilich unter
genauer Abgrenzung seiner Rechte und Pflichten. Dadurch wiirde jedenfalls das
Verantwortungsbewuftsein der Ditzesan- und Pfarrangehérigen gestirkt. Man sollte
solche Probleme in Fachzeitschriften mehr behandeln.

5. Miifite von den fundamentalen Rechten und Pflichten aller Glidubigen als Glieder
des Gottesvolkes gehandelt werden.

a) Den Gliubigen steht das Recht zu, einzeln und in Gemeinschaft, frei ihren Glau-
ben zu bekennen, den frei anzunehmen sie ein natiirliches Recht haben. Dieses Recht
enthidlt auch die Freiheit, den Glaubenssinn der Kirche zum Ausdruck zu bringen,
ihren Glauben zu bezeugen und unter Anwendung von dazu niitzlichen oder notwen-
digen Mitteln in der Welt zu verbreiten. Diesem Recht entsprechen auch Pflichten,
vor allem die, das Apostolat der Evangelisation auszuiiben und auf geeignete Weise
Ungldubigen und Gliubigen zu helfen, daf sie zum Glauben gelangen oder in ihm
wachsen.

b) Den Glidubigen steht das Recht zu, an der Liturgie der Kirche, an ihrem sakramen-
talen Leben, an ihren Gebeten und an ihrer Bufle aktiv teilzuhaben; die Sakramente
und Sakramentalien, so weit sie dazu befihigt und berechtigt sind, zu spenden und zu
empfangen; den eigenen Ritus zu bewahren; und wenn kein rechtliches Hindernis vor-
liegt, das kirchliche Begribnis zu erlangen. Den Rechten entsprechen auch wieder
Pflichten.

¢) Den Glidubigen steht das Recht zu, am Aufbau des gesellschaftlichen Lebens der
Kirche teilzunehmen; unter den entsprechenden Voraussetzungen in den Ehestand,
in den Klerus oder Ritestand einzutreten; aktiv am Leben der Gemeinschaften teil-
zunehmen, in die sie in der Kirche eingegliedert werden, wie etwa Bistum oder
Pfarrei; sie haben auch die entsprechenden Rechte auf kirchliche Ehrenbezeigungen und
auf die Setzung rechtsgiiltiger Akte. Sie haben das Recht, sich zu versammeln, Ver-
einigungen zu griinden zur Erreichung religitser und apostolischer Ziele in Kirche und

344



Welt, und die so gegriindeten Vereinigungen zu leiten; in hnlicher Weise auch Werke
und Institute, die solchen Zielen ‘dienen, zu griinden. Sie haben freilich die Pflicht,
diese ganze Aktivitit dem Gemeinwohl der Kirche unterzuordnen, iiber das zu wachen,
der Dienst der Leitung da ist.

d) Den Gliubigen steht das Recht zu, von ihren amtlichen Seelsorgern die fiir das
Heil und das Leben der Gemeinde notwendigen geistlichen Hilfen zu empfangen, vor
allem die geeignete religiose Unterweisung, Beratung und Information; ebenso das
Recht, mit allen Trigern des Leitungsdienstes auch persénlich Verbindung aufzuneh-
men. lhrerseits sind sie gehalten, auch selbst zur entsprechenden Information der
Amtstriger beizutragen, also ihre Meinung offen zum Ausdruck zu bringen und die
Amtstriger iiber die 6ffentliche Meinung nicht im unklaren zu lassen; das Konzil
spricht an einer Stelle davon, daff das zur ernsten Pflicht werden kann%®. Sie sind
auch gehalten, fiir die Aufgaben der Kirche nach ihren Méglichkeiten die entsprechenden
personellen und materiellen Hilfen zu leisten.

e) Die Gliubigen haben das Recht, Zertifikate iiber ihren eigenen Status in der Kirche
und entsprechende Zeugnisse von der kirchlichen Autoritit zu erhalten; sie haben
das Rekursrecht an die jeweils hohere Autoritdt, auch gerichtlich, um ihre Rechte sicher-
zustellen, ihre Schwierigkeiten kundzutun, Berichtigungen zu verlangen, im Fall einer
Anklage gehort zu werden, sich verteidigen zu konnen, eventuell den Namen des
Denunzianten zu erfahren und ihm gegeniibergestellt zu werden; sie haben das
Recht auf Wahrung des Briefgeheimnisses und die Pflicht, ihnen anvertraute Geheim-
nisse zu hiiten. Sie haben auch Pflicht und Recht, die fiir das kirchliche Leben so for-
derliche 6ffentliche Meinung mit zu bilden.

2. De christifidelibus saecularibus (Die Weltchristen)

1. Zunichst wire zu betonen, daR es sich um die Christen handelt, die inmitten
der Welt, ehelos oder zum sakramentalen Stand der Ehe berufen und sakramental
begnadet, zu den vielfiltigen weltlichen Aufgaben und Diensten von Gott berufen
werden, fiir deren Ausiibung sie von Gott mit reichlichen Gaben beschenkt werden,
ohne daf freilich dafiir besondere Weihen notwendig wiren. Hier ist vor allem von
jenen Weltchristen die Rede, die nicht Kleriker sind und auch nicht dem Réitestand
angehtren, wenn auch vieles mutatis mutandis von solchen Klerikern und Angehdrigen
des Ritestandes gilt, die de facto, aus welchen Griinden immer, in der Welt leben und
Weltaufgaben iibernommen haben oder iibernehmen muften.

2. Dann wire von den besonderen Rechten und Pflichten dieser Weltchristen zu reden
und zu betonen, daf alles, was im vorausgegangenen Teil iiber die Personen im Volk
Gottes, und iiber die allen gemeinsamen Rechte und Pflichten gesagt wurde, auch von
den Weltchristen gilt. Dann miiflte erwdhnt werden, was sich entweder in besonderer
Weise auf die Weltchristen bezieht oder ihnen eigentiimlich ist.

a) So obliegt den Weltchristen nach Fahigkeit und Moglichkeit das Recht und oft
sogar die Pflicht, zur Entfaltung der kirchlichen Lehre iiber die christliche Durchdrin-
gung der zeitlichen Ordnung von ihrer Sachkompetenz her beizutragen und den ihnen
entsprechenden Teil der Sendung der Kirche auszuiiben*®.

b) Von manchen Rechten und Pflichten der Weltchristen wird auch im kommenden
Kapitel iiber die apostolischen Aktivititen der Weltchristen zu reden sein.

¢) Auch von den Rechten und Pflichten der Weltchristen in den verschiedenen didze-
sanen und pfarrlichen Gremien wird die Rede sein miissen. Hier konnte auch schon
iiber das aktive und passive Wahlrecht zu verschiedenen diézesanen und pfarrlichen
Amtern, iiber die Rechte des Pfarr- und Dibzesanvolkes als Rechtssubjekt, iiber das
Familienrecht u. 4. gesprochen werden.

45 Const. dogm. de ecclesia, n. 37.
48 Decr. de apostolatu laicorum, nn. 6 s.

345



3. Ein weiteres Kapitel miiBte iiber die apostolische Aktivitit der Weltchristen handeln.
a) Nach allgemeinen Vorbemerkungen und Begriffserklarungen (was ist das Apostolat
dieser Weltchristen?¥, welches sind seine Formen?%s, seine gestuften Beziehungen zur
Hierarchie? was bedeutet die Freiheit in der Griindung apostolischer Vorhaben, im
Beitritt und in der Leitung? was bedeutet die commendatio solcher Vorhaben, was man-
datum, was missio specialis?®® miiite festgestellt werden, da Laien schon auf Grund
der Taufe die Fihigkeit haben, von der Hierarchie zu besonderen kirchlichen Auf-
trigen und Amtern herangezogen zu werden®. Es wire sehr zu iiberlegen, ob und
wieweit nicht Weltchristen unter Abinderung des can 118 bevollmichtigt werden
sollten, unter bestimmten Umstinden, wenigstens ad casum gewisse Jurisdiktions-
akte zu setzen, etwa im kirchlichen Gerichtswesen.

Uber die pfarrlichen, ditzesanen und weltkirchlichen Gremien zur Forderung der apo-
stolischen Zusammenarbeit®!, iiber die Mitarbeit der Weltchristen an den offiziellen
Pastoralriten®® auf allen Ebenen, iiber das Ernstnehmen des alten kollegialen Prin-
zips wire zu handeln. Zweifellos wird es zu einer vermehrten Mitberatung, Mitsprache
und Mitverantwortung aller Glieder der Kirche kommen, auch in personellen und finan-
ziellen Fragen. Bisher lag die Initiative zu einseitig oben, es miifite die Initiative von
unten erméglicht, ja gefordert werden schon bei der Einberufung solcher Gremien,
denen vielleicht in manchen Fragen auch ein Mitbestimmungsrecht zuerkannt werden
sollte. Endlich wire von der Ausbildung zum Apostolat’® sowie von den im Konzil
angeregten Bildungs-, Studien- und Dokumentationszentren im Dienste des Apostolates
zu reden®,

b) Ein weiterer Punkt wire die apostolische Titigkeit der Weltchristen im geistlichen
Bereich: die Pflichten und Rechte zum Apostolat, die sich aus der Verbundenheit mit
Christus, dem Haupt, ergeben®; der aktive Anteil an der Liturgie, etwa unter be-
stimmten Umstinden die Eucharistie zu spenden, ,feierlich” zu taufen (der wider-
spriichliche Ausdruck ,baptismus privatus” wire zu vermeiden), gewisse Sakramenta-
lien zu spenden, den Volksandachten, im Notfall auch dem offentlichen Kult (etwa
einem Wortgottesdienst) vorzustehen. Zu iiberlegen wéire, ob man nicht unter
Abinderung von can 107 und 108 den Klerikerstand erst mit dem Diakonat beginnen
lassen sollte und was dann mit den niederen Weihen zu geschehen hitte.

Der aktive Anteil der Weltchristen im katholischen Erziehungs- und Unterrichtswesen
wie an der Verkiindigung des Wortes Gottes wire herauszustellen: als Eltern und Paten,
als Lehrer und Erzieher in katholischen Schulen, als Religionslehrer gegeniiber Kin-
dern und Erwachsenen, als Glaubensboten, auch als theologische Lehrer und For-
scher, was das Recht theologische Grade zu erwerben und das grundsitzliche Recht
zur Habilitation fiir Méanner und Frauen implizieren miifite. Can. 1342 sollte abgeschafft
und geeigneten Weltchristen unter bestimmten Umstidnden die Predigterlaubnis gege-
ben werden. Nicht zu vergessen wire der Anteil der Weltchristen am kirchlichen
Zeugnis der Liebe und Bruderschaft.

c) Endlich wire von der apostolischen Aktivitdt der Weltchristen im zeitlichen Bereich
zu reden: von der Apostolizitit dieser Aktivitdt; von der den Weltchristen hier eigen-
tiimlichen Verantwortung; von der Hilfe, die die Hierarchie dabei zu leisten hat5®.

47 Const. dogm. de ecclesia, n. 33; decr. de apostolatu laicorum, n. 2.

48 Decr. de apostolatu laicorum, nn. 9. 15. 19.

4 Ebd., n. 24.

8 Const. dogm. de ecclesia, n. 33.

51 Decr. de apostolatu laicorum, n. 26.

52 Decr, de pastorali episcoporum munere in ecclesia, n. 27; Motu proprio Pauls VI ,Ecclesiae
sanctae” v. 6. 8. 1966, I n. 16: AAS 58 (1966) 766 f.

58 Decr. de apostolatu laicorum, nn. 28—32.

54 Ebd., n. 32.

55 Ebd., n. 2.

58 Ebd., n.7; Const. past. de ecclesia in mundo huius temporis, nn. 36. 40. 42 f, 55. 59. 75 {.

346



4. Ein letztes Kapitel miiflte von den Vereinigungen der Weltchristen sprechen.

a) Zunichst im allgemeinen von der grundsitzlichen Koalitionsfreiheit, von den ver-
schiedenen Formen von Vereinigungen hinsichtlich der Zielsetzung und hinsichtlich
der Beziehung zur Hierarchie, von den Aufgaben der kirchlichen Autoritit ihnen
gegeniiber, von der schuldigen Haltung der Gldubigen gegeniiber den kirchlichen
Vereinigungen, von der Pflege des apostolischen Geistes in ihnen, von den Hilfen zur
Zusammenarbeit und von der notwendigen Anpassung®’.

b) Dann wire von den Vereinigungen der Weltchristen im besonderen zu handeln.
Auch dieser im heutigen Rechtsbuch gepflegteste Teil des Laienrechtes miiite véllig
umgebaut werden. Er ist so klerikalistisch, dal eine Laienfithrung iiberhaupt nicht
vorgesehen ist und darum Organisationen wie die von der kirchlichen Autoritdt in
den letzten Jahrzehnten so forcierte Katholische Aktion im heutigen Rechtsbuch gar
nicht unterzubringen sind. Man miilte wohl associationes commendatae unterschei-
den, die sogenannten freien Vereinigungen, die nur den allgemeinen kirchlichen
Normen unterstehen, nicht einer besonderen kirchlichen Gesetzgebung, die aber wieder
nach der Zielsetzung sehr verschieden sein konnen, und die im strengeren Sinn kirch-
lichen Vereinigungen, besser vielleicht offiziell-kirchlichen Vereinigungen, die wieder
unterschieden werden konnten, je nach dem ihr finis primarius die geistliche Vervoll-
kommnung ihrer Mitglieder, das Apostolat oder das Zeugnis und die Ubung der Cari-
tas ist.

Von diesen vier Kategorien wire dann noch im einzelnen zu handeln. Bei den
offiziell kirchlichen Vereinigungen zur geistlichen Vervollkommnung der Mitglieder,
bei denen heute Dritte Orden, Konfraternititen und piae uniones unterschieden wer-
den, konnte man sich mit ,tertii ordines saeculares” und ,sodalitates catholicae” be-
gniigen. Bei den im eigentlichen Sinn apostolischen Vereinigungen miiflte auf die auch
hier mogliche Vielfalt hingewiesen und dann von der besonderen Form der Katholi-
schen Aktion gehandelt werden mit ihren vom Konzil festgelegten vier Wesensmerk-
malen und ihren nach Lindern, Zeiten und konkreten Notwendigkeiten verschiedenen
Strukturen: so gibt es unitaristische oder foderative Formen, allgemeine oder speziali-
sierte Katholische Aktionen®.

3. De christifidelibus in speciali servitio ecclesiae

Dieser in der Kirche der Gegenwart zu immer groferer Bedeutung kommenden Kate-
gorie von Christen miilte ein eigener Titel gewidmet werden. Er konnte entweder
gleich hier folgen oder am Ende des Personenrechtes nach dem Titel iiber die Mit-
glieder des Ritestandes.

1. Einleitend wire die Kategorie als solche zu beschreiben. Es geht um Christen ohne
besondere Weihe- oder Ritebindung, verheiratete oder ledige, die sich auf Dauer oder
Zeit dem Dienst der Kirche und ihrer Einrichtungen und Werke, auch ihrer Vereini-
gungen, haupt- oder nebenberuflich zur Verfiigung stellen. Sie stellen in dieser Funk-
tion eine eigene Kategorie dar und sind in dieser Funktion eigentlich keine Weltchri-
sten. Auch jene wird man hierher rechnen miissen, die ihre Berufserfahrung der
Mission oder jungen Kirchen, innerhalb der eigenen Nation oder im internationalen
Bereich auf Zeit oder Dauer leihen wie Missionsirzte, Entwicklungshelfer und #hn-
liche®®. Diese Christen haben zum Teil offizielle kirchliche Amter inne: im Bereich der
allgemeinen Pastoral als Seelsorgehelferinnen und -helfer; in der Verkiindigung als
Journalisten, Religionslehrer und Dozenten der Theologie; im liturgischen Dienst als
Lektoren, Kommentatoren, Ostiarier, Akolythen, Choristen, Kantoren, Kiister u. i.;
in der kirchlichen Vertretung, etwa bei internationalen Gremien, wie im diplomatischen

57 Decr. de apostolatu laicorum, nn. 18 f. 21, 23—27.
58 Ebd., n. 20. S Ehd.; n. 22]

347



Dienst; in der kirchlichen, ditzesanen und pfarrlichen Verwaltung als Finanz- und
Caritasdirektoren, aber auch an der rémischen Kurie; in der Leitung der Katholischen
Aktion und anderer offiziell-kirchlicher Vereinigungen. Dariiberhinaus hat das Zweite
Vatikanum nicht nur ein gesamtkirchliches Sekretariat fiir das Laienapostolat einzu-
richten beschlossen®®, sondern Paul VI hat iiberdies angeordnet, da8 in allen rémischen
Dikasterien, in denen die Mitarbeit von Weltchristen niitzlich ist, solche als Konsul-
toren ad casum oder auch auf lingere Zeit heranzuziehen sind. Es ist gar nicht ein-
zusehen, warum das, was hier fiir die romische Kurie gilt, nicht auch fiir Bischofs-
konferenzen und fiir didzesane und pfarrliche Pastoralgremien niitzlich sein sollte.
Allgemeiner Grundsatz sollte heute sein, daf8 alle kirchlichen Amter, die gleich oder
besser von Nichtklerikern iibernommen werden konnen, diesen auch iibertragen
werden.

2. Dann wire von den Rechten und Pflichten dieser Christen im unmittelbaren kirch-
lichen Dienst zu reden, die iiber jene Rechte und Pflichten hinausgehen, die sie mit
allen Christen gemeinsam haben. Ihr wirtschaftlicher Status in der Kirche miifite vor
allem bei hauptberuflichen Trigern den Gesetzen der Gerechtigkeit und Liebe und dem
sonst iiblichen Lebensstandard entsprechen®. Entsprechende Normen miiten parti-
kularrechtlich festgelegt werden.

3. Schliefllich wire vom spezifischen Apostolat dieser Kategorie von Christen und der
dafiir notwendigen eigenen Schulung zu reden.

4. De christifidelibus clericis

5. De christifidelibus in statu consiliorum evangelicorum ab ecclesia sancito
Diese Titeln bilden den Abschluf des Laienrechtes.

Das Konzil war nur ein Anfang. Vielleicht wird der Laie seine im tiefsten von diesem
Konzil gemeinte Gestalt erst erreicht haben, wenn er aufgehort hat, Laie, das heifdt
blofes Gegeniiber der Hierarchie, des Amtes zu sein, wenn er sich nur noch als Glied
des heiligen Volkes Gottes weiff mit seiner spezifischen Berufung und den dieser
Berufung entsprechenden Gaben, in engem Austausch des Glaubens, der Hoffnung und
der Liebe und in enger partnerschaftlicher Zusammenarbeit mit allen anderen Glie-
dern, die #hnliche und andere Berufungen im Dienst des gleichen Volkes erfiillen.
Ahnlich werden die Triger des Leitungsamtes ihre von diesem Konzil gemeinte
Gestalt am besten finden, wenn auch sie aufhéren, blofes Gegeniiber eines Unter-
tanen- und Niedervolkes zu sein, iiber das sie herrscherlich gebieten, ohne Wider-
spruch zu dulden oder nur andere Meinungen anzuhéren und zu erwigen, wenn sie
wissen, da ihr Amt nichts ist als Dienst gegeniiber dem Herrn und seinem Volk,
nichts als Dienst des Wortes, der Verséhnung und der Leitung, daf} sie aber, abgese-
hen von der Besonderheit dieses ihres Dienstes, auch nur Briider derer sind, denen sie
vorstehen, und desselben Dienstes bediirftig.

Sicher wird nur ein Teil der vorgelegten Uberlegungen in das kommende Kirchenrecht
eingehen konnen; wohl schon deshalb, weil es wahrscheinlich nur ein Rahmenrecht
sein wird, das die Details angepaften Partikularrechten iiberlift. Von Bedeutung ist
nur, daf die Kirchenrechtsreform auch hinsichtlich des Laien vom gleichen Geist getra-
gen ist, von dem das Konzil getragen war; dann wird sie nicht unwesentlich mit-
helfen, der Kirche jene Gestalt zu geben, die die Kirche von morgen und iibermorgen
braucht.

% Ebd., n. 26; Motu proprio ,Catholicam Christi Ecclesiam” v. 6. 1. 1967: AAS 59 (1967)
25—28.
% Decr. de apostolatu laicorum, n. 22.

348



