einander tatsdchlich durch das Konzil niher-
gekommen sind bzw. niherkommen kénnen
und welche Méglichkeiten ihnen dazu noch
offenstehen” (5).

Damit ist schon angedeutet, worum es in
den einzelnen Beitrigen geht. K. Rahner
beantwortet die Frage , Was wurde erreicht?”
(7—34). Er betont mit Recht, daf8 bei richtig
angelegten MaBstiben ,man gewiff mit
Dankbarkeit gegeniiber der Gnade Gottes
sagen miisse, daf das Konzil mehr erreicht
hat, als was selbst seine grofiten Befiir-
worter und besten Freunde worher zu hoffen
wagten” (7). ,Die ganze Arbeit kreiste um
die Kirche selbst”, was R. in einer geschickt
zusammengestellten, an der Konzilskonsti-
tution Lumen gentium ausgerichteten Gliede-
rung der Konzilsdokumente, die die Ergeb-
nisse sammelt, plastisch vor Augen fiihrt.
Mit Recht bemerkt er zudem, daf dieses
Konzil ,das erste unter allen Skumenischen
Konzilien (war), das man ein Konzil der
Liturgie, ein Konzil der Missionen, ein Kon-
zil des Dialogs mit der Welt, ein Konzil des
Okumenismus nennen kann” (9 £). Im ein-
zelnen sodann geht R. auf zahlreiche Kon-
zilsdekrete und -erldsse ein, um an ihnen
aufzuzeigen, was sie an Erfiillung, was an
Hoffnungen, gelegentlich auch an Unerfiill-
tem enthalten. Es ist hier nicht der Ort, das
im einzelnen darzulegen; dafiir sei die
Lektiire selbst empfohlen.

Der Beitrag O. Cullmanns ,5Sind unsere
Erwartungen erfiillt?” (35—66) gibt eine be-
zeichnend vorsichtige, doch entschiedene Ant-
wort, die sich zunéchst in dem Satz nieder-
schlagt: ,Die Frage ist in dieser Form viel-
leicht verfriitht (35). Es liegt ihm auch sehr
daran, die Frage prazisiert zu sehen auf die
nprotestantischen Erwartungen”, in denen
zudem ,das unvermeidlich subjektive Ele-
ment... (mit) in Betracht (zu) ziehen (ist),
auch was die Beurteilung betrifft” (36).
C. unterscheidet in seiner Stellungnahme
genau zwischen legitimen Erwartungen und
Illusionen, die man sich hiiben wie driiben
gemacht habe. Dies Konzil sei kein Unions-
konzil gewesen und habe es auch gar nicht
sein wollen. Seine Bemerkungen zu dem
Positiven und dem Negativen des Konzils
stellt er unter die Devise nicht des Kritisie-
rens, sondern des Priifens (nach 1 Thess 5,
21). Zusammenfassend sagt C. sehr schon:
sWenn ich zum Schluf auf das Konzil
zuriickschauend sage, daf aufs Ganze die
Erwartungen, soweit es nicht Illusionen
waren, und abgesehen von Einzelpunkten
(dazu =zdhlten ihm besonders bestimmte
mariologische Auferungen; vgl. 51 f.), erfiillt
und in vielem sogar iibertroffen sind, und
wenn ich auf die Wirkung in der Zukunft
vorausschavend die Uberzeugung ausdriicke,
daB die katholische Kirche ihr Gesicht in den
Grenzen der Kontinuitit weiter wandeln und
daff unsere Anniherung weitere Fortschritte
machen wird, so deshalb, weil ich iiberzeugt

bin, daf neben allen anderen Geistern, trotz
Diplomatie und Agitation, auch der Heilige
Geist am Werke war” (65).

Der dritte Beitrag, von H. Fries, beantwortet
die Frage: Sind die Christen einander niher
gekommen? (67—132). Er teilt seinen Essay
in vier Abschnitte. Der erste gibt Rechen-
schaft iiber das Geschehen (67—87), ein
Bericht, der mehr ist als was man gemeinhin
darunter versteht: Es werden deutlich theo-
logisch und theologiegeschichtlich relevante
Akzente gesetzt. Der zweite Abschnitt be-
spricht die Texte des Konzils (87—120). Unter
der Frage des Themas beleuchtet Fr. die
Liturgiekonstitution, die iiber die Kirche, das
Dekret iiber den Okumenismus, die Erkli-
rung iiber die Religionsfreiheit und die
Konstitution iiber die gottliche Offenbarung.
Der kurze dritte Abschnitt (120—125) befaf3t
sich mit der Resonanz des Konzils, das,
trotz allem, gesehen wird mit ,, Anerkennung,
Freude, Respekt, Zustimmung” (121). Der
letzte Abschnitt stellt die sicher #uflerst
wichtige Frage: Was sollen wir tun? (125
bis 132). Die Antwort: Das Konzil nicht zur
Historie, zum Thema (spiterer) wissen-
schaftlicher Untersuchungen machen (wenn
auch natiirlich das an rechter Stelle), sondern
aus dem vom Konzil gemachten Anfang
heraus an die Arbeit gehen, die Fragen
weiterhin sehen und als solche anerkennen,
die Antworten weiterhin suchen und vor
allem ins Werk setzen. Auch dazu tut eine
Ubersicht, wie sie dieses Bindchen in den
drei Beitrigen bietet, einen guten, notwen-
digen Dienst.

Rom Raphael Schulte

SCHEFFCZYK LEO, Von der Heilsmacht des
Wortes. Grundziige einer Theologie des
Wortes. (307.) Max-Hueber-Verlag, Miinchen
1966. Leinen DM 19.80.

Das Buch ist wesentlich der katholischen
Dogmatik zuzuordnen. Es kénnte als wichtige
Ergdnzung zum absolvierten Theologie-
studium vielen Seelsorgern dienen, da eine
Homiletik vergangener Zeit die Theologie
des Wortes nicht so in den Mittelpunkt ge-
stellt hat. Der Autor sagt: ,Wenn man, wie
es heute weithin geschieht, dem Worte Got-
tes Heilswirksamkeit zuschreibt und es dem
Sakrament angleicht, miifte man eigentlich
die Theologie des Wortes in derselben
Griindlichkeit entwickeln, mit der seit dem
hohen Mittelalter die Sakramentenlehre ent-
wickelt wurde” (11). Die Motive zu einer
solchen Theologie des Wortes werden von
ihm mit Recht abgeleitet aus der Neu-
besinnung auf die Heilige Schrift, aus den
Anregungen der liturgischen Bewegung, aus
dem Gesprdch mit der evangelischen Theo-
logie, aus den Wirkungen des geschichtlichen
Bewufitseins der Moderne, aus dem anthro-
pozentrischen Zug, aus dem dialogischen Ver-
standnis der Heilswirksamkeit, aus dem Ein-

393



satz des philosophischen Denkens. Diese
Neubesinnung ist da, denn in der Vergangen-
heit hat man die katholische Kirche oftmals
als , Kirche des Sakramentes” stark mit der
Kirche des Wortes” konfrontiert und unter
dieser die evangelischen Kirchengemeinschaf-
ten gemeint (vgl. 14). Der Autor meint,
daf diese Theologie des Wortes einfach not-
wendig ist, weil sie ,als Voraussetzung und
Einleitung eines noch stirkeren Gottes-
bezuges zu werten” (21) ist. ,Eine Theologie
des Wortes ist deshalb geeignet, genauso
die Wirklichkeit des Menschen zu erschlie-
fen wie die Grofe Gottes in den Blick zu
bringen, und dies auf Grund der dialogi-
schen Struktur des Wortes. Sie erfiillt damit
das Anliegen des modernen Glaubensden-
kens, dessen Aussagen iiber Gott zugleich
Feststellungen iiber den Menschen sein wol-
len, wie es auch umgekehrt in der Subjek-
tivitit des Menschen den Bezug zum Gott-
lichen aufweisen will. Darin liegt ein weite-
rer Grund und Antrieb, warum die Theo-
logie des Wortes in der Gegenwart als ein
ernstliches Desiderat empfunden wird” (21).
Das Buch hat drei Kapitel: Das Wort als
geschopfliche Wirklichkeit; das Wort in der
Heilsgeschichte; das Wort in der Kirche. Im
ersten Kapitel wird vom philosophisch-
philologischen Bereich aus das Wort als
geschopfliche Wirklichkeit betrachtet: Der
Mensch und seine Sprache; das Verhiltnis
von Sprache und Denken in geschichilicher
Sicht; die Einheit von Sprache und Denken;
die Sprache und der Leib; der Ursprung der
Sprache; der Dienst der Sprache an der
Selbstverwirklichung des Menschen; die
Bedrohtheit und die Verderbnis des Wortes.
Damit gewinnt dieser Teil mit seinen hun-
dert Seiten einen allgemein interessanten
Aspekt Ffiir Philosophen, Philologen und
Theologen. Die Verwendung zahlreicher
philosophischer und theologischer Literatur
gewihrleistet eine umsichtige Durcharbeitung
der Themen. Das zweite Kapitel will die
,Realitit des Wortes unter das Licht der
Offenbarung” (108) stellen. Die einzelnen
Hauptthemen lauten: Die Schopfung als
heilshaftes Wortgeschehen; der Einbruch der
Siinde und das Wort als Widerspruch; das
Wort Gottes als Heilsverheifung bei den
Vitern Israels; das Wort Gottes als Gerichts-
verheifung bei den Propheten; das Wort
Gottes als Gesetz Israels; Christus als das
vollkommene Wort Gottes an die Mensch-
heit. Die Theologie des Wortes will der
Autor als ein Eingehen auf die Bedeutung
und Wirkung sehen, ,die das Wort in der
von Gott gefiihrten Geschichte des Heiles
entfaltete. Erst wenn das Wort als Heils-
mittel] in der Hand Gottes erkannt wird,
ist seine theologische Bedeutung und Wertig-
keit ausgeschopft” (108).

Es werden die wichtigsten Stationen des
Wortes in der Heilsgeschichte” besprochen,
angefangen von der heilsgehduften Schop-

394

fung bis zur Erlosung durch ,Christus als
ereignishaftes Wort” (164). Die Auseinander-
setzung, aber auch die Herausstellung ge-
meinsamer Ideen mit den evangelischen
Theologen findet im letzten Abschnitt eine
vorziigliche Klarstellung (vgl. 168 £.), wo der
Verf. gegen eine extreme Worttheologie Stel-
lung bezieht.

Das dritte Kapitel ist mit seinem Grund-
anliegen, dem ,Wort in der Kirche”, eine
Uberlegung der konkretisierten Auswirkung
und fortwidhrenden Lebendigmachung des
Wortes in unsere Zeit (170 ff.). Es behandelt
folgende Punkte: Die Kirche als Schépfung
des Wortes und ihre worthafte Gestalt; das
apostolische Wort als auferbauende Kraft
der Kirche; das Wort Gottes im normativen
Zeugnis der HI. Schrift; das Wortverstindnis
in der Geschichte der Kirche; das Weiter-
ergehen des Wortes Gottes in der gegen-
wirtigen Verkiindigung der Kirche; die Ein-
heit von Wort und Sakrament.

Uberall spiirt man den Dogmatiker, der
grundlegend Feststellungen macht, die von
jedem, der in der Heilssorge aktuell wirkt,
dringend iiberlegt werden sollen. Besonders
wichtig erscheint die Darlegung iiber die
Einheit von Wort und Sakrament: ,Eine
Theologie des Wortes, die auf dem Funda-
ment der Schrift steht, die die Zeugnisse der
frithen Tradition der Kirche ernst nimmt
und die positiven Offenbarungsdaten im
Lichte des gegenwirtigen Glaubensbewuf3t-
seins reflektiert, muff zu der Erkenntnis
gelangen, daf das Wort in der Kirche keine
Randexistenz besitzt. Es hat keine nur dis-
ponierende Bedeutung fiir ein noch zen-
traleres Gnadengeschehen, es ergeht nicht
nur zur Belehrung und zur moralischen
Vorbereitung auf die Gnade (264).

Im Nachwort weist der Autor darauf hin,
daf diese Theologie des Wortes nicht nur
als eigener Traktat im dogmatischen Gesamt-
aufbau zu entwidkeln ist, ,sondern ihre
Ergebnisse gleichsam als Spurenelemente in
den ganzen Kreislauf des theologischen Den-
kens aufzunehmen” (290) sind. Ein Schrift-
stellen-, Personen- und Sachregister ergédnzt
das Buch. Scheffczyk, Nachfolger von
M. Schmaus auf dem Lehrstuhl fiir Dogmatik
an der Universitit Miinchen, gibt mit diesem
Buch eine Grundlegung fiir die im katholi-
schen Bereich bisher weitgehend nicht so
beachtete Theologie des Wortes. Das Stu-
dium des Buches ist den Seelsorgern, Reli-
gionslehrern und Theologiestudenten beson-
ders fiir die homiletische Grundlegung an-
zuraten.

Linz/Donau

SARTORY THOMAS, Eine Neuinterpreta-
tion des Glaubens. Ein 6kumenischer Beitrag
zum Gesprich iiber die Zukunft der Kirche
und der Christen. (144.) Benziger-Verlag,
Einsiedeln 1966. Kart. DM/sfr 9.80.

Das Buch behandelt, wenn auch in frag-

Alois Wagner



