satz des philosophischen Denkens. Diese
Neubesinnung ist da, denn in der Vergangen-
heit hat man die katholische Kirche oftmals
als , Kirche des Sakramentes” stark mit der
Kirche des Wortes” konfrontiert und unter
dieser die evangelischen Kirchengemeinschaf-
ten gemeint (vgl. 14). Der Autor meint,
daf diese Theologie des Wortes einfach not-
wendig ist, weil sie ,als Voraussetzung und
Einleitung eines noch stirkeren Gottes-
bezuges zu werten” (21) ist. ,Eine Theologie
des Wortes ist deshalb geeignet, genauso
die Wirklichkeit des Menschen zu erschlie-
fen wie die Grofe Gottes in den Blick zu
bringen, und dies auf Grund der dialogi-
schen Struktur des Wortes. Sie erfiillt damit
das Anliegen des modernen Glaubensden-
kens, dessen Aussagen iiber Gott zugleich
Feststellungen iiber den Menschen sein wol-
len, wie es auch umgekehrt in der Subjek-
tivitit des Menschen den Bezug zum Gott-
lichen aufweisen will. Darin liegt ein weite-
rer Grund und Antrieb, warum die Theo-
logie des Wortes in der Gegenwart als ein
ernstliches Desiderat empfunden wird” (21).
Das Buch hat drei Kapitel: Das Wort als
geschopfliche Wirklichkeit; das Wort in der
Heilsgeschichte; das Wort in der Kirche. Im
ersten Kapitel wird vom philosophisch-
philologischen Bereich aus das Wort als
geschopfliche Wirklichkeit betrachtet: Der
Mensch und seine Sprache; das Verhiltnis
von Sprache und Denken in geschichilicher
Sicht; die Einheit von Sprache und Denken;
die Sprache und der Leib; der Ursprung der
Sprache; der Dienst der Sprache an der
Selbstverwirklichung des Menschen; die
Bedrohtheit und die Verderbnis des Wortes.
Damit gewinnt dieser Teil mit seinen hun-
dert Seiten einen allgemein interessanten
Aspekt Ffiir Philosophen, Philologen und
Theologen. Die Verwendung zahlreicher
philosophischer und theologischer Literatur
gewihrleistet eine umsichtige Durcharbeitung
der Themen. Das zweite Kapitel will die
,Realitit des Wortes unter das Licht der
Offenbarung” (108) stellen. Die einzelnen
Hauptthemen lauten: Die Schopfung als
heilshaftes Wortgeschehen; der Einbruch der
Siinde und das Wort als Widerspruch; das
Wort Gottes als Heilsverheifung bei den
Vitern Israels; das Wort Gottes als Gerichts-
verheifung bei den Propheten; das Wort
Gottes als Gesetz Israels; Christus als das
vollkommene Wort Gottes an die Mensch-
heit. Die Theologie des Wortes will der
Autor als ein Eingehen auf die Bedeutung
und Wirkung sehen, ,die das Wort in der
von Gott gefiihrten Geschichte des Heiles
entfaltete. Erst wenn das Wort als Heils-
mittel] in der Hand Gottes erkannt wird,
ist seine theologische Bedeutung und Wertig-
keit ausgeschopft” (108).

Es werden die wichtigsten Stationen des
Wortes in der Heilsgeschichte” besprochen,
angefangen von der heilsgehduften Schop-

394

fung bis zur Erlosung durch ,Christus als
ereignishaftes Wort” (164). Die Auseinander-
setzung, aber auch die Herausstellung ge-
meinsamer Ideen mit den evangelischen
Theologen findet im letzten Abschnitt eine
vorziigliche Klarstellung (vgl. 168 £.), wo der
Verf. gegen eine extreme Worttheologie Stel-
lung bezieht.

Das dritte Kapitel ist mit seinem Grund-
anliegen, dem ,Wort in der Kirche”, eine
Uberlegung der konkretisierten Auswirkung
und fortwidhrenden Lebendigmachung des
Wortes in unsere Zeit (170 ff.). Es behandelt
folgende Punkte: Die Kirche als Schépfung
des Wortes und ihre worthafte Gestalt; das
apostolische Wort als auferbauende Kraft
der Kirche; das Wort Gottes im normativen
Zeugnis der HI. Schrift; das Wortverstindnis
in der Geschichte der Kirche; das Weiter-
ergehen des Wortes Gottes in der gegen-
wirtigen Verkiindigung der Kirche; die Ein-
heit von Wort und Sakrament.

Uberall spiirt man den Dogmatiker, der
grundlegend Feststellungen macht, die von
jedem, der in der Heilssorge aktuell wirkt,
dringend iiberlegt werden sollen. Besonders
wichtig erscheint die Darlegung iiber die
Einheit von Wort und Sakrament: ,Eine
Theologie des Wortes, die auf dem Funda-
ment der Schrift steht, die die Zeugnisse der
frithen Tradition der Kirche ernst nimmt
und die positiven Offenbarungsdaten im
Lichte des gegenwirtigen Glaubensbewuf3t-
seins reflektiert, muff zu der Erkenntnis
gelangen, daf das Wort in der Kirche keine
Randexistenz besitzt. Es hat keine nur dis-
ponierende Bedeutung fiir ein noch zen-
traleres Gnadengeschehen, es ergeht nicht
nur zur Belehrung und zur moralischen
Vorbereitung auf die Gnade (264).

Im Nachwort weist der Autor darauf hin,
daf diese Theologie des Wortes nicht nur
als eigener Traktat im dogmatischen Gesamt-
aufbau zu entwidkeln ist, ,sondern ihre
Ergebnisse gleichsam als Spurenelemente in
den ganzen Kreislauf des theologischen Den-
kens aufzunehmen” (290) sind. Ein Schrift-
stellen-, Personen- und Sachregister ergédnzt
das Buch. Scheffczyk, Nachfolger von
M. Schmaus auf dem Lehrstuhl fiir Dogmatik
an der Universitit Miinchen, gibt mit diesem
Buch eine Grundlegung fiir die im katholi-
schen Bereich bisher weitgehend nicht so
beachtete Theologie des Wortes. Das Stu-
dium des Buches ist den Seelsorgern, Reli-
gionslehrern und Theologiestudenten beson-
ders fiir die homiletische Grundlegung an-
zuraten.

Linz/Donau

SARTORY THOMAS, Eine Neuinterpreta-
tion des Glaubens. Ein 6kumenischer Beitrag
zum Gesprich iiber die Zukunft der Kirche
und der Christen. (144.) Benziger-Verlag,
Einsiedeln 1966. Kart. DM/sfr 9.80.

Das Buch behandelt, wenn auch in frag-

Alois Wagner



mentarischer Kiirze, vier Themenkreise:
Grundsitzliche Erwdgungen zu einer Neu-
interpretation des Glaubens; Das Gottesbild
und seine Konsequenzen fiir Christologie
und Soteriologie; Entgrenzung des Sakralen;
Das Verhiltnis von Immanenz und Transzen-
denz Gottes und seine unmittelbaren Folgen
fiir den Glaubensvollzug des Christen. Die
Darlegungen sind ausdriicklich als Versuch
und Denkanregung zu verstehen, um das
festgefahrene Schiff” interkonfessionellen,
okumenischen Gesprichs ,wieder flottzu-
machen”. Unter Beachtung des Lebensgefiihls
des modernen, sikularisierten Menschen und
mit Einbeziehung des jiidischen Gesprichs-
partners mochte S. alte Kontroversen zwi-
schen den christlichen Kirchen durch eine
Neuinterpretation des Glaubens iiberwinden.
Die von den Propheten des AT geprigte Bot-
schaft Jesu soll kritisch aus den neutesta-
mentlichen Texten erhoben und so von den
unterschiedlichen theologischen Ausdrudks-
gestalten abgehoben werden, damit das von
theologischen Kontroverspunkten noch un-
belastete Urkerygma vom Reiche Gottes sicht-
bar wird.

Sosehr wir die ehrliche Intention des Autors
anerkennen, so erscheinen uns — abgesehen
einmal von allen Fragen der Inspiration und
des Dogmas — nicht wenige Punkte bedenk-
lich. Wir méchten davon nur zwei heraus-
greifen. Das erste Bedenken betrifft die Dar-
stellung der Gottesproblematik. Aus der
Erfahrung des handelnden Gottes erwuchs
nach S. im Alten Testament Gotteserkennt-
nis. Neben Zeiten des Schweigens Gottes,
in denen der Mensch in einem scheinbar
gottesleeren Geschichtsraum steht, stehen
Zeiten der Gottesnihe, in denen er wieder
Gottes Anrede vernimmt, seine Taten zu
erkennen vermag und unter seinem Anspruch
steht. Die Mitteilung des Jahwe-Namens (Ich
werde da sein, als der ich da sein werde),
ist darum fiir S. die das ganze Alte Testa-
ment bestimmende Grundoffenbarung und
ein bleibendes Kriterium fiir die christliche
Theologie. Gewi8 gehort es zur Eigenart der
biblischen Botschaft, daf der Jude aus der
Geschichte seines Volkes — wenigstens retro-
spektiv — Gott aus dessen gqualifiziertem
Handeln erkennen konnte. Gottes Allmacht
und Erbarmen, seine Personalitit, das dia-
logische Verhiltnis zwischen Gott und Mensch
konnte auf diese Weise sehr unmittelbar und
lebendig zum Bewufltsein kommen. Wer auf
diese Weise da war, brauchte fiir den Juden
nicht erst bewiesen zu werden.

Ist aber ein solches, geschichtsmichtiges Han-
deln Gottes auch schon der einzige Weg und
die theologisch allein legitime Art und Weise
der Losung des Gottesproblems? Verfillt S.
damit nicht selbst einer von ihm abgelehnten
Heilstatsachentheologie? Er betont immer
wieder, dafl nicht gegen die Vernunft ge-
glaubt werden diirfe. Ist damit nicht die
Berechtigung eines auch philosophischen Fra-

gens nach Gott grundsétzlich anerkannt? Und
mufs deshalb nicht jede Zeit mit den ihr zur
Verfiigung stehenden Mitteln die Grunderfah-
rung ihres Daseins auf Gott hin zu reflek-
tieren suchen? Bei aller Reserve, die wir
heute etwa gegeniiber einer, auf einem sta-
tischen Weltbild beruhenden, kosmologischen
Gotteserkenninis anzumelden haben, sollten
wir doch nicht so leichthin, wie S. das tut,
dariiber unser Verdikt fillen. Das gleiche
gilt beziiglich der von anthropologischer
Grundlage ausgehenden Gotteserkenntnis
franzosischer und deutscher Theologen, etwa
der Rahner-Schule, die, wie 5. meint, vor
allem der geheimen Faszination des — mehr-
deutigen — Wortes ,Transzendenz” zu un-
terliegen scheine. S. hitte gut daran getan,
sich von solchen Autoren belehren zu lassen,
denn dann hitte er wohl in seinem vierten
Vortrag iiber ,Gott in Welt” differenzierter
gesprochen. Man kann nicht auf Grund einer
duBeren Analogie moderne, naturwissen-
schaftliche Erkenntnis unbesehen auch auf
philosophisch-theologische Ebene transponie-
ren. AuBerst bedenklich wire eine solche
Ubertragung naturwissenschaftlicher Erkennt-
nisse auf das Verhiltnis Gottes zur Welt.
Gott ist alles andere als der komplementire
Faktor einer — fiir die innerweltlichen Wirk-
lichkeiten damit nicht bestrittenen — realen
Einheit von Diesseits und Jenseits; er ist
nicht diesseitig bestimmt, er ldBt sich nie
auf Immanenz reduzieren, er ist mehr als
das Unbedingte im Bedingten, mehr als die
letzte Tiefe diesseitiger Wirklichkeit. 5.
unterscheidet u.E. viel zuwenig zwischen
dem modus cognoscendi und essendi. Auch
gibt es keinen kontinuierlichen Ubergang
zwischen Diesseits und Jenseits, und das
Wesen der christlichen Hoffnung besteht ge-
rade in der glaubenden Gewifsheit der zwar
endgiiltig schon geschehenen Heilsverfiigung
Gottes, die aber auf die Voll-endung im
Kommen Christi und das Einmiinden in die
endgiiltige Neuschépfung erst noch wartet,
sosehr wir uns auch bewuft sind, daf das
im Hier und Jetzt geprigte ,Antlitz der
Seele” im Augenblidk des Todes auch unser
ewiges Schicksal sein wird.

Ein weiteres Bedenken bezieht sich auf die
Christusproblematik, die wir hier wenigstens
noch kurz andeuten mochten. S. meint die
Christozentrik der christlichen Botschaft
gegeniiber einer Theozentrik der Verkiindi-
gung Jesu bei den Synoptikern nicht ohne
weiteres hinnehmen zu koénnen. Er scheint
zu vergessen, dafl es sich hierbei keineswegs
um kontradiktorische Gegensdtze handelt
und daB die Botschaft von Christus dem
Herrn doch eine durchaus legitime Verdeut-
lichung und Entfaltung der Botschaft vom
Reiche Gottes darstellt (vgl. Schnacken-
burg R., Gottes Herrschaft und Reich. Frei-
burg i. Br. 1961). Sieht man Christus ferner
nur als denjenigen, der uns das rechte Ver-
hiltnis zu Gott erkennen ld8t und es uns

395



auf neue Weise méglich macht, dann ver-
kennt man in aufklirerischer Weise die
wahre Bedeutung seines Kommens, seines
Opfertodes und seiner Auferstehung. Dann
ist es auch nur verstindlich, daf die ,un-
sichtbare, ontische” Erldsung als Ausflucht
und idealistische Verlegenheitslosung erach-
tet wird. Die Konsequenzen sind wiederum
in S.s drittem Vortrag sichtbar. Unter ande-
rem zeigt sich, daf fiir ein besonderes
Priestertum kein Raum mehr zu bleiben
scheint.

Biicher wie das vorliegende mégen als Denk-
anregung ihren Wert und ihre Bedeutung
haben. Sachlich stellen sie nur soweit eine
Bereicherung dar, als sie fiir die — iibrigens
durchaus ernst zu nehmenden — Anliegen
auch eine echte, akzeptable Losung bei-
bringen oder wenigstens eine solche anzu-
bahnen vermdgen.

Bochum Karl Grawehr

STAKEMEIER EDUARD, Die Konzilskonsti-
tution ,Uber die gbitliche Offenbarung”.
Werden, Inhalt und theologische Bedeutung.
Lateinischer und deutscher Text mit Kom-
mentar. (Konfessionskundliche und kontro-
verstheologische Studien, Bd. XVIII.) (268.)
Verlag Bonifacius-Druckerei, Paderborn 1966.
Leinen DM 18.50.

Der Verfasser ist griindlicher Kenner dieser
Konzilsmaterie. Er war im Sekretariat fiir
die Einheit der Christen Mitglied der Unter-
kommission fiir ,Schrift und Tradition” und
hat an den Sitzungen der Gemischten Kom-
mission, die das zweite Schema ,Uber die
gottliche Offenbarung” erstellte, als peritus
teilgenommen. Daher konnte Stakemeier in
so kurzer Zeit diese mustergiiltige Ausgabe
der Dogmatischen Konstitution iiber die
gottliche Offenbarung vorlegen, die der Ver-
lag sorgfiltig betreut hat. Die Einfithrung
befaflt sich kurz mit den Studien und Dis-
kussionen iiber Offenbarung, Schrift und
Tradition seit Ende des zweiten Weltkrieges.
Der erste Teil (20—50) behandelt die ge-
schichtlichen und theologischen Zusammen-
hinge mit den Schwerpunkten Tridentinum
und Vatikanum I. Der zweite Teil (51—97)
gibt eine erschopfende Information iiber die
vier Schemata bis zum endgiiltigen Konzils-
text. Der dritte und umfassendste Teil (98
bis 208) bringt den lateinischen Text, die
deutsche Uberssetzung und einen ausfiihr-
lichen Kommentar. Eine kurze Zusammen-
fassung der charakteristischen Grundziige der
Konstitution, die Konzilsdiskussion iiber das
Schema De Divina Revelatione und ein
Personenverzeichnis bilden den Abschluf8 des
wertvollen Bandes.

St. Polten, NO. Karl Pfaffenbichler

ASZETIK

COURTOIS GASTON, Missionarische Be-
trachtungen. (136.) Seelsorger-Verlag, Wien
1963. Kart. S 63—, DM/sfr 10.20.

396

Missionsbegeisterung ist — das wissen wir
seit dem Konzil noch deutlicher als vorher —
nicht das unverbindliche Hobby eines Pfar-
rers, der sich damit vielleicht iiber die Erfolg-
losigkeit seiner eigenen Seelsorge hinweg-
trostet. Sie ist Wesenszug der Kirche und
mufl deshalb Wesenszug jeder priesterlichen
Frommigkeit sein. Die Betrachtungen dieses
Buches sind ganz von dieser missionarischen
Haltung gepridgt. Manchem mogen die vor-
gelegten Stiicke als ,Betrachtungsstoff” zu
ausfiihrlich scheinen. Dann kann man sie ja
teilen oder sie als geistliche Lesung gelten
lassen. Sie konnen auch fruchtbare Anregung
fiir Katechese, Predigt und seelsorgliches
Gespriich sein. Ubrigens wird auch der apo-
stolisch gesinnte Laie das Buch mit Nutzen
in die Hand nehmen.

PIESCH HERMA, Mystik. (80.) Ars-sacra-
Verlag, Miinchen 1963. Pappband DM 6.40.

Das Gebiet der Mystik gilt vielen, auch
religids wachen Menschen, als ein verschlos-
sener Garten, den zu betreten, wenn nicht
verboten, so doch gefdhrlich sein miisse. Die
kleine, wohltuend lesbar geschriebene Ab-
handlung kann diesen Irrtum beseitigen. In
grofer Klarheit und Niichternheit wird das
Wesen des mystischen Weges dargelegt. Die
Verfasserin schlieft sich der Auffassung der
neueren Theologie an. Nach ihr ist mystische
Begnadung nicht so sehr als gratia gratis
data anzusehen, die eben lang nicht jedem
Christen, auch nicht jedem Heiligen, von
Gott zugedacht sei. Man sieht sie heute
vielmehr als die ,normale” Fortentwicklung
des in der Taufe grundgelegten Gnaden-
lebens an. Ein kurzer Durchblick durch die
Geschichte der Mystik schlieBt die Ausfiih-
rungen ab. Wer eine knappe und doch zu-
verldssige Einfithrung in die kirchliche Auf-
fassung in den Fragen der Mystik sucht,
dem kann das Werk unbedenklich empfohlen
werden.

HAMMANN ADALBERT / RICHTER STE-
PHAN (Hg.), Arm und reich in der Urkirche.
(292.) Verlag Ferdinand Schéningh, Pader-
born 1964. Leinen.

Viele wissen etwas oder glauben etwas zu
wissen vom ,urchristlichen Kommunismus”.
Von den Kirchenvitern nehmen wir wvon
vornherein an, da sie den Reichen ihrer Zeit
die Barmherzigkeit gegen die Armen empfeh-
len werden. Aus diesem Buch erfahren wir
mehr dariiber, und darunter Dinge, die uns
iiberraschen und von Rechts wegen uns alle
unruhig machen miissen. Es sind hier aus-
fithrliche Predigten der Kirchenviter — Kle-
mens von Alexandrien, Basilius, Gregor von
Nazianz, Gregor von Nyssa, Johannes Chry-
sostomus, Ambrosius und Augustinus —
wiedergegeben. Besonders seitdem die Kirche
eine gesellschaftliche Macht geworden war,



