
GRUBER

Die Letzten Dıinge
Die Eschatologie n der Verkündigung
Wer über Zuk:; nachdenkt, nımmt ohne Zweiftel eın agnis auf S1l  ch, weil sich
auf ngewisses einläßt. Noch mehr Solches Nachdenken auch noch die Ver-
gangenheit, der SONS: eine facte Abgeschlossenheit zugerechnet wird, rage stel-
len und ebenso die der Gegenwart Wanken bringen. Sinn und Wert
des vermeintlich schon festen @061 Übernommenen geraten plötzlich eın Däm-
merlicht, dem 61 die Konturen nich‘  ern mehr deutlich bzeichnen, wıe bei einer
oberflächlichen Betrachtung erscheinen mMag. Zuk:; lenkt den Blick > Schein auf
das se:  1n, der Täuschung auf die Wahrheit. Das ist zunächst eiıne alltägliche
Erfahrung, die jeder machen VeNn e  Pr ehrlich den gesamten Horizont
Daseins überblickt oder besser: wWe: sein Dasein Horizont der Zeitlichkeit
überblickt Abgesehen VO Wert für clie alltägliche Erfahrung ıst das Verständnis
des Menschen Umkreis und unlösbaren Zusammenhang mit der Zeit ZU einem
methodischen emen: der Existenzphilosophie geworden, das G  . BBC-
dacht werden FErschließt doch erst cdas auf Zeit ausgelegte Selbstverständnis
die Geschichtlichkeit des Menschen, ceine Eigenständigkeit gegenüber allen anderen
vorhandenen Objekten der Welt
So ıst auch die Lehre vVon den etzten Dingen als authentische, Christentum durch
göttliche Offenbarung verbürgte Auslegung menschlicher Existenz verstehen, der
N5 zugleich Gottes Plan mıt der Geschichte durchsichtig WI'  rdl. Sie hat ihren eigent-
HKchen der Verkündigung, erygma, und erhaält von dorther auch ihre
Gesetze vorgeschrieben. Auch christliche Eschatologie ıst das allgemein menschliche
Zeitverständnis eine der entscheidenden Voraussetzungen. Hier zeigt sich, miıt
dem Menschen etwas geschieht, daß in eine Geschichte gehör und Neues STEeis
offen bleibt:; daf senmn esen nicht die Summe des (Gjewesenen ist, sondern
STEeis n die Zukunft hinein. Der Mensch ist nicht eiNnem blindwütenden
Fatum verfallen, sondern ist gegenüber einer etzten Bestimmung celbst aktiv Al.
Werk Dementsprechend ıst die Welt mehr als blofß der Bestand aller vorhandenen
Dinge Sie ıst seine, des enschen Welt, die Zzu rantworten hat Vor dem letzten
Grund, der S] als Gott offenbart, sSeıin £, der der Freiheit des Menschen
ommt. Tatsächlich unterscheiden sich der rage nach dem Sinn der Geschichte
christliches und unchristliches Weltverständnis Ist der Fortgang der Geschichte
Naturprozeß oder personal gele:  es Geschehen? Besteht „endlosen FEnt-
wicklungen, die als solche chts anderes sind als entfaltende Variationen keimhaft
gegebener Ansätze, WOTr1n NUur „Wiederholungen ZuUu erkennen hätte, oder ommt
Welt aus der ergangenhei oder der un das ıst hier die rage Das Chri-
stentum mıiıt seiner Eschatologie gibt darauf die eindeutige Antwort: Welt ist der
Zukunft willen, ständigen Aufgang ıner Sinnftülle, die als Ziel gesetzt ıst
Geschichte ist -  vr LUr ein Entfaltungsprozeß, sondern Umwandlungsprozeß, der
das Neue über die Welt bringt €es. ıst eiz; Heilsgeschichte. Eschatologie
ıst darum keine Bestandsaufnahme der letzten Dinge oder eren Reportage, durch
die an den Dingen ter der Todesmauer entzündete Neugier befriedigt
werden soll, sondern e1n ufweis der Richtung, In die der Mensch geht. ist somit
icht cehr eın systematischer Traktat ‘-ill Ende einer Glaubenslehre, auch nicht das

ı Zahlreiche Werke informieren über Stand und Fortschritt ıner „Theologie der Geschichte”
Vgl. W  e a Sauter, und Verheißung. Problem der ukunft der SC#  BEN-
wärtigen theologischen und philosophischen Diskussion. Züril 1965; H Schlette,
Epiphanie als Geschichte. ] Versuch. München 1968.

WINFRIED GRUBER 

Die Letzten Dinge 
Die Eschatologie in der Verkündigung 

Wer über Zukunft nachdenkt, nimmt ohne Zweifel ein Wagnis auf sich, weil er sich 
auf Ungewisses einläßt. Noch mehr: Solches Nachdenken vermag auch noch die Ver-

"· gangenheit, der sonst eine feste Abgeschlossenheit zugerechnet wird, in Frage zu stel­
len und ebenso die Struktur der Gegenwart ins Wanken zu bringen. Sinn und Wert 
des vermeintlich schon in festen Besitz übernommenen geraten plötzlich in ein Däm-

j merlicht, in dem sich die Konturen nicht mehr so deutlich abzeichnen, wie es bei einer 
oberflächlichen Betrachtung erscheinen mag. Zukunft lenkt den Blick vom Schein auf 
das Sein, von der Täuschung auf die Wahrheit. Das ist zunächst eine alltägliche 
Erfahrung, die jeder machen kann, wenn er ehrlich den gesamten Horizont seines 
Daseins überblickt oder besser: wenn er sein Dasein im Horizont der Zeitlichkeit 
überblickt. Abgesehen vom Wert für die alltägliche Erfahrung ist das Verständnis 
des Menschen im Umkreis und im unlösbaren Zusammenhang mit der Zeit zu einem 
methodischen Element der Existenzphilosophie geworden, das aus ihr nicht wegge­
dacht werden kann. Erschließt doch erst das auf Zeit hin ausgelegte Selbstverständnis 
die Geschichtlichkeit des Menschen, seine Eigenständigkeit gegenüber allen anderen 
vorhandenen Objekten in der Welt. 
So ist auch die Lehre von den letzten Dingen als authentische, im Christentum durch 
göttliche Offenbarung verbürgte Auslegung menschlicher Existenz zu verstehen, in der 
uns zugleich Gottes Plan mit der Geschichte durchsichtig wird1• Sie hat ihren eigent­
lichen Ort in der Verkündigung, im Kerygma, und erhält von dorther auch ihre 
Gesetze vorgeschrieben. Auch für christliche Eschatologie ist das allgemein menschliche 
Zeitverständnis eine der entscheidenden Voraussetzungen. Hier zeigt sich, daß mit 
dem Menschen etwas geschieht, daß er in eine Geschichte gehört und für Neues stets 
offen bleibt; daß sein Wesen nicht nur die Summe des Gewesenen ist, sondern ein 
stets neuer Entwurf in die Zukunft hinein. Der Mensch ist nicht einem blindwütenden 
Fatum verfallen, sondern ist gegenüber einer letzten Bestimmung selbst aktiv am 
Werk. Dementsprechend ist die Welt mehr als bloß der Bestand aller vorhandenen 
Dinge. Sie ist seine, des Menschen Welt, die er zu verantworten hat vor dem letzten 
Grund, der sich als Gott offenbart, sein Entwurf, der aus der Freiheit des Menschen 
kommt. Tatsächlich unterscheiden sich in der Frage nach dem Sinn der Geschichte 
christliches und unchristliches Weltverständnis. Ist der Fortgang der Geschichte ein 
Naturprozeß oder ein personal gelenktes Geschehen? Besteht er in „endlosen" Ent­
wicklungen, die als solche nichts anderes sind als entfaltende Variationen keimhaft 
gegebener Ansätze, worin man nur „Wiederholungen" zu erkennen hätte, oder kommt 
Welt aus der Vergangenheit oder aus der Zukunft, das ist hier die Frage. Das Chri­
stentum mit seiner Eschatologie gibt darauf die eindeutige Antwort: Welt ist um der 
Zukunft willen, im ständigen Aufgang zu einer Sinnfülle, die ihr als Ziel gesetzt isb 
Geschichte ist nicht nur ein Entfaltungsprozeß, sondern ein Umwandlungsprozeß, der 
das Neue über die Welt bringt: Geschichte ist letztlich Heilsgeschichte. Eschatologie 
ist darum keine Bestandsaufnahme der letzten Dinge oder deren Reportage, durd, 
die unsere an den Dingen hinter der Todesmauer entzündete Neugier befriedigt 
werden soll, sondern ein Aufweis der Richtung, in die der Mensch geht. Sie ist somit 
nicht so sehr ein systematischer Traktat am Ende einer Glaubenslehre, auch nicht das 

1 Zahlreiche Werke informieren über Stand und Fortsduitt einer „Theologie der Geschichte". 
Vgl. u. a. G. Sauter, Zukunft und Verheißung. Das Problem der Zukunft in der gegen­
wärtigen theologischen und philosophischen Diskussion. Zürich 1965; H. R. Sehlette, 
Epiphanie als Geschichte. Ein Versuch. München 1966. 

3 



Gegenstück zZuUu einer Lehre V. den Ersten ingen, sondern integrierendes FEle-
ment des gesamten christlichen Glaubens?

Aufgang der Zeit
Schon eın kurzer Blick auf die Geschichte des mıt der christlichen Eschatologie ZUS5

menhängenden Zeitproblems zeigt in das Kingen u die Kategorie des Neuen?®.
Augustinus seinem Werk „UÜber den Gottesstaat”“ die Aufhebung der antiken
zyklischen Geschichtsauffassung durch. Der Glaube die Wiederholung des ımmer
Gleichen wird durch den Ausblick auf das eschatologische Ziel des Men-
schen. Der platonische ‚yklus, dem die 1nNzZeiseeie kreist, wird aufgesprengt durch
den H;  inwels, das Ziel des Menschen etwas gänzlich Neues ist, das nich  er als
Wiederholung auf einer Kreislinie, sondern als Ende eiıner Zeitlinie sehen mussen.  a<

diesem euen der eschatologischen Zuk: erkennt das Dase:  1n seine Einmalig-
keit und Unwiederholbarkeit, urz SEeINe Geschichtlichkeit Die Durchbrechung des
Zyklus Glauben die zukünftige ollendung Gndet eine Verstärkung nach der
eitlichen Dimension der ergangenheit Glauben die Schöpfung: Die Welt
als CGanzes und der Mensch sind Neues. Damit gibt 25 einen Anfang der
Zeit und e1n Fnde und dazwischen einmalige, unwiederholbare Ereignisse. he Zeit
wird SO das Kraftfeld des Glaubens einbezogen, der Boden ist bereitet LÜr eın Ver-
ständnis der Heilsgeschichte. der Verbindung mıt dem Glauben al das eilswirken
Gottes der eit ist deren theologische Bedeutung klar erkannt Anfang und Ende
Mauern die eit ihrem Verlauf keineswegs BeRCNMN die Ewigkeit ab, zeigen vielmehr,
„Neues” Sicht und bestimmt S0ü die Richtung unNnSt Bewegung? Interpretation der
WIe sich jeder Gtelle der Geschichte eın Durchblick auf clie Ewigkeit ergibt, der den
Menschen iber das Vergehen der eit das Bleibende der Heilszeit emporhebt.
In der Scholastik ist besonders pragnant bei Thomas von AÄquino clie Zeitfrage ZU-

rückgewendet auf die rage nach dem Anfang, Wrın ohne Z weifel auch eın atur-
wissenschaftliches Interesse mitschwingt. Doch wird auch hier die rage nach dem
Neuen aufgenommen und dies 1 chte des eschatologisch bedingten Glaubens, der
sSe1nN! Blick für die Zukunft offen hält. Als Grundmotiv der rage nach der eit
gibt Thomas Zur Erkenntnis der Ewigkeit mussen durch die eit kom-

So WITI eit alc eın Vorzeichen der Ewigkeit T  f ihr Gegenwartscharakter
als Vorbegriff des eschatologisch Endgültigen.
Vor en philosophischen Erörterungen des Zeitproblems ct+eht grundlegend 1e Fin-
stellung des Neuen Testamentes Zum Heilswert der eit. Gie ist Eröffnung des Heils-

und hat der vollen Offenheit, Gegenwärtigkeit des Heiles ihr Ziel
Die abschließenden Ereignisse werden darum Neuen Testament als letzte, unüber-
holbare Verkündigung, als das endgültige Ankommen des Wortes Gottes geschildert.

Zur Eschatologie ım allgemeinen: Schmaus, Katholische Dogmatik IV/2, München® 1959;
Winklhofer, Das Ommen SeINES Reiches. Frankfurt 1959; ders., Eschatologie,
Handbuch eologischer Grundbegriffe, hrsg. V, Fries, L, München 1962, 427 —336,

Zu besonderen Fragen: UL, U Balthasar, Eschatologie, Fragen der Theologie heute.
Einsiedeln? 1960  J Noller, Trinitarische Eschatologie, dem Wege schrift-
gemäßer Verkündigung, hrsg. Von Honecker und Steiger. München 1965; Sint,
Messianologie und Eschatologie Christologie als Eschatologie, : und zeitgemäßer
Glaube, Neue:! Testament. Klosterneuburg 1967. Zur Methodenfrage Rahner,
Theologische Prinzipien der Hermeneutik eschatologischer Aussagen, _J ten
Theologie, IV, ınsı:ede| 1960, 401—428. Ferner finden S1 den heutigen Fragen der
Eschatologie wertvolle Hinweise in den 1ns  gen des Lexikons Theologie
und B- ufl.)
Zum theologischen Zeitproblem vgl Vögtle, eit und Zeitüberlegenheit biblischen
Verständnis. Freiburg 1, ] 1961; Cullmann, und die eit. Die urchristliche
e1t- und Geschichtsauffassung, Zürich? 1963; MOouroux, Eine eologie der Zeit.
Freiburg B.

Gegenstück zu einer Lehre von den Ersten Dingen, sondern ein integrierendes Ele­
ment des gesamten christlichen Glaubens2• 

Aufgang der Zeit 

Schon ein kurzer Blick auf die Geschichte des mit der christlichen Eschatologie zusam­
menhängenden Zeitproblems zeigt uns das Ringen um die Kategorie des Neuen3• 

Augustinus setzte in seinem Werk „Ober den Gottesstaat" die Aufhebung der antiken 
zyklischen Geschichtsauffassung durch. Der Glaube an die Wiederholung des immer 
Gleichen wird gesprengt durch den Ausblick auf das eschatologische Ziel des Men­
schen. Der platonische Zyklus, in dem die Einzelseele kreist, wird aufgesprengt durch 
den Hinweis, daß das Ziel des Menschen etwas gänzlich Neues ist, das wir nicht als ; 
Wiederholung auf einer Kreislinie, sondern als Ende einer Zeitlinie sehen müssen. 
An diesem Neuen der eschatologischen Zukunft erkennt das Dasein seine Einmalig-
keit und Unwiederholbarkeit, kurz seine Geschichtlichkeit. Die Durchbrechung des 
Zyklus im Glauben an die zukünftige Vollendung findet eine Verstärkung nach der 
zeitlichen Dimension der Vergangenheit hin im Glauben an die Schöpfung: Die Welt 
als Ganzes und der Mensch in ihr sind ein Neues. Damit gibt es einen Anfang der 
Zeit und ein Ende und dazwischen einmalige, unwiederholbare Ereignisse. Die Zeit 
wird so in das Kraftfeld des Glaubens einbezogen, der Boden ist bereitet für ein Ver-
ständnis der Heilsgeschichte. In der Verbindung mit dem Glauben an das Heilswirken 
Gottes in der Zeit ist deren theologische Bedeutung klar erkannt. Anfang und Ende 
mauem die Zeit in ihrem Verlauf keineswegs gegen die Ewigkeit ab, zeigen vielmehr, 
uNeues" in Sicht und bestimmt so die Richtung unserer Bewegung? Interpretation de!' 
wie sich an jeder Stelle der Geschichte ein Durchblick auf die Ewigkeit ergibt, der den 
Menschen über das Vergehen der Zeit in das Bleibende der Heilszeit emporhebt. 
In der Scholastik ist besonders prägnant bei Thomas von Aquino die Zeitfrage zu­
rück.gewendet auf die Frage nach dem Anfang, worin ohne Zweifel auch ein natur­
wissenschaftliches Interesse mitschwingt. Doch wird auch hier die Frage nach dem 
Neuen aufgenommen und dies im Lichte des eschatologisch bedingten Glaubens, der 
seinen Blick für die Zukunft offen hält. Als Grundmotiv der Frage nach der Zeit 
gibt Thomas an: Zur Erkenntnis der Ewigkeit müssen wir durch die Zeit kom­
men. So wird Zeit als ein Vorzeichen der Ewigkeit gewertet, ihr Gegenwartscharakter 
als Vorbegriff des eschatologisch Endgültigen. 
Vor allen philosophischen Erörterungen des Zeitproblems steht grundlegend die Ein­
stellung des Neuen Testamentes zum Heilswert der Zeit. Sie ist Eröffnung des Heils­
raumes und hat in der vollen Offenheit, d. h. Gegenwärtigkeit des Heiles ihr Ziel. 
Die abschließenden Ereignisse werden darum im Neuen Testament als letzte, unüber­
holbare Verkündigung, als das endgültige Ankommen des Wortes Gottes geschildert. 

1 Zur Eschatologie im allgemeinen: M. Schmaus, Katholische Dogmatik IV/2, München11 1959; 
A. Winklhofer, Das Kommen seines Reiches. Frankfurt a. M. 1959; ders., Eschatologie, 
im Handbuch theologischer Grundbegriffe, hrsg. v. H. Fries, 1, München 1962, 327-336. -
Zu besonderen Fragen: H. U. v. Balthasar, Eschatologie, in: Fragen der Theologie heute. 
Einsiedeln8 1960; G. Noller, Trinitarische Eschatologie, in: Auf dem Wege zu schrift­
gemäßer Verkündigung, hrsg. von M. Honecker und L. Steiger. München 1965; ]. Sint, 
Messianologie und Eschatologie - Christologie als Eschatologie, in: Bibel und zeitgemäßer 
Glaube, Il: Neues Testament. Klosterneuburg 1967. - Zur Methodenfrage: K. Rahner, 
Theologische Prinzipien der Hermeneutik eschatologischer Aussagen, in: Schriften zur 
Theologie, IV, Einsiedeln 1960, 401-428. - Ferner finden sich. zu den heutigen Fragen der ,-
Eschatologie wertvolle Hinweise in den einschlägigen Artikeln des Lexikons für Theologie 
und Kirche (2. Aufl.). 

8 Zum theologischen Zeitproblem vgl. A. Vögtle, Zeit und Zeitüberlegenheit im biblisch.en 
Verständnis. Freiburg i. B. 1961; 0. Cullmann, Christus und die Zeit. Die urch.ristlich.e 
Zeit- .und Gesch.ich.tsauffassung. Zürich8 1963; ]. Mouroux, Eine Theologie der Zeit. 
Freiburg i. B. 1965. 

4 



Im Bilde ausgedrückt: Zeit ısct das Lichtwerden des „Jlages des Herrn  LL die unmittelbare
Erfahrung der Anwesenheit CGottes. Darauf weısen verschiedene Namen hin, die dem
letzten Ereignis zugeschrieben werden. Vor allem J3 sich der Gedanke VO: „Licht-
werden“‘ der ahrheı verfolgen. Schon der egri „lag des Herrn”“ kennzeichnet das
Ende als die eit der elle und des Lichtes. „Ihr seid ]Ja alle Kinder des Lichtes,
Kinder des Tages“, ruft Paulus (1 255 5, Die Gegensatzpaare Tag und Nacht,
Licht und Finsternis, en und Schlafen, Nüchtern- und Trunkensein (etwa
Zusammenhang Thess —11 geben Auskunft ber das Licht-Ereignis dieses
ages Der „Tag des Herrın  I4 bringt die Offenbarung Se1INer Herrlichkeit (1 'etr 4, 13)
WAar ist jetz schon diese Offenbarung 1n Anbruch, doch zeigt 611e sich noch icht
letzter, gültiger Gestalt. Vom Ereignis dieses ages sprechen die eschatologisch begrün-
deten Worte des Herrn pp  1€ werden den enschensohn kommen sehen großer
Macht und Herrlichkeit“ (Mt 24, 30) Das Kommen Christi, das zunächst E Jlau-
ben erfafßt wird, kann gesehen werden: Der Tag der Schau ıst angebrochen. Offenbar
seın wird die „Herrlichkeit des Vaters”, iın der der Menschenschn kommen wird (Mt 16,
27) Auch die GCelbsterkenntnis des Menschen kommt dort ihrem Höhepunkt: III
hoffe, werdet bis ZU: Ende erkennen, wie ihr { Teil schon erkannt habt ÄAm
Tage Herrn Jesus, Ruhm csind und ihr der unsrige” (2 Kor 1,
13 1)
Das Geschehen dieses ages legen weitere Bezeichnungen dar, die diesem usam-
enhang Urz zu überschauen S1N  d. 50 nNennt der Ausdruck Parusie ein sireng zukünf-
tiges Ereignis, iın dem die Ankunft oder Anwesenheit des Erwarteten eintritt. Eschato-
ogisch geNnNoOMMeEenN bedeutet Parusie die Ank des verklärten Christus C End-
gericht. Neuen Testament wird der Ausdruck Parusie Nie  . auf das Kommen Christi
1m Fleisch angewandt, der Name 21uch nicht die Bedeutung „Wiederkunft“”
annehmen kannn Dieses Kommen 16 das eigentliche Un! entscheidende Auftreten des
Herrn, z.u dem die Geschichte hinzuführen hatte Das Wesen der eit ist icht zu
erschließen au der 3ußeren Verbindung der Zeitmomente, sondern allein

dem Endereignis, dem SIEe den Boden bereitet. Der Jag der Parusie wächst der
Zeit eran. Das enbarwerden der Herrlichkeit Gottes ıst der eigentliche Sinn des
Weltgeschehens. ur  &. den Gläubigen ist die eit jeder Otunde voll des Heiles Darum
heißt c  C  66° „Seht, jetzt ist die rechte Zeit: seht, jetz ist der Tag des Heiles” (2 Kor 6,

In der Kennzeichnung des ages als Epiphanie, aAls „Erscheinung”, wird der
Zusammenhang mir dem Licht-Ereignis noch deutlicher. Die Epiphanie bedeutet den
Anbruch der unverhüllten Herrlichkeit Gottes, die volle Helle, den Gilanz der Erschei-
900088 (2 Tim 4, L; T it 2, U, a.) Diese Zukunft wir$ft ihr Licht VOTraus und erheillt
die Jetztzeit. anderer Name den Tag des Herrn ist Apvokalypse. Dieser Aus-

ennt als den Heftsten Sinn des Endereignisses die Enthüllung (Gottes Das Wort
meıint schon bei Is.  a1as  z (56, das endgültige Erscheinen der Gerechtigkeit Gottes ın der
Welt. Es bedeutet, statt der bisherigen Verborgenheit 1€e Herrlichkeit (;ottes
durchbricht (vgl Kor 1, 7: 7 Thess 1, 73 etr L, 7.13 a.) Auch die Apokalypse
des Gilanzes Christi und der Gläubigen ist verstehen. Das Harren ayf die FHen-
barung 1st 11 Grundmotiv christlicher Lebensführung. Die Leiden der eit csind icht
schätzenswert gegenüber der Herrlichkeit, die offenbar werden soll 21l (Röm 3,
bis 25) Der Christ schaut mitsamt der gaNZeEN Schöpfung nach dem etzten Offenbar-
werden Gottes aus, UNSer eil ist „auf Hoffnung gestellt“ (2 Kor 1, Phil 3, 20).

der endgültigen Offenheit des 25 ist alles Se1ın Ziel gekommen und dort VW
einem großen einzigen Licht gesammelt. Ist der Tag des Herrn Licht und Janz,

Q sich das Verhältnis der vorausgehenden Zeit Tag als das Hellwerden oder als
der ufgang des ages bildlich umschreiben.
Vorbedingung für das Erfassen dieser Heilsvorgänge ın der eıt ist jene Offenheit
des enschen, die der zeitlichen Existenz entspricht, der ın ınem aktiven Sinn

Im Bilde ausgedrückt: Zeit ist das Lichtwerden des „Tages des Herrn", die unmittelbare 
Erfahrung der Anwesenheit Gottes. Darauf weisen verschiedene Namen hin, die dem 
letzten Ereignis zugeschrieben werden. Vor allem läßt sich der Gedanke vom „Licht­
werden" der Wahrheit verfolgen. Schon der Begriff „Tag des Herrn" kennzeichnet das 
Ende als die Zeit der Helle und des Lichtes. ,,Ihr seid ja alle Kinder des Lichtes, 
Kinder des Tages", ruft Paulus aus (1 Thess 5, 4). Die Gegensatzpaare Tag und Nacht, 
Licht und Finsternis, Wachen und Schlafen, Nüchtern- und Trunkensein (etwa im 

~ Zusammenhang 1 Thess 5, 1-11) geben Auskunft über das Licht-Ereignis dieses 
Tages. Der „Tag des Herrn" bringt die Offenbarung seiner Herrlichkeit (1 Petr 4, 13). 
Zwar ist jetzt schon diese Offenbarung im Anbruch, doch zeigt sie sich noch nicht in 
letzter, gültiger Gestalt. Vom Ereignis dieses Tages sprechen die eschatologisch begrün­
deten Worte des Herrn: ,,Sie werden den Menschensohn kommen sehen in großer 
Macht und Herrlichkeit" (Mt 24, 30). Das Kommen Christi, das zunächst nur im Glau­
ben erfaßt wird, kann gesehen werden: Der Tag der Schau ist angebrochen. Offenbar 
sein wird die „Herrlichkeit des Vaters", in der der Menschensohn kommen wird (Mt 16, 
27). Auch die Selbsterkenntnis des Menschen kommt dort zu ihrem Höhepunkt: ,,Ich 
hoffe, ihr werdet bis zum Ende erkennen, wie ihr zum Teil schon erkannt habt: Am 
Tage unseres Herrn Jesus, daß wir euer Ruhm sind und ihr der unsrige" (2 Kor 1, 
13 f). 

Das Geschehen dieses Tages legen weitere Bezeichnungen dar, die in diesem Zusam­
menhang kurz zu überschauen sind. So nennt der Ausdruck Parusie ein streng zukünf­
tiges Ereignis, in dem die Ankunft oder Anwesenheit des Erwarteten eintritt. Eschato­
logisch genommen bedeutet Parusie die Ankunft des verklärten Christus zum End­
gericht. Im Neuen Testament wird der Ausdruck Parusie nie auf das Kommen Christi 
im Fleisch angewandt, so daß der Name auch nicht die Bedeutung „Wiederkunft" 
annehmen kann. Dieses Kommen ist das eigentliche und entscheidende Auftreten des 
Herrn, zu dem die Geschichte hinzuführen hatte. Das Wesen der Zeit ist nicht zu 
erschließen aus der äußeren Verbindung der Zeitmomente, sondern allein zu ermessen 
an dem Endereignis, dem sie den Boden bereitet. Der Tag der Parusie wächst in der 
Zeit heran. Das Offenbarwerden der Herrlichkeit Gottes ist der eigentliche Sinn des 
Weltgeschehens. Für den Gläubigen ist die Zeit zu jeder Stunde voll des Heiles. Darum 
heißt es: ,,Seht, jetzt ist die rechte Zeit; seht, jetzt ist der Tag des Heiles" (2 Kor 6, 2). 
- In der Kennzeichnung des Tages als Epiphanie, d. h. als „Erscheinung", wird der 
Zusammenhang mit dem Licht-Ereignis noch deutlicher. Die Epiphanie bedeutet den 
Anbruch der unverhüllten Herrlichkeit Gottes, die volle Helle, den Glanz der Erschei­
nung (2 Tim 4, 1; Tit 2, 13 u. a.). Diese Zukunft wirft ihr Licht voraus und erhellt 
die Jetztzeit. - Ein anderer Name für den Tag des Herrn ist Apokalypse. Dieser Aus­
druck nennt als den tiefsten Sinn des Endereignisses die Enthüllung Gottes. Das Wort 
meint schon bei Isaias (56, 1) das endgültige Erscheinen der Gerechtigkeit Gottes in der 
Welt. Es bedeutet, daß statt der bisherigen Verborgenheit die Herrlichkeit Gottes 
durchbricht (vgl. 1 Kor 1, 7; 2 Thess 1, 7; 1 Petr 1, 7.13 u. a.). Auch die Apokalypse 
des Glanzes Christi und der Gläubigen ist so zu verstehen. Das Harren auf die Offen­
barung ist ein Grundmotiv christlicher Lebensführung. Die Leiden der Zeit sind nicht 
schätzenswert gegenüber der Herrlichkeit, die offenbar werden soll an uns (Röm 8, 18 

~ bis 25). Der Christ schaut mitsamt der ganzen Schöpfung nach dem letzten Offenbar­
werden Gottes aus, unser Heil ist „auf Hoffnung gestellt" (2 Kor 1, 10; Phil 3, 20). 
In der endgültigen Offenheit des Heiles ist alles an sein Ziel gekommen und dort wie 
in einem großen einzigen Licht gesammelt. Ist der Tag des Herrn Licht und Glanz, so 
läßt sich das Verhältnis der vorausgehenden Zeit zum Tag als das Hellwerden oder als 
der Aufgang des Tages bildlich umschreiben. 

Vorbedingung für das Erfassen dieser Heilsvorgänge in der Zeit ist jene Offenheit 
des Menschen, die der zeitlichen Existenz entspricht, in der er in einem aktiven Sinn 

5 



die Vollendung ETW  en kannn Die Hoffnung als eschatologische Grundkraft des
Christen?. Von WT'  d sSeın Glauben und Lieben geformt, weil die ung iber
den je gelebten Augenblick hinüber schreitet die zeitlose Erfüllung, Die Bereitschaft

das C;anze -  en AIn Sinnenfälligen hängen, sondern ist frei den echten
S5inn des einzelnen Ereignisses großen Zusammenhang der sich vollendenden Ge-
schichte. Wenn der Mensch esen letzten Sinn auch -  er mıit mathematischer GSicher-
eit weiß, SO hängt doch innerlich an, glaubt den Wert, [l die ahrheit
der Dinge, ihre sinnvolle Herkunft und ihr erFfülltes Ende. 50 onnen  .. auch V
der Hoffnung eiıner Zeitmacht sprechen und meiınen damit eine Existenzhaltung,
die einer tiefinnerlichen Aufgeschlossenheit das CGGanze wurzelt. eı:t und
Hoffnung bedingen einander, da mehr bedeutet als 1Ur eine Abfolge registrıerter
Momente. Der Zeitbegriff der Wissenschafte: 1ält die Möglichkeit des zeitlichen Han-
delns Gottes 9-  gn genügend erkennen. Er ist zu abgeschlossen, gegenüber dem
Ereignis der Offenbarung. Für die Hoffnung, die dem Neuen zugewandt ist, steht ese
Möglichkeit offen. Das umgreifende Zeitverständnis der ung begründet auch das
Verstehen jener Existenzform, die unendlich und unabgeschlossen ist und den Reich-

aller zeitlichen Werte csich aufzunehmen veErmMag einer qualitativen Voll-
kommenhei Die Existenzform der Ewigkeit. Sind die letzten Dinge der Überstieg
der Zeit die ‚WI  eil, wächst mit der ahrung der eschatologisch gestimmten
Zeit auch Vorverständnis des Ewigen
Da ©5 sich dabei Z  e NUur subjektive Erfahrungen handelt, sondern das Tier-
Znen objektiver Strukturen, darf£ hier mit Recht auch nach den Vor-Zeichen des endgül-
tigen Heiles gefragt werden, die den Sakramenten besitzen. So führt uns die
Tage nach der Begründung der eschatologischen Erfahrung des Menschen auf die hier
schon gegebenen Heilszeichen, denen UuNns die Zukunft jetzt schon wirksam dUSBE-
spendet wird.

Vor-letzte Zeichen Sakramente
Wir fragen Wo liegen schon der enwärtigen eit Verstehensmöglichkeiten VOT'-

aus, un das sinnvolle Ende der vergehenden Weltzeit nich:  er die Vorstellung von
einem mythologischen Theater verfälschen? Die grundsätzlichen Vorbilder sind die
Sakramente unter dem Aspekt ihrer eschatologischen Wirklichkeit. Diese dürfen Ja
nirgendwo als blo@ retrospektive „Erinnerungszeichen” abgewertet werden. Sie er  ..  -
len ihre on erst dann, wenmnn Gc1@e als Vor-Zeichen des es gegeben und BeNON-
g werden. Es braucht hier -  er weiter gezeigt ZU werden, die SGakramente G-  en
auf eın außerhalb des Menschen liegendes, gegenständliches Heil zeigen Oder eın sol-
ches vermitteln, sondern Von der Jebendigen Teilnahme Heilsgeschehen Zeugnis
geben, den enschen als Teilhaber eile bezeichnen. Wir haben heute nach der
Wiederentdeckung der personalen Kategorien längst wieder das Mittel in der Hand,
den Widerspruch zwischen dem unverfügbaren Heil einerseıts und der massıven
„Handlichkeit” und Manipulierbarkeit der GSakramente aufzulösen Die rage nach
dem Sinn der Cakramente ist dann zugleich die rage Wie Gndet sich der Mensch

den Sakramenten wieder? Was zeigt sich Vollzug der SGakramente für den
Vollzug der menschlichen Existenz? Die Antwort kann icht anders lauten, als 61€e
auch den verschiedenen Äußerungen des letzten Konzils zl dieser Frage mn  n-

Die amen! bezeichnen die Mitmenschlichkeit als Gemeinschaft mıt Christus
und mit den Brüdern als jenen Heilsraum, dem der Mensch sich wahrhaft erst

Die offnung zZu einem entralthema der existentiell enkenden eologie geworden.
Vgl Moltmann, eologie der Hoffnung. Untersuchungen ZUr Begründung und zu den
Konsequenzen einer christlichen Eschatologie. Miünchen® 1966. Das Werk ist, wIe der
Vertfasser sagt, entstanden VOTr allem Auseinandersetzung mit Bloch und sSein  } Werk
„Das Prinzip offnung”, 4 Bde., Berlin 1354—1959,

die Vollendung erwarten kann: Die Hoffnung als eschatologische Grundkraft des 
Christen4• Von ihr wird sein Glauben und Lieben geformt, weil die Hoffnung über 
den je gelebten Augenblick hinüber schreitet in die zeitlose Erfüllung. Die Bereitschaft 
für das Ganze bleibt nicht am Sinnenfälligen hängen, sondern ist frei für den echten 
Sinn des einzelnen Ereignisses im großen Zusammenhang der sich vollendenden Ge­
schichte. Wenn der Mensch diesen letzten Sinn auch nicht mit mathematischer Sicher­
heit weiß, so hängt er ihm doch innerlich an, glaubt an den Wert, an die Wahrheit 
der Dinge, an ihre sinnvolle Herkunft und ihr erfülltes Ende. So können wir auch von 
der Hoffnung als einer Zeitmacht sprechen und meinen damit eine Existenzhaltung, 
die in einer tiefinnerlichen Aufgeschlossenheit für das Ganze wurzelt. Zeit und 
Hoffnung bedingen einander, da Zeit mehr bedeutet als nur eine Abfolge registrierter 
Momente. Der Zeitbegriff der Wissenschaften läßt die Möglichkeit des zeitlichen Han­
delns Gottes nicht genügend erkennen. Er ist zu eng, zu abgeschlossen, gegenüber dem 
Ereignis der Offenbarung. Für die Hoffnung, die dem Neuen zugewandt ist, steht diese 
Möglidtkeit offen. Das umgreifende Zeitverständnis der Hoffnung begründet auch das 
Verstehen jener Existenzform, die unendlich und unabgeschlossen ist und den Reich­
tum aller zeitlichen Werte in sich aufzunehmen vermag in einer qualitativen Voll­
kommenheit: Die Existenzform der Ewigkeit. Sind die letzten Dinge der überstieg aus 
der Zeit in die Ewigkeit, so wächst mit der Erfahrung der eschatologisch gestimmten 
Zeit auch ein Vorverständnis des Ewigen. 
Da es sich dabei nicht nur um subjektive Erfahrungen handelt, sondern um das Erler­
nen objektiver Strukturen, darf hier mit Recht auch nach den Vor-Zeichen des endgül­
tigen Heiles gefragt werden, die wir in den Sakramenten besitzen. So führt uns die 
Frage nach der Begründung der eschatologischen Erfahrung des Menschen auf die hier 
schon gegebenen Heilszeichen, in denen uns die Zukunft jetzt schon wirksam ausge­
spendet wird. 

Vor-letzte Zeichen: Sakramente 

Wir fragen: Wo liegen schon in der gegenwärtigen Zeit Verstehensmöglidtkeiten vor­
aus, um das sinnvolle Ende der vergehenden Weltzeit nicht in die Vorstellung von 
einem mythologischen Theater zu verfälschen? Die grundsätzlichen Vorbilder sind die 
Sakramente unter dem Aspekt ihrer eschatologischen Wirklidtkeit. Diese dürfen ja 
nirgendwo als bloß retrospektive „Erinnerungszeichen" abgewertet werden. Sie erfül­
len ihre Funktion erst dann, wenn sie als Vor-Zeichen des Helles gegeben und genom­
men werden. Es braucht hier nicht weiter gezeigt zu werden, daß die Sakramente nicht 
auf ein außerhalb des Menschen liegendes, gegenständliches Heil zeigen oder ein sol­
ches vermitteln, sondern von der lebendigen Teilnahme am Heilsgeschehen Zeugnis 
geben, den Menschen als Teilhaber am Heile bezeichnen. Wir haben heute nach der 
Wiederentdeckung der personalen Kategorien längst wieder das Mittel in der Hand, 
den Widerspruch zwischen dem unverfügbaren Heil einerseits und der massiven 
„Handlichkeit" und Manipulierbarkeit der Sakramente aufzulösen. Die Frage nach 
dem Sinn der Sakramente ist dann zugleich die Frage: Wie ßndet sich der Mensch 
in den Sakramenten wieder? Was zeigt sich im Vollzug der Sakramente für den 
Vollzug der menschlichen Existenz? Die Antwort kann nicht anders lauten, als sie 
auch in den verschiedenen Äußerungen des letzten Konzils zu dieser Frage entgegen­
tritt: Die Sakramente bezeichnen die Mitmenschlichkeit als Gemeinschaft mit Christus 
und mit den Brüdern als jenen Heilsraum, in dem der Mensch sich wahrhaft erst 

' Die Hoffnung ist zu einem Zentralthema der existentiell denkenden Theologie geworden. 
Vgl. ]. Moltmann, Theologie der Hoffnung. Untersuchungen zur Begründung und zu den 
Konsequenzen einer christlichen Eschatologie. München8 1966. - Das Werk ist, wie der 
Verfasser sagt, entstanden vor allem in Auseinandersetzung mit E. Bloch und seinem Werk 
,,Das Prinzip Hoffnung", 3 Bde., Berlin 1954-1959. 

6 



vollenden kann® 50 wird das Heil B-  en statisch, sakramental verpackt übergeben,
sondern der Mensch wird durch cdie Sakramente auf den Weg gebracht: auf den Weg
E Mitmenschen, UTr Gemeinschaft, Z Finheit Chrishıus D:  heser Weg bezieht die
Integration der eigenen Persönlichkeit mi1t e1n und WITI von der religiösen Sprache
Weg der Bekehrung, Prozeß der Vollendung, Heiligung genannt. Wenn f“ auch
nich:  vn möglich ist, dieses dem Menschen aufgegebene Ganzwerden vollständig ; UÜNTE-
ligiö:  ‚44 interpretieren, laäßt sich doch der Aspekt der Integration des Menschen,
die sowohl die Hinkehr sich als auch die ZUTr ollen Gemeinschaft umschließt, be
der rage nach dem eschatologischen Sinn der Sakramente richtig ınsetzen, weil

Vorauswirken der letzten Dinge auf dem Wege des Menschen zu sich selbst
csakramentales Grundgeschehen erkannt werden ÖOhne hier auf die existentiale
Interpretation der Sakramente systematisch einzugehen, Ge1l LLUTr auf zwel für 1
rage besonders charakteristische ingewiesen: auf Taufe und
Die Taufe 1st Blick auf die endgültige Lebensform des Menschen die erste erund-
legende Ermöglichung einer ‚uwendung 3  N. Lebensform, die die Gemeinschaft
ZUI Ziele hat. Die natürlichen Gemeinschaften der Familie, der sOzialen Lebensge-
meinschaften und anderer Verbindungen mit en werden der aurfe auf
deren eigentliches Ziel überschritten, nämlich auf die eıne Familie Gottes, der die
Menschheit gesammelt werden soll. Hier bahnt sich die Zukunft des enschen all,
dem Sinn, sich an  ber die ENSE Begrenztheit der individuellen Lebensordnungen
hinaus die größeren Formen zZzu erkennen geben und damit zugleich NEeue Wege der
Lebensgestaltung, Der Mensch wird auf die e1Ne Menschheit ausgerichtet, cdie die
Kirche stellvertretendes Zeichen 1st. Eingliederung die irche ist die erbin-
dung mıit der Vollendung menschlicher Geschichte. Nun steht dem enschen die SallzZe
Zukunft oftfen, der Mensch der Zukunft ist geboren, dem 111 gezeigt wird, wıe
sich Geschichte ZUD0 eile wendet. Jetzt erst ist der Mensch die Menschheit auf-
SCHOMMEN und dies geht bis Außersten, bis ZU Gott, der Christus unser
itmensch geworden 1s5t. D  Hese Betrachtung der Initiation, wWwIie c1€e@€ der Taufe ge-
schieht, den Menschen G-  pn auf eıinen schmalen kultischen Bereich ein, (171=-
dern cieht auf die breite der Menschheit überhaupt gestellt, die ihren Sinn

Gottmenschen erfüllt sieht®. 50 rfolgt die Erkenntnis Christi Horizont der
Mitmenschlichkeit, die Leben lang realisieren gilt. Das Sakrament, als
Ereignis Menschen, ist nicht Vermittlung einer Gnade, cCie sich erst nachträglich auf
1567 Verhältnis enschen auswirken muß, sondern vorgängig Begründung und
Ermöglichung eines gültigen Verhältnisses ZUNL Menschen. So wirkt 1n ihm die
endgültige ‚ung menschlicher Sendung VOTraus, vermittelt durch den einzigartigen
Mitmenschen Jesus Christus Der radikale Anschluf die Mitmenschen trifft arum

und wesentlich auf den einzigartigen Mittler, der nach beiden GSeiten unse
Existenz Ende den enschen und zZz.u CGjott. Wir treffen aber -  x

auf 12 Person des Mittlers, sondern verbinden S auch miıt seinem Werk, das
Tod und der Auferstehung gipfelt
Nach der Taufe und zugleich immer eingeschlossen ist das Sakrament der
Buße der entscheidende Schri ZUIn Frieden mıit der Gemeinschaft Der Schritt

0mM Verlust der wahren Einheit, erlitten der verschuldeten Entfernung V
Menschen, in der Entfremdung VOonNn Wesen und Sinn des menschlichen Zusammen-

5 Über den Sozialaspekt der Sakramente: Rahner, irche und Sakramente, uaest.disp. 10, Freiburg*“* 1963 Im Gefolge des Konzils ist eine e1 Literatur ZUD Gemein-
schaftsbezug von Kirche und Sakramenten erschienen, die der Verf. in seinem Beitrag ZUT
estschrift M. Schmaus stärker berücksichtigte: Der Einzelne und die eme1ns

Lichte der Konstitution „Über die Kirche“, Wahrheit und Verkündigung, hrsg. VON
Scheffcyk, Dettloff U. Heinzmann. München-Paderborn-Wien 1967,Vgl Rahner, Die Christologie erhalb -}  iner evolutiven Weltanschauung, Schriften

ZULXI Theologie, V, 1962, 183—221

vollenden kann5• So wird das Heil nicht statisch, sakramental verpackt übergeben, 
sondern der Mensch wird durch die Sakramente auf den Weg gebracht: auf den Weg 
zum Mitmenschen, zur Gemeinschaft, zur Einheit in Christus. Dieser Weg bezieht die 
Integration der eigenen Persönlichkeit mit ein und wird von der religiösen Sprache 
Weg der Bekehrung, Prozeß der Vollendung, Heiligung genannt. Wenn es auch 
nicht möglich ist, dieses dem Menschen aufgegebene Ganzwerden vollständig „unre­
ligiös" zu interpretieren, so Ui.Bt sich doch der Aspekt der Integration des Menschen, 
die sowohl die Hinkehr zu sich als auch die zur vollen Gemeinschaft umschließt, bei 
der Frage nach dem eschatologischen Sinn der Sakramente richtig einsetzen, weil so 
das Vorauswirken der letzten Dinge auf dem Wege des Menschen zu sich selbst als 
sakramentales Grundgeschehen erkannt werden kann. Ohne hier auf die existentiale 
Interpretation der Sakramente systematisch einzugehen, sei nur auf zwei für unsere 
Frage besonders charakteristische hingewiesen: auf Taufe und Buße. 
Die Taufe ist im Blick auf die endgültige Lebensform des Menschen die erste grund­
legende Ermöglichung einer Zuwendung zur neuen Lebensform, die die Gemeinschaft 
zum Ziele hat. Die natürlichen Gemeinschaften der Familie, der sozialen Lebensge­
meinschaften und anderer Verbindungen mit Menschen werden in der Taufe auf 
deren eigentliches Ziel hin überschritten, nämlich auf die eine Familie Gottes, zu der die 
Menschheit gesammelt werden soll. Hier bahnt sich die Zukunµ des Menschen an, in 
dem Sinn, daß sich über die enge Begrenztheit der individuellen Lebensordnungen 
hinaus die größeren Formen zu erkennen geben und damit zugleich neue Wege der 
Lebensgestaltung. Der Mensch wird auf die eine Menschheit ausgerichtet, für die die 
Kirche ein stellvertretendes Zeichen ist. Eingliederung in die Kirche ist so die Verbin­
dung mit der Vollendung menschlicher Geschichte. Nun steht dem Menschen die ganze 
Zukunft offen, der Mensch der Zukunft ist geboren, an dem nun gezeigt wird, wie 
sich Geschichte zum Heile wendet. Jetzt erst ist der Mensch in die Menschheit auf­
genommen und dies geht bis zum Äußersten, bis zu Gott, der in Christus unser 
Mitmensch geworden ist. Diese Betrachtung der Initiation, wie sie in der Taufe ge­
schieht, engt den Menschen nicht auf einen schmalen kultischen Bereich ein, son­
dern sieht ihn auf die breite Bahn der Menschheit überhaupt gestellt, die ihren Sinn 
im Gottmenschen erfüllt sieht6• So erfolgt die Erkenntnis Christi im Horizont der 
Mitmenschlichkeit, die es ein Leben lang zu realisieren gilt. Das Sakrament, als ein 
Ereignis am Menschen, ist nicht Vermittlung einer Gnade, die sich erst nachträglich auf 
unser Verhältnis zum Menschen auswirken muß, sondern vorgängig Begründung und 
Ermöglichung eines gültigen Verhältnisses zum Menschen. So wirkt in ihm die 
endgültige Erfüllung menschlicher Sendung voraus, vermittelt durch den einzigartigen 
Mitmenschen Jesus Christus. Der radikale Anschluß an die Mitmenschen trifft darum 
zuerst und wesentlich auf den einzigartigen Mittler, der nach beiden Seiten hin unsere 
Existenz zu Ende führt: hin zu den Menschen und hin zu Gott. Wir treffen aber nicht 
nur auf die Person des Mittlers, sondern verbinden uns auch mit seinem Werk, das im 
Tod und in der Auferstehung gipfelt. 
Nach der Taufe und zugleich immer in ihr eingeschlossen ist das Sakrament der 
Buße der entscheidende Schritt zum Frieden mit der Gemeinschaft. Der Schritt führt 
zurück vom Verlust der wahren Einheit, erlitten in der verschuldeten Entfernung vom 
Menschen, in der Ent&emdung vom Wesen und Sinn des menschlichen Zusammen-

5 Ober den Sozialaspekt der Sakramente: K. Rahner, Kirche und Sakramente, Quaest. 
disp. 10, Freiburg2 1963. - Im Gefolge des Konzils ist eine reiche Literatur zum Gemein­
schaftsbezug von Kirche und Sakramenten erschienen, die der Verf. in seinem Beitrag zur 
Festschrift für M. Schmaus stärker berücksichtigte: Der Einzelne und die Gemeinschaft 
im lichte der Konstitution „Ober die Kirche", in: Wahrheit und Verkündigung, hrsg. von 
L. Scheffcyk, W. Dettloff u. R. Heinzmann. München-Paderborn-Wien 1967, 1533-1556. 

6 Vgl. K. Rahner, Die Christologie innerhalb einer evolutiven Weltanschauung, in: Schriften 
zur Theologie, V, 1962, 183-221. 

7 



seins, WOT1LN sich ein! Jetzten tödliche Ferne S eigenen Lebensgrund einstellte.
Durch die Buße erfolgt wieder die der Nähe S anderen, das erneuerte
Ja ZUT tmenschlichkeit mit allen Konsequenzen. der Nähe der enschen zueln-
ander liegt der Friede, weil diese Nähe das weltliche Dasein Gottes 1m Mi  enschen
Christus enthält Friede, Versöhnung, Gemeinschaft sind Güter und letzte Vollendungs-
stufen des endgültigen enschen „Einheit” ıst eın 1mM Blick auf das Ziel
menfassender USı! und bestimmt 1e Geschichte der enschen als die Hinbewe-
SunNng universalen eMmMe1ns! Der einzelne Mensch kann LUr heil und
werden, z  E Gemeinschaft hin unterwegs ist. S0 könnte auch Sagelı,
Buße und mkehr gehören D  . S 3 persönlichen Geschichte des einzelnen Sün-
ders, sondern sind unumgängliche en auf dem Wege der gesamten Menschheit

ihrer el der Perspektive der eschatologischen Zukunft dienen S1e der Eröff-
U des universalen Heüilkes, der erwindung el1ner dem enschen wesensfremden
Vergangenheit, dem Anbruch der endgültigen Gestalt des enschen und der
Parusie des Herrın geht das Geheimnis auf, der Mensch TOLZ der Sünde
als eigentliches 7Ziel der Rückkehr gesetzt ıst 1e Zukunft, das Eschaton eben der

Mensch ist. Darum ist Christus das Vorbild der Buße und des üßers, das Ziel
aller Bewegung, die Zukunft schlechthin Das 'amen: der Buße wird ( ZULC Vor-
wegnahme des Auftretens Christhi Gericht.
Auch den anderen Sakramenten, wIie überhaupt GCakrament der Kirche, ereignet
sich eine Vergegenwärtigung der eschatologischen Heilszeit, die Begründung
des neuen und endgültigen Menschen. Von der Kirche ist dies spater noch ausdrück-
licher ze]gen.
Gewissen und Erfahrung

Lichte der eschatologischen Bedeutung unseres Daseins ist hier noch einıgen
Grundzügen V( jener Anlage ens sprechen, die eben seinem Zeitver-
ständnis eıne wichtige anthropologische Voraussetzung für die Annahme des Lebens
alc geschichtliche und eın Ende gestellte Aufgabe ist. handelt sich das
Gewissen., Wie sprechen dieser Stelle, Uuım nach dem, 1  ”  ras WIr ıber die
begründenden Motive des eschatologischen Celbstverständnisses sagten, das CGewissen
nich:  er ur moralischer Hinsicht, sondern existentieller Bedeutung Zu verstehen?.
Der Mensch ist einen Dialog mır Gott und dami  er den Letzten gestellt, dem
Verantwortung schuldet. Hier zei sich das Gewissen als eın ganz ursprünglicher
Ruf, der den enschen zu sich und damit sSeın eigentliches Wesen bringt.
Es drängt ur persönlichen Existenz, entschiedenen Ganzsein, zwingt
Blick auf das Ende, das allen Unternehmungen mitgegeben ist. Gewissen
1st mit Werk bei der Begründung unserer eschatologischen Existenz. verbürgt
die T1asenz  A des Endes aller Gegenwart, Das Gewissen beachtet das Ende, läßt
den ens: nich:  er einem  H— sinnlosen aume sich selbst kreisen, sondern
macht auf ein! Richtung aufmerksam, die unumkehrbar ist. diesem Sinne richtet
das Gewissen immerfort den enschen, richtet auf das Wahre, setzt den
Menschen unweigerli sich selbst eziehung Von der erschließenden Kraft
des Gewissens wird der ens! zu persönlichen Antworten und ZUE Übernahme von

Verantwortung gedrängt, ZzZUum 1  0g mıt der umgebenden Wirklichkeit. Er befragt
die Welt nach ihrem Woher und Wohin, nach hrem Anfang und ihrem FEnde. Jede
ernste Trage des Menschen ist eine Gewissensfrage und Ausdruck sSe1nes Verhal-
1 angesichts der anbrechenden Endgültigkeit der Geschichte.
Für den Gläubigen ıst das Gewissen der Anruf S  > Ende her, eine Stimme des erich-
tes, bald Mahnung, bald Ermunterung. Gewissen und Glaube haben mindestens

Schick R, Hofmann Häfner, Gewissen, 111° 1959, 859—867; Stelzen-
berger, Syneidesis im Neuen Testament. aderborn 1961.

seins, worin sich eine im letzten tödliche Feme zum eigenen Lebensgrund einstellte. 
Durch die Buße erfolgt wieder die Aufnahme der Nähe zum anderen, das erneuerte 
Ja zur Mitmenschlichkeit mit allen Konsequenzen. In der Nähe der Menschen zuein­
ander liegt der Friede, weil diese Nähe das weltliche Dasein Gottes im Mitmenschen 
Christus enthält. Friede, Versöhnung, Gemeinschaft sind Güter und letzte Vollendungs­
stufen des endgültigen Menschen. ,,Einheit" ist dafür ein im Blick auf das Ziel zusam­
menfassender Ausdruck und bestimmt die Geschichte der Menschen als die Hinbewe­
gung zur universalen Gemeinschaft. Der einzelne Mensch kann nur heil und ganz 
werden, wenn er zur Gemeinschaft hin unterwegs ist. So könnte man auch sagen, 
Buße und Umkehr gehören nicht nur zur persönlichen Geschichte des einzelnen Sün­
ders, sondern sind unumgängliche Stadien auf dem Wege der gesamten Menschheit 
zu ihrer Einheit. In der Perspektive der eschatologischen Zukunft dienen sie der Eröff­
nung des universalen Heiles, der Überwindung einer dem Menschen wesensfremden 
Vergangenheit, dem Anbruch der endgültigen Gestalt des Menschen und so der 
Parusie des Herrn. In ihm geht das Geheimnis auf, daß der Mensch - trotz der Sünde -
als eigentliches Ziel der Rückkehr gesetzt ist und die Zukunft, das Eschaton eben der 
neue Mensch ist. Darum ist Christus das Vorbild der Buße und des Büßers, das Ziel 
aller Bewegung, die Zukunft schlechthin. Das Sakrament der Buße wird so zur Vor­
wegnahme des Auftretens Christi im Gericht. 
Auch in den anderen Sakramenten, wie überhaupt im Sakrament der Kirche, ereignet 
sich ähnlich eine Vergegenwärtigung der eschatologischen Heilszeit, die Begründung 
des neuen und endgültigen Menschen. Von der Kirche ist dies später noch ausdrück­
licher zu zeigen. 

Gewissen und Erfahrung 
Im lichte der eschatologischen Bedeutung unseres Daseins ist hier noch in einigen 
Grundzügen von jener Anlage im Menschen zu sprechen, die neben seinem Zeitver­
ständnis eine wichtige anthropologische Voraussetzung für die Annahme des Lebens 
als geschichtliche und so vor ein Ende gestellte Aufgabe ist. Es handelt sich um das 
Gewissen. Wie sprechen von ihm an dieser Stelle, um nach dem, was wir über die 
begründenden Motive des eschatologischen Selbstverständnisses sagten, das Gewissen 
nicht nur in moralischer Hinsicht, sondern in existentieller Bedeutung zu verstehen7• 

Der Mensch ist in einen Dialog mit Gott und damit vor den Letzten gestellt, dem er 
Verantwortung schuldet. Hier zeiit sich das Gewissen als ein ganz ursprünglicher 
Ruf, der den Menschen zu sich selbst und damit in sein eigentliches Wesen bringt. 
Es drängt ihn zur persönlichen Existenz, zum entschiedenen Ganzsein, zwingt ihn zum 
Blick auf das Ende, das in allen unserer Unternehmungen mitgegeben ist. Gewissen 
ist so mit am Werk bei der Begründung unserer eschatologischen Existenz. Es verbürgt 
die Präsenz des Endes in aller Gegenwart. Das Gewissen beachtet das Ende, es läßt 
den Menschen nicht in einem sinnlosen Taumel um sich selbst kreisen, sondern 
macht ihn auf eine Richtung aufmerksam, die unumkehrbar ist. In diesem Sinne richtet 
das Gewissen immerfort den Menschen, richtet ihn aus auf das Wahre, setzt den 
Menschen unweigerlich zu sich selbst in Beziehung. Von der erschließenden Kraft 
des Gewissens wird der Mensch zu persönlichen Antworten und zur Obernahme von 
Verantwortung gedrängt, zum Dialog mit der ihn umgebenden Wirklichkeit. Er befragt <i 

die Welt nach ihrem Woher und Wohin, nach ihrem Anfang und ihrem Ende. Jede 
ernste Frage des Menschen ist eine Gewissensfrage und Ausdruck seines Verhal-
tens angesichts der anbrechenden Endgültigkeit der Geschichte. 
Für den Gläubigen ist das Gewissen der Anruf vom Ende her, eine Stimme des Gerich­
tes, bald Mahnung, bald Ermunterung. Gewissen und Glaube haben mindestens in 

7 E. Schick - R. Hofmann - H. Häfner, Gewissen, in: LThK 1112 1959, 859-867; ]. Stelzen­
berger, Syneidesis im Neuen Testament. Paderborn 1961. 

8 



dem un,. miteinander zZzu tun, S1e  - Gott als etzten Grund Daseins
erfahren. beiden Fällen ıst nicht eintach eın Wissen, sondern eın ursprüngliches
Offensein Gottes Stimme. Hoffnung und Glaube, (GGewissen und Erfahren ei1nes
absoluten Anspruches wirken ZUum Frkennen letztgültiger Ereignisse mitten 1NS5e717eMm
en zusamımen.
Sehr starke eugnisse Vomn der Glauben erfahrenen Vorauswirkung und lebens-
angen Realisierung der Eschata, die uns CGewissen auch ZU[X eUOT!  ung des
Daseins drängen, finden sich etzter eıt besonders der protestantischen Literatur.
Einige Beispiele H  en 15 zeigen, wIe die Eschata G-  e IT objektive Daten
der Heilsgeschichte vermerkt werden, sondern auf die praktische Gestaltung des christ-
lichen Lebens Einfluß haben®.
„Es gibt ZNUur eın wirkliches Problem der christlichen Theologie: Das Problem der Zu-
kunft“ umschreibt Moltmann den Leitgedanken seiner „Theologie der Hotftf-
nung“®, In ihr der Verftfasser eiıne Abhandlung ber 1e christliche Tugend der
ung schreiben, sondern die ung als das Grundmotiv der Theologie auf-
zeıgen. Sie tragt und begründet das Aufbrechen dem Alten und das Sicheinstel-
len auf das Neue. Das Übergewicht der Zukunft Vor allen anderen Zeitformen ergibt
sich der Besonderheit der Geschichte Jesu Christi, die seiner Auferstehung ang!
legt ist und sich bis ZUE Wiederkunft erstreckt. Damüit iımmt die Eschatologie eiıne
alles beherrschende Stellung erhalb der Theologie e1n. „Das Eschatologische ist
icht ei{was Christentum, sondern ist schlechterdings das Medium des T15  en
Taub: Davon ist selbstverständlich nicht NUur die Existenz des einzelnen
Menschen betroffen, sondern 1€e universale Geschichte 1st Von dem Prozefß zwischen
Auferweckung und Wiederkunft etragen. Der Theologie der Hoffnung hat sodann die
Pra:  X15 einer umgestaltenden Sendung Zu entsprechen, denn der T15 hat die Hoff-
NUnN: auf die Zukunft auch aller Offentlichkeit zZzu bezeugen, clie Geschichte und das
Menschsein 1n der Erwartung göttlicher Veränderung zZ.u verändern.

Thielicke cieht die Grenz- und Konfliktsituation des Menschen eschatologisch be-
dingt!! „Der Druck der Wirklichkeit“, der jer spürbar WIT!  d, ist nicht LLUZ zeitbedingt,
ausgelöst durch ungunstige außere Verhältnisse, sondern ommt Au der Gleichzeitig-
eit des neuen AÄons, der durch die Erlösungstat Jesu Christi heraufgeführt wurde,
mıit dem alten Aon, der daneben immer noch weiıter au So liegt die christliche
Fxistenz 1m Spannungsfeld zwischen den beiden Äonen, zwischen dem Schon-jetzt
der Endzeit und dessen Noch-nicht. Das les entscheidende Ereignis, 12 Wiederkunft
Christi, mit der erst die endgültige rlösung der Welt anbricht, steht noch
Für Bultmann ist eigentliches Existieren ]  ur möglich als „eschatologisches FExistie-
ren ,  &e wIe im Glauben gegeben 15  2  +12 Es bedeutet radikale Hingabe Gott, die
alles VvVon Gott und nichts von sich erwartet. 59 ist der Mensch frei und gelöst Vn der
Welt, ohne ihr entfliehen zZzu mussen. Das Fnde der Welt wird jetzt schon 1171 Glauben
Ereignis. Kritisch muß angemerkt werden, daß dieses „Jetzt-schon” der Sicht
Bultmanns auch Verhängnis wird Fo tehlt ihr nämlich eiıne reale, 'atsaı noch
ausstehende Zukunft Eine wirklich fortschreitende Geschichte, die einem Ende aller
Zeit hinführt, wird 1er systematisch abgebaut. Der eschatologische Zug der eit kann
nicht mehr gesehen werden. FÜr das Christentum ıst doch der Fortschrittsgedanke und
damit eine positive Zeitauffassung entscheidend, WIEe eingangs zeigten. Die Tel

5 Vegl. Zahrnt, Die Sache m* ott. Die protestantische Theologie im
München 1966.

10 Ehbda. 11.
» Moltmann, cıt.,

Thielicke, Theologische Ethik, 1—111, Tübingen 51—19i
Vgl Zahrnt, it., 2096 £f., Bultmanns Eschatologie „bedeutet die totale
Privatisierung ihres kosmischen Universalismus einer reın punktuell verstandenen
individuellen Exist:

dem Punkt miteinander zu tun, daß sie Gott als letzten Grund unseres Daseins 
erfahren. In beiden Fällen ist es nicht einfach ein Wissen, sondern ein ursprüngliches 
Offensein für Gottes Stimme. Hoffnung und Glaube, Gewissen und Erfahren eines 
absoluten Anspruches wirken zum Erkennen letztgültiger Ereignisse mitten in unserem 
Leben zusammen. 
Sehr starke Zeugnisse von der im Glauben erfahrenen Vorauswirkung und lebens­
langen Realisierung der Eschata, die uns im Gewissen auch zur Neuordnung des 
Daseins drängen, finden sich in letzter Zeit besonders in der protestantischen Literatur. 
Einige Beispiele mögen uns zeigen, wie die Eschata nicht nur als objektive Daten 
der Heilsgeschichte vermerkt werden, sondern auf die praktische Gestaltung des christ­
lichen Lebens Einfluß haben8• 

,,Es gibt nur ein wirkliches Problem der christlichen Theologie: Das Problem der Zu­
kunft", so umschreibt ]. Moltmann den Leitgedanken seiner „Theologie der Hoff­
nung"9. In ihr will der Verfasser keine Abhandlung über die christliche Tugend der 
Hoffnung schreiben, sondern die Hoffnung als das Grundmotiv in der Theologie auf­
zeigen. Sie trägt und begründet das Aufbrechen aus dem Alten und das Sicheinstel­
len auf das Neue. Das Obergewicht der Zukunft vor allen anderen Zeitformen ergibt 
sich aus der Besonderheit der Geschichte J esu Christi, die in seiner Auferstehung ange­
legt ist und sich bis zur Wiederkunft erstrec:kt. Damit nimmt die Eschatologie eine 
alles beherrschende Stellung innerhalb der Theologie ein. ,,Das Eschatologische ist 
nicht etwas am Christentum, sondern es ist schlechterdings das Medium des christlichen 
Glaubens10." Davon ist selbstverständlich nicht nur die Existenz des einzelnen 
Menschen betroffen, sondern die universale Geschichte ist von dem Prozeß zwischen 
Auferweckung und Wiederkunft getragen. Der Theologie der Hoffnung hat sodann die 
Praxis einer umgestaltenden Sendung zu entsprechen, denn der Christ hat die Hoff­
nung auf die Zukunft auch in aller Öffentlichkeit zu bezeugen, die Geschichte und das 
Menschsein in der Erwartung göttlicher Veränderung zu verändern. 
H. Thielicke sieht die Grenz- und Konfliktsituation des Menschen eschatologisch be­
dingt11. ,,Der Druck der Wirklichkeit", der hier spürbar wird, ist nicht nur zeitbedingt, 
ausgelöst durch ungünstige äußere Verhältnisse, sondern kommt aus der Gleichzeitig­
keit des neuen Äons, der durch die Erlösungstat J esu Christi heraufgeführt wurde, 
mit dem alten Äon, der daneben immer noch weiter läuft. So liegt die christliche 
Existenz im Spannungsfeld zwischen den beiden Äonen, zwischen dem Schon-jetzt 
der Endzeit und dessen Noch-nicht. Das alles entscheidende Ereignis, die Wiederkunft 
Christi, mit der erst die endgültige Erlösung der Welt anbricht, steht noch aus. 
Für R. Bultmann ist eigentliches Existieren nur möglich als „eschatologisches Existie­
ren", wie es im Glauben gegeben ist12• Es bedeutet radikale Hingabe an Gott, die 
alles von Gott und nichts von sich erwartet. So ist der Mensch frei und gelöst von der 
Welt, ohne ihr entfliehen zu müssen. Das Ende der Welt wird jetzt schon im Glauben 
Ereignis. - Kritisch muß angemerkt werden, daß dieses „Jetzt-schon" der Sicht 
Bultmanns auch zum Verhängnis wird. Es fehlt ihr nämlich eine reale, tatsächlich noch 
ausstehende Zukunft. Eine wirklich fortschreitende Geschichte, die zu einem Ende aller 
Zeit hinführt, wird hier systematisch abgebaut. Der eschatologische Zug der Zeit kann 
nicht mehr gesehen werden. Für das Christentum ist doch der Fortschrittsgedanke und 
damit eine positive Zeitauffassung entscheidend, wie wir eingangs zeigten. Die drei 

8 Vgl. H. Zahrnt, Die Sache mit Gott. Die protestantische Theologie im 20. Jahrhundert. 
München 1966. 

9 ]. Moltmann, op. cit., 12. 
10 Ebda.11. 
11 H. Thielicke, Theologische Ethik, I-III, Tübingen 1951-1964. 
11 Vgl. H. Zahrnt, op. cit., 296 f., 315 f. - Bultmanns Eschatologie „bedeutet die totale 

Privatisierung ihres kosmischen Universalismus in einer rein punktuell verstandenen 
individuellen Existenz" (315). 

9 



ormen der Zeitlichkeit Vergangenheit, Gegenwart und Zuk; werden ihrem
Sinn durch den Glauben E1 bestimmt: Die Vergangenheit ist Erbe Adams, das

Christus überwunden wird; die Gegenwart zeıgt sich nNneCU, insofern die Fxistenz
des stien das Leben der Gegenwärtigkeit Gottes ist, womit alles Episodenhafte,
rein Zufällige wegfällt; die Zukunft hat Bedeutung, insoferne SI1e nicht mehr das
Dunkle, Unbekannte ist, sondern die Zuk: Christi. Gerade ese Auffassung der
Zuk: 1st bei Bultmann vollständig ausgeschaltet. „Eschatologisch“ mennn dort edig-

das Moment der „‚Jetzternstlich  A4 Entscheidung Glauben das Heilswort
Christus. Die Gegenwart gewinnt bei Bultmann eine ausschließliche Vorrangstellung.
Auch 1Im katholischen Raum liegen zahlreiche Zeugnisse den orrang der
Eschatologie or: Die Eschatologie wird theologischen enken wieder ZUu em, wWäas
611e der Schrift und bei den Kirchenvätern ıst: der esenssinn der Geschichte, das,

das BanZC Geheimnis der Kirche erhellt, ein Ferment der gegenwärtigen
T  ung, welche erst ihrer Mündung voll verständlich wird. gelangen die
Überlegungen V V, Balthasar, Karl Rahner, Schmaus Wir ctellen heute
mıiıt Genugtuung fest, der Sinn das Eschatologische Glauben wieder
zutiefst erfüllt, wWOogegen ange Zeit hindurch den etzten Dingen weniger das
Schwergewicht eines ganzı ‚ebens, Ziel und Vollendung der Gesamtordnung als viel-
mehr e1ne Anhäufung Vo Dingen erkannte, mıit denen e1ne Physik der
Letzten Dinge trieb

ffene Geschichte
Nun ommt der gegenwärtigen Situation eilich eine und wesentliche Aufgabe

Sie besteht darin, die Unwiderruflichkeit der menschlichen Geschichte
heutigen evolutionistischen Weltbild Beziehung csetzen. Im Zusammenhang mıit
der Lehre von der Entwicklung aller Lebewesen, V«( ständigen Fortschreiten der
Wirklichkeit coll die Zielbestimmung der menschlichen Geschichte verstanden werden.
Wie läßt sich aber das, Was der christlichen Eschatologie verlangt WIT  d, mıit dem
modernen evolutionistischen 'eltbild vereinbaren, das Ja grundsätzlich kein estimm-
tes Ziel kennt, das nach Vorne völlig offen ist, weil iber eın absolutes Ziel
als Inbegriff Von Sinn und Vollendung nichts kann? der ıst vielleicht
gerade deshalb stli Eschatologie Ne ZuUu interpretieren, weil S1e sich of+ celt-

versperTt zel gegenüber der Dynamik menschlicheres:
Die Auseinandersetzung U das Werk Teilhards de Chardin mıf christlich
evolutiven Zukunftsvision und der Dialog mit dem Marxismus, VOLT allem mıt

Bloch, haben uns die Notwendigkeit ufgezeigt, die Zuk; Zuk:; sSein lassen,
also 671e offen zu halten und nich  er mıit inhaltlichen Details, die der Öffenbarung
entnehmen dürfen meınte, abzuriegeln. das Grenzenlose hinein offensein, eiıne
echte Leidenschaft das Mögliche erhalten, den Sinn Freiheit und Transzendenz
aren Das cind Erfordernisse dynamisches Verstehen menschlicher Geschichte.
Das Prinzip Hoffnung, bei Bloch der tragende Grund echten Existierens ist, muß
auch Christen die Offenheit gegenüber der Zukunft garantieren. Zukunft ist
der Raum der Integration, die verschiedenen Bewegungen ZuUu ihrer Ordnung
kommen, WCc hinein 61e ausreifen, eren vollständige Beschreibung WIT allerdings
eine jetzt schon berechenbaren Elemente der Hand halten. Bei allem Vermögen
der anung, der Organisation, weitblickender Entwürfe ist der Mensch doch immer-
fort das Ungeschaute, noch Unbewußte gestellt. ber dieses Unvermögen, die
Zuk:; klar Bescheid zZuUu wiıssen, ıst keine negative Eigenschaft menschlicher Erfah-
rung, sondern gehö: eben enschen, der auf Zukunft lebt. Im Christentum
erwarten doch erst die Ankunft des endgültigen enschen und wird seine
Endgestalt NUur Gemeinscha mıit allen anderen enschen erreichen. Vielleicht
erkennen WIT cdieser Perspektive, wIıe sehr eıne Voraussetzung christlicher Eschatolo-

8

Formen der Zeitlichkeit: Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft werden in ihrem 
Sinn durch den Glauben neu bestimmt: Die Vergangenheit ist ein Erbe Adams, das 
in Christus überwunden wird; die Gegenwart zeigt sich neu, insofern! die Existenz 
des Christen das Leben in der Gegenwärtigkeit Gottes ist, womit alles Episodenhafte, 
rein Zufällige wegfällt; die Zukunft hat Bedeutung, insoferne sie nicht mehr das 
Dunkle, Unbekannte ist, sondern die Zukunft Christi. Gerade diese Auffassung der 
Zukunft ist bei Bultmann vollständig ausgeschaltet. ,,Eschatologisch" meint dort ledig­
lich das Moment der „letzternstlichen" Entscheidung im Glauben an das Heilswort in 
Christus. Die Gegenwart gewinnt bei Bultmann eine ausschließliche Vorrangstellung. 

Auch im katholischen Raum liegen zahlreiche Zeugnisse für den Vorrang der 
Eschatologie vor: Die Eschatologie wird im theologischen Denken wieder zu dem, was 
sie in der Schrift und bei den Kirchenvätern ist: der Wesenssinn der Geschichte, das, 
was das ganze Geheimnis der Kirche erhellt, ein Ferment in der gegenwärtigen 
Ordnung, welche erst in ihrer Mündung voll verständlich wird. Dahin gelangen die 
Oberlegungen von H. U. v. Balthasar, Karl Rahner, M. Schmaus u. a. Wir stellen heute 
mit Genugtuung fest, daß der Sinn für das Eschatologische unseren Glauben wieder 
zutiefst erfüllt, wogegen man lange Zeit hindurch in den letzten Dingen weniger das 
Schwergewicht eines ganzen Lebens, Ziel und Vollendung der Gesamtordnung als viel­
mehr eine Anhäufung von Dingen erkannte, mit denen man eine Art Physik der 
Letzten Dinge trieb. 

Offene Geschichte 

Nun kommt in der gegenwärtigen Situation freilich eine neue und wesentliche Aufgabe 
hinzu. Sie besteht darin, die Unwiderruflichkeit der menschlichen Geschichte zum 
heutigen evolutionistischen Weltbild in Beziehung zu setzen. Im Zusammenhang mit 
der Lehre von der Entwicklung aller Lebewesen, vom ständigen Fortschreiten der 
Wirklichkeit soll die Zielbestimmung der menschlichen Geschichte verstanden werden. 
Wie läßt sich aber. das, was von der christlichen Eschatologie verlangt wird, mit dem 
modernen evolutionistischen Weltbild vereinbaren, das ja grundsätzlich kein bestimm­
tes Ziel kennt, das nach vorne hin völlig offen ist, weil es über ein absolutes Ziel 
als Inbegriff von Sinn und Vollendung nichts aussagen kann? Oder ist vielleicht 
gerade deshalb christliche Eschatologie neu zu interpretieren, weil sie sich oft selt­
sam versperrt zeigte gegenüber der Dynamik menschlicher Geschichte? 
Die Auseinandersetzung um das Werk Teilhards de Chardin mit seiner christlich 
evolutiven Zukunftsvision und der Dialog mit dem Marxismus, vor allem mit 
E. Bloch, haben uns die Notwendigkeit aufgezeigt, die Zukunft Zukunft sein zu lassen, 
also sie offen zu halten und nicht mit inhaltlichen Details, die man der Offenbarung 
entnehmen zu dürfen meinte, abzuriegeln. In das Grenzenlose hinein offensein, eine 
echte Leidenschaft für das Mögliche erhalten, den Sinn für Freiheit und Transzendenz 
klären: Das sind Erfordernisse für ein dynamisches Verstehen menschlicher Geschichte. 
Das Prinzip Hoffnung, das bei Bloch der tragende Grund echten Existierens ist, muß 
auch für uns Christen die Offenheit gegenüber der Zukunft garantieren. Zukunft ist 
der Raum der Integration, wo die verschiedenen Bewegungen zu ihrer Ordnung 
kommen, wo hinein sie ausreifen, für deren vollständige Beschreibung wir allerdings t 
keine jetzt schon berechenbaren Elemente in der Hand halten. Bei allem Vermögen 
der Planung, der Organisation, weitblickender Entwürfe ist der Mensch doch immer-
fort vor das Ungeschaute, noch Unbewußte gestellt. Aber dieses Unvermögen, um die 
Zukunft klar Bescheid zu wissen, ist keine negative Eigenschaft menschlicher Erfah-
rung, sondern gehört eben zum Menschen, der auf Zukunft hin lebt. Im Christentum 
erwarten wir doch erst die Ankunft des endgültigen Menschen und er wird seine 
Endgestalt nur in Gemeinschaft mit allen anderen Menschen erreichen. Vielleicht 
erkennen wir in dieser Perspektive, wie sehr eine Voraussetzung christlicher Eschatolo-

10 



gıe die Lehre vom Anfang und Werden des Menschen ist, wıe schr s1e sich als Deu-
der gesamten Menschheitsgeschichte und B-  r IUT eines Einzelschicksals VeT-

stehen muß
Die Letzten Dinge
Unter dem Aspekt der offenen Geschichte können n die Letzten Dinge einzelnen
betrachtet werden, ohne S1e mıiıt einer reıin dinglich gefaßten „Endsituation“” VeI-
wechseln. Der Sinn bisherigen Überlegungen bestand darin, die endgültige
Wahrheit als Korrelat zZ1 einer „offenen eschichte”, echter Zukunft ichtbar wWeTl-
den FA lassen. Oie gehö 3-  er den Kri  'e15 der fortwährenden Erneuerung und
Wiederholung, sondern ıst mit dem Aufgang des Vollkommenen identisch. Was cich
als „Letztes” ( erkennen eibt, ist Wahrheit das Anfangen des Endgültigen, das
eilich kein Naturprozeß, sondern Tat und Setzung Gottes ist, Erneuerung Heiligen
Geist.
Den Charakter der „Offenheit” unterstreicht jeweils eine bestimmte Gegensatzstel-
lung, der zwel Extreme zZu eiıner dialektischen Einheit zusammengefaßt werden:
Tod und Auferstehung; und Hölle; Weltende Himmel und eue
Erde Dem Charakter der Offenheit werden nich  er durch den Versuch exakter Be-
schreibungen und erschöpfender Reportagen gerecht, weil PS hier lein auf die Erfah-
rung des hoffenden Glaubens ankommt, der sich ür das FEintreten der Ereignisse
offen hält Der Gtil der Verkündigung müßte diese Fakten noch mehr beachten,
icht phantastische „Zukunftsbilder‘ abzuirren. Hier geschieht doch zuerst NYu
des Menschen, Provokation einer Antwort. Diese Tendenz leitet HLU bei dem
Versuch, die Eschatologie als rundelement christlicher Verkündigung aufzuhellen
Tod und Auferstehung Was bedeuten [15 diese Themen, wenn WIT S1e miıt dem
evolutionistischen Weltbild Verbindung bringen? Wäre der Tod Ir Clie Irennung
von gele und Leib, käme das einer physischen Beendigung e1ines Zustandes gleich,

dem sich der ensch zeitlebens scheinbar MUL: zufällig befunden hat Darum haben
sich letzter eit muit dem Todesproblem cehr ausführlich moderne Theologen befaßt,
unter ihnen Vd( allem arl Rahner und Ladislaus Boros, die aus dem Menschen
und seine Erlebnissen nich  er „Gegenstände“ unter ausend anderen sehen, sondern

seiner Besonderheit und Eigentümlichkeit erkennen suchen, also auch der
Besonderheit und damit gerade In der unaufhebbaren Eigenart des menschlichen
Todesi}3 In dieser Sicht ist aber -  a einfach eiNne mechanische Irennung oder
Zerlegung der beiden Teile Geele und Leib, wI1e etwa eine ihre Teile ZeTr-

egen und SO das (;anze se1ine Funktion bringen sondern die Wirklichkeit
des Todes muß als Ereignis ZUuU sehen seıin, das den ganz! enschen betrifft,
Ja dem die polare Ganzheit des Geist-Leib-Menschen überhaupt erst voll Erschei-
nNUun_n: treten kann. Leib und eele dürfen nicht WIe Zweıl Elementarteile aufgefaßt
werden, die Tode endlich 1e Möglichkeit haben, sich voneinander loszusagen,
sondern wıe zwel Seiten des einen und selben Prozesses der Integration, wiıe zweı
Kraftzentren, 1e ILU;  } erst z ihrer vollen Finheit befreit werden. S0 gesehen ist der
Tod eın entscheidender Schritt ZUT eigentlichen Ganzheit des Menschen, die e e1n
Leben lang verwirklichen gilt. Der ommt nıicht erst Ende 1Serfer Tage,
sondern wirkt auf den Banzı Weg des Menschen ständig ein. Unwillkürlich denken
WIr das Wort VÖO „se  ın Tod!  e ,  E mıiıt dem Heidegger menschliche Existenz
charakterisiert, doch bedeutet 5 cQhristlicher Sicht noch stärker die posıtive Anwe-
senheit des es mitten Leben der Gestalt des den Tod dahingege-
benen und ZU Leben erweckten Christus. Im sakramentalen Zeichen vollziehen WIT

Rahner, Zur eologie des es. Quaest. disp. 2. Freiburg 1. 1958; Volk, Der
Tod der Sicht des en Glaubens. Uunster 1958; Boros, Mysterium Mortis.
Der Mensch in der etzten Entscheidung. en Freiburg 1. B. 1963

t:) 

Q 

gie die Lehre vom Anfang und Werden des Menschen ist, wie sehr sie sich als Deu­
tung der gesamten Menschheitsgeschichte und nicht nur eines Einzelschicksals ver­
stehen muß. 

Die Letzten Dinge 
Unter dem Aspekt der offenen Geschichte können nun die Letzten Dinge im einzelnen 
betrachtet werden, ohne sie mit einer rein dinglich gefaßten „Endsituation" zu ver­
wechseln. Der Sinn unserer bisherigen Oberlegungen bestand darin, die endgültige 
Wahrheit als Korrelat zu einer „offenen Geschichte", zu echter Zukunft sichtbar wer­
den zu lassen. Sie gehört nicht in den Kreis der fortwährenden Erneuerung und 
Wiederholung, sondern ist mit dem Aufgang des Vollkommenen identisch. Was sich 
als „Letztes" so zu erkennen gibt, ist in Wahrheit das Anfangen des Endgültigen, das 
&eilich kein Naturprozeß, sondern Tat und Setzung Gottes ist, Erneuerung im Heiligen 
Geist. 
Den Charakter der „Offenheit" unterstreicht jeweils eine bestimmte Gegensatzstel­
lung, in der zwei Extreme zu einer dialektischen Einheit zusammengefaßt werden: 
Tod und Auferstehung; Himmel und Hölle; Weltende - neuer Himmel und neue 
Erde. Dem Charakter der Offenheit werden wir nicht durch den Versuch exakter Be­
schreibungen und erschöpfender Reportagen gerecht, weil es hier allein auf die Erfah­
rung des hoffenden Glaubens ankommt, der sich für das Eintreten der Ereignisse 
offen hält. Der Stil der Verkündigung müßte diese Fakten noch mehr beachten, um 
nicht in phantastische „Zukunftsbilder" abzuirren. Hier geschieht doch zuerst Anruf 
des Menschen, Provokation einer Antwort. Diese Tendenz leitet uns nun bei dem 
Versuch, die Eschatologie als Grundelement christlicher Verkündigung aufzuhellen. 

Tod und Auferstehung: Was bedeuten uns diese Themen, wenn wir sie mit dem 
evolutionistischen Weltbild in Verbindung bringen? Wäre der Tod nur die Trennung 
von Seele und Leib, so käme das einer physischen Beendigung eines Zustandes gleich, 
in dem sich der Mensch zeitlebens scheinbar nur zufällig befunden hat. Darum haben 
sich in letzter Zeit mit dem Todesproblem sehr ausführlich moderne Theologen befaßt, 
unter ihnen vor allem Karl Rahner und Ladislaus Boras, die aus dem Menschen 
und seinen Erlebnissen nicht „Gegenstände" unter tausend anderen sehen, sondern 
ihn in seiner Besonderheit und Eigentümlichkeit zu erkennen suchen, also auch in der 
Besonderheit und damit gerade in der unaufhebbaren Eigenart des menschlichen 
Todes13• In dieser Sicht ist er aber nicht einfach eine mechanische Trennung oder 
Zerlegung der beiden Teile Seele und Leib, wie man etwa eine Uhr in ihre Teile zer­
legen und so das Ganze um seine Funktion bringen kann, sondern die Wirklichkeit 
des Todes muß als ein Ereignis zu sehen sein, das den ganzen Menschen betrifft, 
ja in dem die polare Ganzheit des Geist-Leib-Menschen überhaupt erst voll in Erschei­
nung treten kann. Leib und Seele dürfen nicht wie zwei Elementarteile aufgefaßt 
werden, die im Tode endlich die Möglichkeit haben, sich voneinander loszusagen, 
sondern wie zwei Seiten des einen und selben Prozesses der Integration, wie zwei 
Kraftzentren, die nun erst zu ihrer vollen Einheit be&eit werden. So gesehen ist der 
Tod ein entscheidender Schritt zur eigentlichen Ganzheit des Menschen, die es ein 
Leben lang zu verwirklichen gilt. Der Tod kommt nicht erst am Ende unserer Tage, 
sondern wirkt auf den ganzen Weg des Menschen ständig ein. Unwillkürlich denken 
wir an das Wort vom „Sein zum Tode", mit dem M. Heidegger menschliche Existenz 
charakterisiert, doch bedeutet es in christlicher Sicht noch stärker die positive Anwe­
senheit des Todes mitten in unserem Leben in der Gestalt des in den Tod dahingege­
benen und zum Leben erweckten Christus. Im sakramentalen Zeichen vollziehen wir 

13 K. Rahner, Zur Theologie des Todes. Quaest. disp. 2. Freiburg i. B. 1958; H. Volk, Der 
Tod in der Sicht des christlichen Glaubens. Münster 1958; L Boros, Mysterium Mortis. 
Der Mensch in der letzten Entscheidung. Olten - Freiburg i. B. 1963. 

11 



miıt der Taufe 11INSer Mitsterben mit Christus und indem SO das Leben verlieren,
gewıinnen WITr neu und täglich unserfen Glauben. 50 geschieht einem christlich-
dialektischen Sinn der Einbruch, die Gegenwärtigkeit des Zukünftigen. Im Ereignis
des Todes, wılıie @ unser Leben durchzieht und sich der chten Nacht des Endes
voll zeigt, onnen WIT [15 letzten Bereitschaft eın Dasein VOoOr Gott und damit

die außerste Möglichkeit des Menschseins öffnen So ıst der Tod kein Widerfahr-
Nı5 1mM physischen Sinn, sondern eın ase der Geschichte des sich offenbarenden
Heiles Die Evolution, die und mitf der ganzen menschlichen Existenz Vor sich geht,
ist kein bloßer Naturprozeß, sondern bleibt Wirkfeld des personalen Gottes Sie ist
SO einerseits grenzenlos, andererseits doch zZuUu ınem personalen Ziel bestimmt. Der
Mensch bleibt der Hingabe Gott und ist jedem Augenblick von ihm auch
schon angeNOMMEN. Der Tod ist der letzte Schritt das endgültige Ankommen bei
Gott Darum wehrt sich auch christliche Eschatologie S alle apokalyptischen Phan-
tastereijen, wIe 61@e VOll den Sekten alter und]eit Umlauf gesetzt werden, ebenso
en alle Vorstellungen einer Seelenwanderung, WO sich alles wieder zurückwendet
eine Gestalt des endlichen Se:  1ns. Richtig ıst der Gedanke, Dasein eın
Wanderdasein ist, aber talsch ist die ehauptung, daf ese Wanderung immer wieder
Neu eginnen P  musse, zZu einem Anfang zurückkehren könnten. Der entschei-
dende Anfang liegt G-  P hinter uns, sondern VOT NS und ist Gott bleibenden
Gegenwart zusammengefaßt, weil der Anfang und das Fnde ist.
Weil mıit dem Tode nichts aus ist, darum gibt das, ul  z Glaube und Theologie
„Auferstehung” nennen. Tod und Auferstehung bilden eın Gegensatzpaar 1 Sinne
der christlichen Dialektik, die den Blick auf die nendlichkeit gerichtete „offene
Geschichte‘ freigibt. Auferstehung gründet Ereignis Christi, ist  5 Sein persönliches
Mysterium, dem WITr durch clie des verwandelnden Gottesgeistes Anteil gewin-
21. Analog rAN dem Mysterium Christi wird auch jeder einzelne Mensch der Auf-
erstehung durch Gott feierlich seliner Endgültigkeit beglaubigt, mıit Leib und Seele,
mıit len Taten, mur allen Erfolgen und Mißerfolgen. Das erweckende Wort Gottes
ist zugleich auch das erl  t, das endgültige Wort Gottes ıber den Menschen, das
€ oder Verwerfung sich schließen kann. Auferstehung ist der Empfang Von

Unsterblichkeit, wofür eilich VO Augen halten H  mussen, daß 1er mıt
Unsterblichkeit eine abe Gottes gemeınt ist und icht sehr eiıne naturphilosophische
Konsequenz der Ontologie unseTer menschlichen Geistseele. Die Frage nach den meta-
physischen edingungen das frei hinzukommende Geschenk der Unsterblichkeit
liegt auf einem anderen Gebiet und ist nicht unmittelbar Gegenstand des aubens.
Unsterblichkeit meint also nicht irgendein unbestimmtes Weiterleben oder Weitergei-
stern des ens einem geschichtslosen Aon, csondern eın klar bestimmtes Dasein
Vor und mıit ott, Leben SeiINer Huld, Aufgenommensein die verklärte ensch-
eit des Herrn. Darum ist Auferstehung Auferweckung durch die Macht Gottes,
biblisch gesprochen durch den Jebendigmachenden Geist, ı ebenso Himmelfahrt, die
an ke  ınen fixierten gebunden ist, Frstrahlen lanze Gottes.
Als Antwort auf eıne bloß naturphilosophisch ausgelegte Unsterblichkeit, die übrigens
auch das Zeugnis der V  äter  H4 der ersten T15  en Jahrhunderte BCHCN sich hat, ist  - die
schärfste Antithese nnerhalb der protestantischen Theologie entstanden, wenn erklärt 6
WIT  d, daß der gaNZC Mensch sterbe, also auch die Seele Den Menschen ereilt der
Totaltod Ein VOo. Anfang geschieht, Venn Gott ınem Gnadenakt das Leben
eu schenkt, al überhaupt keinen Sinn hätte, Von einer Unsterblichkeit der
eele sprechen, die S12 schon diesem Leben der Auferstehung besäße14.

dieser Hithese wird freilich übersehen, daß der Tod mit dem Auseinandertallen

recht, Tod und Unsterblichkeit der evangelischen Theologie der Gegenwart.
Paderborn 1964

mit der Taufe unser Mitsterben mit Christus und indem wir so das Leben verlieren, 
gewinnen wir es neu und täglich in unserem Glauben. So geschieht in einem christlich­
dialektischen Sinn der Einbruch, die Gegenwärtigkeit des Zukünftigen. Im Ereignis 
des Todes, wie er unser Leben durchzieht und sich in der lichten Nacht des Endes 
voll zeigt, können wir uns zur letzten Bereitschaft für ein Dasein vor Gott und damit 
für die äußerste Möglichkeit des Menschseins öffnen. So ist der Tod kein Widerfahr­
nis im physischen Sinn, sondern ein Phase in der Geschichte des sich offenbarenden 
Heiles. Die Evolution, die in und mit der ganzen menschlichen Existenz vor sich geht, 
ist kein bloßer Naturprozeß, sondern bleibt im Wirkfeld des personalen Gottes. Sie ist 
so einerseits grenzenlos, andererseits doch zu einem personalen Ziel bestimmt. Der 
Mensch bleibt in der Hingabe an Gott und ist in jedem Augenblick von ihm auch 
schon angenommen. Der Tod ist der letzte Schritt in das endgültige Ankommen bei 
Gott. Darum wehrt sich auch christliche Eschatologie gegen alle apokalyptischen Phan­
tastereien, wie sie von den Sekten alter und neuer Zeit in Umlauf gesetzt werden, ebenso 
gegen alle Vorstellungen einer Seelenwanderung, wo sich alles wieder zurückwendet in 
eine Gestalt des endlichen Seins. Richtig ist der Gedanke, daß unser Dasein ein 
Wanderdasein ist, aber falsch ist die Behauptung, daß diese Wanderung immer wieder 
neu beginnen müsse, daß wir zu einem Anfang zurückkehren könnten. Der entschei­
dende Anfang liegt nicht hinter uns, sondern vor uns und ist in Gott zur bleibenden 
Gegenwart zusammengefaßt, weil er der Anfang und das Ende ist. 

Weil mit dem Tode nichts aus ist, darum gibt es das, was Glaube und Theologie 
„Auferstehung" nennen. Tod und Auferstehung bilden ein Gegensatzpaar im Sinne 
der christlichen Dialektik, die den Blick auf die in Unendlichkeit gerichtete „offene 
Geschichte" freigibt. Auferstehung gründet im Ereignis Christi, ist sein persönliches 
Mysterium, an dem wir durch die Kraft des verwandelnden Gottesgeistes Anteil gewin­
nen. Analog zu dem Mysterium Christi wird auch jeder einzelne Mensch in der Auf­
erstehung durch Gott feierlich in seiner Endgültigkeit beglaubigt, mit Leib und Seele, 
mit allen Taten, mit allen Erfolgen und Mißerfolgen. Das erweckende Wort Gottes 
ist zugleich auch das Gericht, das endgültige Wort Gottes über den Menschen, das 
Rettung oder Verwerfung in sich schließen kann. Auferstehung ist der Empfang von 
Unsterblichkeit, wofür wir uns freilich vor Augen halten müssen, daß hier mit 
Unsterblichkeit eine Gabe Gottes gemeint ist und nicht so sehr eine naturphilosophische 
Konsequenz der Ontologie unserer menschlichen Geistseele. Die Frage nach den meta­
physischen Bedingungen für das frei hinzukommende Geschenk der Unsterblichkeit 
liegt auf einem anderen Gebiet und ist nicht unmittelbar Gegenstand des Glaubens. 
Unsterblichkeit meint also nicht irgendein unbestimmtes Weiterleben oder Weitergei­
stern des Menschen in einem geschichtslosen Äon, sondern ein klar bestimmtes Dasein 
vor und mit Gott, Leben in seiner Huld, Aufgenommensein in die verklärte Mensch­
heit des Herrn. Darum ist Auferstehung Auferweckung durch die Macht Gottes, 
biblisch gesprochen durch den lebendigmachenden Geist, ist ebenso Himmelfahrt, die 
an keinen fixierten Ort gebunden ist, Erstrahlen im Glanze Gottes. 

Als Antwort auf eine bloß naturphilosophisch ausgelegte Unsterblichkeit, die übrigens 
auch das Zeugnis der Väter der ersten christlichen Jahrhunderte gegen sich hat, ist die 
schärfste Antithese innerhalb der protestantischen Theologie entstanden, wenn erklärt 
wird, daß der ganze Mensch sterbe, also auch die Seele. Den Menschen ereilt der 
Totaltod. Ein völlig neuer Anfang geschieht, wenn Gott in einem Gnadenakt das Leben 
neu schenkt, so daß es überhaupt keinen Sinn hätte, von einer Unsterblichkeit der 
Seele zu sprechen, die sie schon in diesem Leben vor der Auferstehung besäße14• -

In dieser Antithese wird freilich übersehen, daß der Tod mit dem Auseinanderfallen 

u A. Ahlbrecht, Tod und Unsterblichkeit in der evangelischen Theologie der Gegenwart. 
Paderborn 1964. 

12 



Von egele und Leib icht genügend erklärt werden kann und eben der ganze Mensch
V Ursprung her ZUF Auferstehung gerufen iSt, die durch Christus clie Macht
über den Tod der Weit ZeWONNEN hat Die Gegenwart des Lebens steht jedem
Totaltod eın Für allemal entgegen. Der Mensch ist durch die Auferstehung des Herrn
G{  (} tief das eignis des Lebens hineingezogen, da der Tod nichts mehr rückgängig
machen kann. Gtatt den Tod 1Ur als physisches Ende sehen, nach dem Gott erst
wieder eiınen nNeuen Anfang csetzen muß, 1st richtiger, den Tod als eın Ereignis der
Auferstehung betrachten Die Finheit von Tod und Auferstehung muß AaTrum auch
eın Grundprinzip unsereTt eschatologischen Verkündigung Se1n. Die sakramentale
Vorzeichnung geschieht durch die Taufe, der WITr 1 Menschen und

R bleibenden emeinschaft wiedergeboren werden. Tod und Autferstehung sind die tra-
genden Pfeiler e1ner Unsterblichkeit, der cich der
machtvoll offenbart. gbendige Gott am Menschen

S ericht Besonderes und allgemeines Gericht!5 Das Gericht ist das radikale,
letzte Erfaßtwerden des Menschen V der Offenbarung Gottes, die ıUıMmMer schon als
Gerichtswort über dem Leben des Menschen ergiıng. Hier braucht kein NLEeues  D Wort
gespr  en werden, mu{( das eiıne entscheidende Wort, das da Fleisch und
Schicksal der Menschen geworden ist, letzter Deutlichkeit hervortreten. Das eigent-
liche erich hebt muit dem Kommen Christi die Welt all, weil die Begegnung mit
Christus die Scheidung zwischen Glaube und Unglaube mit sich bringt (Jo 5, 24) Das
letzte Offenbarwerden der Gerichtstat Gottes In Jesus Christus ist der tiefste Kern des
gemeınen oder „Jüngsten“ Gerichtes. S99 cieht christliche Eschatologie die Vollendung
des enschen jeder Phase alc unaufhebbare Auswirkung Einheit miıt Christus
Fin zentrales Thema der dogmengeschichtlichen Entwicklung der Lehre den
Letzten Dingen 1st das Verhältnis zwischen allgemeinem und hbesonderem Gericht.
Biblisch gesehen gibt nicht Zzwelı Gerichtsvorgänge, sondern MNUr einen!®. 1r mussen  ..
darum das partikuläre erı| nach dem Tode des einzelnen einem dynamischen
Zusammenhangz miıt dem Endgericht sehen. Das Strukturprinzip der „offenen
Geschicht:  ‚I4 wird darin deutlich : Was den einzelnen betrifft, geht alle an, wiıe anderer-
Se1Iis die Gemeinschaft ihrem Se: und Wert VL( der Situation des einzelnen wesent-

mutgetragen wird Das Schicksal des einzelnen verlängert G1l gleichsam das
cks.; der Gemeinschaft hine  1n, vervielfältigt csich dort und kann sich ım Umkreis
der Mitmenschen erst vollen Jragweite auswirken. diesem Umkreis
steht Christus die Mitte und alsc der Mittler zwischen Gott und den Menschen.
Der einzelne wird ber die Gemeinschaft die Unendlichkeit Gottes einbezogen.
So ist das Gericht Manitestation der individuellen und universalen Menschen-
geschichte alc Heilsgeschichte.
Das Fegefeuer zeigt als eın Zwischenzustand zunächst ebenfalls auf die „offene
Geschichte“, auf die Möglichkeit des Ausreifens die Vollendung hinein!?. Auch
dieser einigungs- Dzw. Reifungsvorgang ist als eine Phase des Gerichtes sehen,
jener Begegnung des Menschen mıiıt Christus, der 1€e€ volle Einheit mit dem Herrn
geWoNNEN d  .. Eine Begegnung muit dem „Flammenblick“ und dem „Feuerfuß“
Christi (vgl Apk 1, 14; Dn 10, 6 Der Strafcharakter dieses Gerichtsortes hat nichts
mıit Vergeltung oder göttlicher Rache tun, sondern ist ine den SanZeEN Menschen
durch und durch heilende Läuterung, die E  N jetztmöglichen ÖOffensein für
befreit.

15 Zu den folgenden Themen vgl neben der unter angegebenen Literatur auch das
Sammelwerk: Das Mysterium des es Franktfurt 1955
Auch den Definitionen der Kirche gibt keine einzige e  ber das besondere
ericht, doch ist der alltäglichen Verkündigung fest verankert.
Dazu VOT allem Congar, Das Fegefeuer, Das Mysterium des Todes, cit.,
241—288.

von Seele und Leib nicht genügend erklärt werden kann und eben der ganze Mensch 
von seinem Ursprung her zur Auferstehung gerufen ist, die durch Christus die Macht 
über den Tod der Welt gewonnen hat. Die Gegenwart des neuen Lebens steht jedem 
Totaltod ein für allemal entgegen. Der Mensch ist durch die Auferstehung des Herrn 
so tief in das Ereignis des Lebens hineingezogen, daß der Tod nichts mehr rückgängig 
machen kann. Statt den Tod nur als physisches Ende zu sehen, nach dem Gott erst 
wieder einen neuen Anfang setzen muß, ist es richtiger, den Tod als ein Ereignis der 
Auferstehung zu betrachten. Die Einheit von Tod und Auferstehung muß darum auch 
ein Grundprinzip unserer eschatologischen Verkündigung sein. Die sakramentale 
Vorzeichnung geschieht durch die Taufe, in der wir zum neuen Menschen und zur 
bleibenden Gemeinschaft wiedergeboren werden. Tod und Auferstehung sind die tra­
genden Pfeiler einer Unsterblichkeit, in der sich der lebendige Gott am Menschen 
machtvoll offenbart. 

Das Gericht - Besonderes und allgemeines Gericht15 : Das Gericht ist das radikale, 
letzte Erfaßtwerden des Menschen von der Offenbarung Gottes, die immer schon als 
Gerichtswort über dem Leben des Menschen erging. Hier braucht kein neues Wort 
gesprochen zu werden, vielmehr muß das eine entscheidende Wort, das da Fleisch und 
Schicksal der Menschen geworden ist, in letzter Deutlichkeit hervortreten. Das eigent­
liche Gericht hebt mit dem Kommen Christi in die Welt an, weil die Begegnung mit 
Christus die Scheidung zwischen Glaube und Unglaube mit sich bringt (Jo 5, 24). Das 
letzte Offenbarwerden der Gerichtstat Gottes in Jesus Christus ist der tiefste Kern des 
allgemeinen oder „Jüngsten" Gerichtes. So sieht christliche Eschatologie die Vollendung 
des Menschen in jeder Phase als unaufhebbare Auswirkung seiner Einheit mit Christus. 
Ein zentrales Thema in der dogmengeschichtlichen Entwicklung der Lehre von den 
letzten Dingen ist das Verhältnis zwischen allgemeinem und besonderem Gericht. 
Biblisch gesehen gibt es nicht zwei Gerichtsvorgänge, sondern nur einen16• Wir müssen 
darum das partikuläre Gericht nach dem Tode des einzelnen in einem dynamischen 
Zusammenhang mit dem Endgericht sehen. Das Strukturprinzip der „offenen 
Geschichte" wird darin deutlich: Was den einzelnen betrifft, geht alle an, wie anderer­
seits die Gemeinschaft in ihrem Sein und Wert von der Situation des einzelnen wesent­
lich mitgetragen wird. Das Schicksal des einzelnen verlängert sich gleichsam in das 
Schicksal der Gemeinschaft hinein, vervielfältigt sich dort und kann sich im Umkreis 
der Mitmenschen erst in seiner vollen Tragweite auswirken. In diesem Umkreis 
steht Christus als die Mitte und als der Mittler zwischen Gott und den Menschen. 
Der einzelne wird über die Gemeinschaft in die Unendlichkeit Gottes einbezogen. 
So ist das Gericht Manifestation der individuellen und universalen Menschen­
geschichte als Heilsgeschichte. 

Das Fegefeuer zeigt als ein Zwischenzustand zunächst ebenfalls auf die „offene 
Geschichte", auf die Möglichkeit des Ausreifens in die Vollendung hinein 17• Auch 
dieser Reinigungs- bzw. Reifungsvorgang ist als eine Phase des Gerichtes zu sehen, 
jener Begegnung des Menschen mit Christus, in der die volle Einheit mit dem Herrn 
gewonnen wird: Eine Begegnung mit dem „Flammenblick" und dem „Feuerfuß" 
Christi (vgl. Apk 1, 14; On 10, 6). Der Strafcharakter dieses Gerichtsortes hat nichts 
mit Vergeltung oder göttlicher Rache zu tun, sondern ist eine den ganzen Menschen 
durch und durch heilende Läuterung, die zum letztmöglichen Offensein für Christus 
befreit. 

15 Zu den folgenden Themen vgl. neben der unter 2) angegebenen Literatur auch das 
Sammelwerk: Das Mysterium des Todes. Frankfurt a. M. 1955. 

18 Auch in den Definitionen der Kirche gibt es keine einzige Lehre über das besondere 
Gericht, doch ist es in der alltäglichen Verkündigung fest verankert. 

17 Dazu vor allem Y. Congar, Das Fegefeuer, in: Das Mysterium des Todes, op. cit., 
241-288. 

13 



Da auch cdieser persönlich erlebte und erlittene organg ımmer noch als Moment der
gemeinen Heilsgeschichte gelten hat, er 1m Zusammenhang mıiıt der
csakramentalen Vorzeichnung durch die Krankensalbung gesehen werden. Während das
Leid einem naturhaften Sinn den ens vereinsamt und der Gemeinschaft ent-
zieht, 5 Verbindung muıt Christus S eiden, Z Zeichen der mıiıt dem
Herrn Seiner Todeshingabe verbundenen Kirche. Mit Christus stellt G1 der
einzelne seinem Leiden der Gemeinschaft IT Verfügung., Was Zzu Lebzeiten
Sakrament geschieht, septzt sich Ausleiden Reinigungsort fort. 50 werden
wohl alle Grenzsituationen des Menschen innerhalb der cakramentalen Ordnung ZU

Zeichen einer Leidensgemeinschaft, die ın das volle Auferstehungsleben überleitet.
S Als der Verdammung cetzt die ölle das richtende Wort Gottes VOTaus

Sie steht also Zusammenhang mit der endgültigen Offenbarungsgeschichte
und mufß als Auswirkung des verurteilenden Gerichtes gesehen werden. Das heißt
aber nichts anderes, als die ölle ebenso wıe clie anderen „jenseitigen Orte“ eine
Funktion der Verkündigung Christi und der Kirche hat, als Manifestation der
Unabänderlichkeit und Ernsthaftigkeit des Wortes adurch soll ihre ontische Realität
und aktische Wirklichkeit nicht In Zweifel gEeZOBEN werden, PS5 muß sich aber doch
zeigen, Vom eryzma icht Informationen über das Jenseits, sondern Wirkungen

die Gegenwart ZUu erwarten sind Öo trifft auch die 5ölle ZU, Vas WIT als
Grundstruktur der Eschatologie überhaupt kennzeichneten: Das Gesetz der „offenen
Geschichte” und das heißt hier, die Verkündigung der ölle prımar als arnung,
außerste Drohung verstehen ist, durch die der Mensch aufgeweckt werden soll

wahren Leben, gebracht werden soll, „sein Leben Angesicht der
realen Möglichkeit ew1ıgen Scheiterns meistern und die Offenbarung als einen
AÄnspruch von etzter Ernsthaftigkeit ZU verstehen“/18. Auft Cdiese kerygmatische
Bedeutung der „Höllenpredigt“ B-  A oft BeNUg hingewiesen werden, wWenn
-  en den Verdacht OommMen wollen, Mythologie auf dem Hintergrund eines über-
holten Weltbildes betreiben.
Der el: Die offene Geschichte der Eschatologie mündet die Herrlichkeit
Gottes und beginnt dort eınen Weg, den kein Fnde gibt. Vorbild für cdas Ein-
gehen den Himmel 1st die Himmelfahrt des Herrn, der selbst ein
Öösterliches Mysterium. S0 ist der kein geschichtsloser ÖOrt, der WIE ein VOL-

gefertigter Behälter auf Einzug wartet, sondern die Wirklichkeit des VOTrT-
klärten Herrn, die personale Vollendung der Gemeinschaft miıt Gott und den
Menschen. Nun ist die Vollendung ] Abhängigkeit von der gesamten Menschheit
möglich les begründet den eigentümlich offenen, unvollendeten Zustand des
Himmels VOor der Parusie, weil SaAaNZEN Himmel die ollzahl der Geretteten
gehört!?, Solange die anderen noch ausstehen, VOT der allgemeinen Auferstehung,
ist der Himmel celbst Erwartung, gleichsam eschatologisch bestimmt. (janz
egensa: zZu den üblichen rstellungen Von eInem sich bedürfnislos seligen

ist diese offene Situation ein Hinweis auf die Einheit VOon Zeit und Ewigkeit.
Die Gegenwart des Zukünftigen dieser hat ihre Entsprechung der
wartenden, geschichtsoffenen Zuk; des Himmels.
Diese eigentümliche Eschatologie des immels bedeutet einen ständigen Anruf
jene Gemeinschaft, die sich erst Licht der Enderwartung verstehen kann
Die Kirche Sie hat Korrelat immel und umgekehrt, gerade dieser

Ratzinger, Art. „Hölle” (III—V), IT1 1960, 44$, Dieser erygmatische Aspekt
kommt etwas kurz bei Schamoni, Die der Auserwählten. Paderborn 1965,
Vgl die von Ratzinger aufgezählten „Komponent:  en  5 des Himmels die christologische,
CL ologische, ekklesiologische, die anthropologische, CAs kosmische, die schatologi-
sche Komponente. „Himm: (ILI), 1 LTh 111* 1960,

Da audt dieser persönlidt erlebte und erlittene Vorgang immer noch als Moment der 
allgemeinen Heilsgeschichte zu gelten hat, kann er im Zusammenhang mit der 
sakramentalen Vorzeichnung durch die Krankensalbung gesehen werden. Während das 
Leid in einem naturhaften Sinn den Menschen vereinsamt und der Gemeinschaft ent­
zieht, wird es in Verbindung mit Christus zum Mitleiden, zum Zeidten der mit dem 
Herrn in seiner Todeshingabe verbundenen Kirche. Mit Christus stellt sich der 
einzelne in seinem Leiden der Gemeinsdtaft zur Verfügung. Was zu Lebzeiten im 
Sakrament geschieht, setzt sich im Ausleiden am Reinigungsort fort. So werden 
wohl alle Grenzsituationen des Menschen innerhalb der sakramentalen Ordnung zu 
Zeichen einer Leidensgemeinschaft, die in das volle Auferstehungsleben überleitet. 

Die Hölle: Als Ort der Verdammung setzt die Hölle das richtende Wort Gottes voraus. 
Sie steht also ganz im Zusammenhang mit der endgültigen Offenbarungsgeschichte 
und muß als Auswirkung des verurteilenden Geridttes gesehen werden. Das heißt 
aber nichts anderes, als daß die Hölle ebenso wie die anderen „jenseitigen Orte" eine 
Funktion in der Verkündigung Christi und der Kirche hat, als Manifestation der 
Unabänderlichkeit und Ernsthaftigkeit des Wortes. Dadurch soll ihre ontische Realität 
und faktische Wirklichkeit nicht in Zweifel gezogen werden, es muß sich aber doch 
zeigen, daß vom Kerygma nicht Informationen über das Jenseits, sondern Wirkungen 
für die Gegenwart zu erwarten sind. So trifft auch für die Hölle zu, was wir als 
Grundstruktur der Eschatologie überhaupt kennzeidtneten: Das Gesetz der „offenen 
Geschichte", und das heißt hier, daß die Verkündigung der Hölle primär als Warnung, 
äußerste Drohung zu verstehen ist, durch die der Mensch aufgeweckt werden soll 
zum wahren Leben, daß er dahin gebracht werden soll, ,,sein Leben im Angesicht der 
realen Möglichkeit ewigen Scheiterns zu meistem und die Offenbarung als einen 
Anspruch von letzter Ernsthaftigkeit zu verstehen"18• Auf diese kerygmatische 
Bedeutung der „Höllenpredigt" kann nicht oft genug hingewiesen werden, wenn wir 
nicht in den Verdadtt kommen wollen, Mythologie auf dem Hintergrund eines über­
holten Weltbildes zu betreiben. 

Der Himmel: Die offene Geschichte der Eschatologie mündet in die Herrlichkeit 
Gottes und beginnt dort einen Weg, für den es kein Ende gibt. Vorbild für das Ein­
gehen in den Himmel ist die Himmelfahrt des Herrn, der Himmel selbst ein 
österliches Mysterium. So ist der Himmel kein geschichtsloser Ort, der wie ein vor­
gefertigter Behälter auf unseren Einzug wartet, sondern die Wirklichkeit des ver­
klärten Herrn, die personale Vollendung in der Gemeinschaft mit Gott und den 
Menschen. Nun ist die Vollendung nur in Abhängigkeit von der gesamten Menschheit 
möglidt. Dies begründet den eigentümlidt offenen, unvollendeten Zustand des 
Himmels vor der Parusie, weil zum ganzen Himmel die Vollzahl der Geretteten 
gehört19• Solange die anderen noch ausstehen, d. h. vor der allgemeinen Auferstehung, 
ist der Himmel selbst in Erwartung, gleichsam eschatologisch bestimmt. Ganz im 
Gegensatz zu den üblichen Vorstellungen von einem in sich bedürfnislos seligen 
Himmel ist diese offene Situation ein Hinweis auf die Einheit von Zeit und Ewigkeit. 
Die Gegenwart des Zukünftigen in dieser Weltzeit hat ihre Entsprechung in der 
wartenden, geschichtsoffenen Zukunft des Himmels. 
Diese eigentümliche Eschatologie des Himmels bedeutet einen ständigen Anruf an 
jene Gemeinschaft, die sich erst im Licht der Enderwartung ganz verstehen kann: 
Die Kirche. Sie hat ihr Korrelat im Himmel und umgekehrt, nur daß gerade in dieser 

18 ]. Ratzinger, Ar.t. ,,Hölle" (III-V), im LThK 1112 1960, 448. - Dieser kerygmatische Aspekt 
kommt etwas zu kurz bei W. Sc:hamoni, Die Zahl der Auserwählten. Paderborn 1965. 

19 Vgl. die von ]. Ratzinger aufgezählten ,,Komponenten11 des Himmels: die christologische, 
die theologische, die ekklesiologische, die anthropologische, die kosmische, die eschatologi­
sche Komponente. Art. ,,Himmel11 (III), im L ThK IIl2 1960, 355-358. 

14 



Korrelation das geschichtlich betonte Begriffspaar Kirche Reich Gottes vorzuziehen
1st. Z war 1st der Himmel nichts anderes als das Reich (sottes und clie theokratische
Vollendung aller Welt- und Kirchengeschichte, doch ist wieder nach dem Gesetz. der
„offenen Geschichte‘“ der Ausdruck Reich Gottes nhaltlich reicher, weil t+heo-
zentrischer, bestimmt®.
Die CMe der
Die heilsgeschichtliche Betrachtung der Eschatologie gehört das ne Gelbst-
verständnis der Kirche icht jenseitigen Utopien hat 61e@€ Zzu dienen, sondern das Fine
und Notwendige vorzubereiten: Die Finheit der enschen mıt Gott und ıunter-
einander. eschatologischer Gicht WIF' darum die Kirche mit echt eın Sakrament
annt. Fin Zeichen für die endgültige Heilsbestimmung der Menschheit. Das ıst
We 1a1 recht versteht eine politische Eschatologie, der die Politeia der
Menschen verkündet W  11  ‘d, Gemeinschafts-Eschatologie höchsten Sinn Von daher
WITI der Wert jeder Tein individualistischen Eschatologie vorhinein fraglich. 1e
bewegende Kraft der Hoffnung agt aıch hier clie Kirche iber alle Eingrenzung und
Reduktion der Eschatologie hinaus ZUTr erfüllten Universalität, W  Jo Gott ıst „alles
allem ; (1 Kor 15, 28)
irche als Vorraum oder Vorgang Reich (sottes und diesem Zusammenhang
irche als das „Volk Gottes” (: ei1ne eschatologische röße, über der der Glanz der
Verheißung und Erfüllung liegt, MUT: Horizont der Zukunft Gottes glaubhaft und
ZUT Verkündigung der Zuk: Gottes Jesus Christus ausgesandt. Kirche ıst das
Volk Gottes unterwegs, noch icht y 01 Ziel und doch schon Lebensgemeinschaft mıit
dem auferstandenen Herrn und Besitz der Gotteskraft, des Heiligen Geistes,
der alles Es dürfte darum keine Eschatologie ohne Pneumatologie geben.
Diese wieder ist alc eINe Tiefendimension Gelbstverständnis der Kirche
mög Die alles verwandelnde, les erneuernde Gotteskraft des Leben schaffenden
Geistes ist der treibende Atem der Eschatologie. Die pneumatische Struktur der
Kirche, ihrer Ämter und Gaben, clie schöpferische Kraft des Glaubenssinnes, das
Charisma der Wahrheit, kurz alles Leben der Kirche 1st das Gegenwärtigwerden
der eschatologischen Zukunft. Für die apostolischen Bewegungen der iırche ergibt
sich der einzigartigen Zukunft (;ottes eine wichtige Verdeutlichung ihres 1Iuns:
Bei allem Aufbruch, aller 155102 sind IT immer selbst ZUVO Beschenkte, denen
sich das Entgegenkommen Gottes erei:gnet. Das Zeugnis des Christen cteht immerfort

Schnittpunkt zwischen der in Einheit miıt den Menschen gelebten Gegenwart und
der Zukunft Gottes, Die Letzten Dinge sind Leben der Kirche Wahrheit die
Ersten Dinge, Vorbedingungen ihrer Weltweite, Solidarität, Brüderlichkeit. Ihre Sorge,
die S1e zZu seelsorglichen Aufgaben drängt, ist die Übersetzung ihrer tiefsten Erfahrun-
gmit dem 1 letzten offenen und doch geborgenen Schicksal des Menschen.

Zum Verhältnis B- eich es Schnackenburg, Gottes Herrschaft und Reich,
Freiburg ] 1959,

15

Korrelation das geschichtlich betonte Begriffspaar Kirche - Reich Gottes vorzuziehen 
ist. Zwar ist der Himmel nichts anderes als das Reich Gottes und so die theokratische 
Vollendung aller Welt- und Kirchengeschichte, doch ist wieder nach dem Gesetz der 
,,offenen Geschichte" der Ausdruck Reich Gottes inhaltlich reicher, weil theo­
zentrischer, bestimmt2°. 

Die Kirche der Eschata 
Die heilsgeschichtliche Betrachtung der Eschatologie gehört in das neue Selbst­
verständnis der Kirche. Nicht jenseitigen Utopien hat sie zu dienen, sondern das Eine 
und Notwendige vorzubereiten: Die Einheit der Menschen mit Gott und unter­
einander. In eschatologischer Sicht wird darum die Kirche mit Recht ein Sakrament 
genannt. Ein Zeichen für die endgültige Heilsbestimmung der Menschheit. Das ist -
wenn man es recht versteht - eine politische Eschatologie, in der die Politeia der 
Menschen verkündet wird, Gemeinschafts-Eschatologie im höchsten Sinn. Von daher 
wird der Wert jeder rein individualistischen Eschatologie im vorhinein fraglich. Die 
bewegende Kraft der Hoffnung trägt auch hier die Kirche über alle Eingrenzung und 
Reduktion der Eschatologie hinaus zur erfüllten Universalität, wo Gott ist „alles in 
allem" (1 Kor 15, 28). 
Kirche als Vorraum oder Vorgang zum Reich Gottes und in diesem Zusammenhang 
Kirche als das „ Volk Gottes" ist eine eschatologische Größe, über der der Glanz der 
Verheißung und Erfüllung liegt, nur im Horizont der Zukunft Gottes glaubhaft und 
zur Verkündigung der Zukunft Gottes in Jesus Christus ausgesandt. Kirche ist das 
Volk Gottes unterwegs, noch nicht am Ziel und doch schon in Lebensgemeinschaft mit 
dem auferstandenen Herrn und so im Besitz der Gotteskraft, des Heiligen Geistes, 
der alles erneuert. Es dürfte darum keine Eschatologie ohne Pneumatologie geben. 
Diese wieder ist nur als eine Tiefendimension im Selbstverständnis der Kirche 
möglich. Die alles verwandelnde, alles erneuernde Gotteskraft des Leben schaffenden 
Geistes ist der treibende Atem der Esdtatologie. Die pneumatische Struktur der 
Kirche, ihrer Ämter und Gaben, die schöpferische Kraft des Glaubenssinnes, das 
Charisma der Wahrheit, kurz alles Leben in der Kirche ist das Gegenwärtigwerden 
der eschatologischen Zukunft. Für die apostolischen Bewegungen in der Kirche ergibt 
sich aus der einzigartigen Zukunft Gottes eine wichtige Verdeutlichung ihres Tuns: 
Bei allem Aufbruch, in aller Mission sind wir immer selbst zuvor Beschenkte, in denen 
sich das Entgegenkommen Gottes ereignet. Das Zeugnis des Christen steht immerfort 
im Schnittpunkt zwischen der in Einheit mit den Menschen gelebten Gegenwart und 
der Zukunft Gottes. Die Letzten Dinge sind im Leben der Kirche in Wahrheit die 
Ersten Dinge, Vorbedingungen ihrer Weltweite, Solidarität, Brüderlichkeit. Ihre Sorge, 
die sie zu seelsorglichen Aufgaben drängt, ist die Obersetzung ihrer tiefsten Erfahrun­
gen mit dem im letzten offenen und doch geborgenen Schicksal des Menschen. 

20 Zum Verhältnis Kirche - Reich Gottes: R. Schnackenburg, Gottes Herrschaft und Reich, 
Freiburg i. B. 1959. 

15 


