WINFRIED GRUBER
Die Letzten Dinge

Die Eschatologie in der Verkiindigung

Wer iiber Zukunft nachdenkt, nimmt ohne Zweifel ein Wagnis auf sich, weil er sich
auf Ungewisses einli8t. Noch mehr: Solches Nachdenken vermag auch noch die Ver-
gangenheit, der sonst eine feste Abgeschlossenheit zugerechnet wird, in Frage zu stel-
len und ebenso die Struktur der Gegenwart ins Wanken zu bringen. Sinn und Wert
des vermeintlich schon in festen Besitz Ubernommenen geraten plétzlich in ein Dam-
merlicht, in dem sich die Konturen nicht mehr so deutlich abzeichnen, wie es bei einer
oberflichlichen Betrachtung erscheinen mag. Zukunft lenkt den Blidk vom Schein auf

. das Sein, von der Tiuschung auf die Wahrheit. Das ist zunichst eine alltigliche

Erfahrung, die jeder machen kann, wenn er ehrlich den gesamten Horizont seines
Daseins iiberblickt oder besser: wenn er sein Dasein im Horizont der Zeitlichkeit
iiberblickt. Abgesehen vom Wert fiir die alltigliche Erfahrung ist das Verstindnis
des Menschen im Umkreis und im unlésbaren Zusammenhang mit der Zeit zu einem
methodischen Element der Existenzphilosophie geworden, das aus ihr nicht wegge-
dacht werden kann. Erschlieft doch erst das auf Zeit hin ausgelegte Selbstverstindnis
die Geschichtlichkeit des Menschen, seine Eigenstindigkeit gegeniiber allen anderen
vorhandenen Objekten in der Welt.

So ist auch die Lehre von den letzten Dingen als authentische, im Christentum durch
gottliche Offenbarung verbiirgte Auslegung menschlicher Existenz zu verstehen, in der
uns zugleich Gottes Plan mit der Geschichte durchsichtig wird!. Sie hat ihren eigent-
lichen Ort in der Verkiindigung, im Kerygma, und erhilt von dorther auch ihre
Gesetze vorgeschrieben. Auch fiir christliche Eschatologie ist das allgemein menschliche
Zeitverstindnis eine der entscheidenden Voraussetzungen. Hier zeigt sich, daf mit
dem Menschen etwas geschieht, daf8 er in eine Geschichte gehort und fiir Neues stets
offen bleibt; dafl sein Wesen nicht nur die Summe des Gewesenen ist, sondern ein
stets neuer Entwurf in die Zukunft hinein. Der Mensch ist nicht einem blindwiitenden
Fatum verfallen, sondern ist gegeniiber einer letzten Bestimmung selbst aktiv am
Werk. Dementsprechend ist die Welt mehr als blo8 der Bestand aller vorhandenen
Dinge. Sie ist seine, des Menschen Welt, die er zu verantworten hat vor dem letzten
Grund, der sich als Gott offenbart, sein Entwurf, der aus der Freiheit des Menschen
kommt. Tatsichlich unterscheiden sich in der Frage nach dem Sinn der Geschichte
christliches und unchristliches Weltverstindnis. Ist der Fortgang der Geschichte ein
NaturprozeB oder ein personal gelenktes Geschehen? Besteht er in ,endlosen” Ent-
wicklungen, die als solche nichts anderes sind als entfaltende Variationen keimhaft
gegebener Ansitze, worin man nur , Wiederholungen” zu erkennen hitte, oder kommt
Welt aus der Vergangenheit oder aus der Zukunft, das ist hier die Frage. Das Chri-
stentum mit seiner Eschatologie gibt darauf die eindeutige Antwort: Welt ist um der
Zukunft willen, im stindigen Aufgang zu einer Sinnfiille, die ihr als Ziel gesetzt ist:
Geschichte ist nicht nur ein Entfaltungsprozef, sondern ein Umwandlungsprozef, der
das Neue iiber die Welt bringt: Geschichte ist letztlich Heilsgeschichte. Eschatologie
ist darum keine Bestandsaufnahme der letzten Dinge oder deren Reportage, durch
die unsere an den Dingen hinter der Todesmauer entziindete Neugier befriedigt
werden soll, sondern ein Aufweis der Richtung, in die der Mensch geht. Sie ist somit
nicht so sehr ein systematischer Traktat am Ende einer Glaubenslehre, auch nicht das

1 Zahireiche Werke informieren iiber Stand und Fortschritt einer ,,Theologie der Geschichte”.
Vgl. u. a. G. Sauter, Zukunft und Verheifung. Das Problem der Zukunft in der gegen-
wirtigen theologischen und philosophischen Diskussion. Ziirich 1965; H. R. Sdhlette,
Epiphanie als Geschichte. Ein Versuch. Miinchen 1966.

1% 3



Gegenstiick zu einer Lehre von den Ersten Dingen, sondern ein integrierendes Ele-
ment des gesamten christlichen Glaubens?.

Aufgang der Zeit

Schon ein kurzer Blick auf die Geschichte des mit der christlichen Eschatologie zusam-
menhingenden Zeitproblems zeigt uns das Ringen um die Kategorie des Neuen3.
Augustinus setzte in seinem Werk ,,Uber den Gottesstaat” die Aufhebung der antiken
zyklischen Geschichtsauffassung durch. Der Glaube an die Wiederholung des immer
Gleichen wird gesprengt durch den Ausblick auf das eschatologische Ziel des Men-
schen. Der platonische Zyklus, in dem die Einzelseele kreist, wird aufgesprengt durch
den Hinweis, daB8 das Ziel des Menschen etwas ginzlich Neues ist, das wir nicht als
Wiederholung auf einer Kreislinie, sondern als Ende einer Zeitlinie sehen miissen.
An diesem Neuen der eschatologischen Zukunft erkennt das Dasein seine Einmalig-
keit und Unwiederholbarkeit, kurz seine Geschichtlichkeit. Die Durchbrechung des
Zyklus im Glauben an die zukiinftige Vollendung findet eine Verstirkung nach der
zeitlichen Dimension der Vergangenheit hin im Glauben an die Schépfung: Die Welt
als Ganzes und der Mensch in ihr sind ein Neues. Damit gibt es einen Anfang der
Zeit und ein Ende und dazwischen einmalige, unwiederholbare Ereignisse. Die Zeit
wird so in das Kraftfeld des Glaubens einbezogen, der Boden ist bereitet fiir ein Ver-
stindnis der Heilsgeschichte. In der Verbindung mit dem Glauben an das Heilswirken
Gottes in der Zeit ist deren theologische Bedeutung klar erkannt. Anfang und Ende
mauern die Zeit in ihrem Verlauf keineswegs gegen die Ewigkeit ab, zeigen vielmehr,
»Neues” in Sicht und bestimmt so die Richtung unserer Bewegung? Interpretation der
wie sich an jeder Stelle der Geschichte ein Durchblick auf die Ewigkeit ergibt, der den
Menschen iiber das Vergehen der Zeit in das Bleibende der Heilszeit emporhebt.

In der Scholastik ist besonders prignant bei Thomas von Aquino die Zeitfrage zu-
riickgewendet auf die Frage nach dem Anfang, worin ohne Zweifel auch ein natur-
wissenschaftliches Interesse mitschwingt. Doch wird auch hier die Frage nach dem
Neuen aufgenommen und dies im Lichte des eschatologisch bedingten Glaubens, der
seinen Blick fiir die Zukunft offen hilt. Als Grundmotiv der Frage nach der Zeit
gibt Thomas an: Zur Erkenntnis der Ewigkeit miissen wir durch die Zeit kom-
men. So wird Zeit als ein Vorzeichen der Ewigkeit gewertet, ihr Gegenwartscharakter
als Vorbegriff des eschatologisch Endgiiltigen.

Vor allen philosophischen Erérterungen des Zeitproblems steht grundlegend die Ein-
stellung des Neuen Testamentes zum Heilswert der Zeit. Sie ist Eréffnung des Heils-
raumes und hat in der vollen Offenheit, d. h. Gegenwirtigkeit des Heiles ihr Ziel.
Die abschlieBenden Ereignisse werden darum im Neuen Testament als letzte, uniiber-
holbare Verkiindigung, als das endgiiltige Ankommen des Wortes Gottes geschildert.

% Zur Eschatologie im allgemeinen: M. Schmaus, Katholische Dogmatik 1V/2, Miinchen® 1959;
A. Winklhofer, Das Kommen seines Reiches. Frankfurt a. M. 1959; ders., Eschatologie,
im Handbuch theologischer Grundbegriffe, hrsg. v. H. Fries, I, Miinchen 1962, 327—336. —
Zu besonderen Fragen: H. U. v. Balthasar, Eschatologie, in: Fragen der Theologie heute.
Einsiedeln® 1960; G. Noller, Trinitarische Eschatologie, in: Auf dem Wege zu schrift-
gemifBer Verkiindigung, hrsg. von M. Honedker und L. Steiger. Miinchen 1965; ]. Sint,
Messianologie und Eschatologie — Christologie als Eschatologie, in: Bibel und zeitgemier
Glaube, II: Neues Testament. Klosterneuburg 1967. — Zur Methodenfrage: K. Rahner,
Theologische Prinzipien der Hermeneutik eschatologischer Aussagen, in: Sdhriften zur
Theologie, IV, Einsiedeln 1960, 401—428, — Ferner finden sich zu den heutigen Fragen der
Eschatologie wertvolle Hinweise in den einschligigen Artikeln des Lexikons fiir Theologie
und Kirche (2. Aufl.).

3 Zum theologischen Zeitproblem vgl. A. Végtle, Zeit und Zeitiiberlegenheit im biblischen
Verstindnis. Freiburg i. B. 1961; O. Cullmann, Christus und die Zeit. Die urchristliche
Zeit- und Geschichtsauffassung. Ziirich® 1963; ]. Mouroux, Eine Theologie der Zeit.
Freiburg i. B. 1965.



te

Im Bilde ausgedriickt: Zeit ist das Lichtwerden des ,, Tages des Herrn”, die unmittelbare
Erfahrung der Anwesenheit Gottes. Darauf weisen verschiedene Namen hin, die dem
letzten Ereignis zugeschrieben werden. Vor allem 18t sich der Gedanke vom ,Licht-
werden” der Wahrheit verfolgen. Schon der Begriff , Tag des Herrn” kennzeichnet das
Ende als die Zeit der Helle und des Lichtes. ,lhr seid ja alle Kinder des Lichtes,
Kinder des Tages”, ruft Paulus aus (1 Thess 5, 4). Die Gegensatzpaare Tag und Nacht,
Licht und Finsternis, Wachen und Schlafen, Niichtern- und Trunkensein (etwa im
Zusammenhang 1 Thess 5,1—-11) geben Auskunft iiber das Licht-Ereignis dieses
Tages. Der ,, Tag des Herrn” bringt die Offenbarung seiner Herrlichkeit (1 Petr 4, 13).
Zwar ist jetzt schon diese Offenbarung im Anbruch, doch zeigt sie sich noch nicht in
letzter, giiltiger Gestalt. Vom Ereignis dieses Tages sprechen die eschatologisch begriin-
deten Worte des Herrn: ,,Sie werden den Menschensohn kommen sehen in grofler
Macht und Herrlichkeit” (Mt 24, 30). Das Kommen Christi, das zunéchst nur im Glau-
ben erfafit wird, kann gesehen werden: Der Tag der Schau ist angebrochen. Offenbar
sein wird die , Herrlichkeit des Vaters”, in der der Menschensohn kommen wird (Mt 16,
27). Auch die Selbsterkenntnis des Menschen kommt dort zu ihrem Hohepunkt: ,Ich
hoffe, ihr werdet bis zum Ende erkennen, wie ihr zum Teil schon erkannt habt: Am
Tage unseres Herrn Jesus, daf8 wir euer Ruhm sind und ihr der unsrige” (2 Kor 1,
13 f).

Das Geschehen dieses Tages legen weitere Bezeichnungen dar, die in diesem Zusam-
menhang kurz zu iiberschauen sind. So nennt der Ausdruck Parusie ein streng zukiinf-
tiges Ereignis, in dem die Ankunft oder Anwesenheit des Erwarteten eintritt. Eschato-
logisch genommen bedeutet Parusie die Ankunft des verkldrten Christus zum End-
gericht. Im Neuen Testament wird der Ausdruck Parusie nie auf das Kommen Christi
im Fleisch angewandt, so daf der Name auch nicht die Bedeutung , Wiederkunft”
annehmen kann. Dieses Kommen ist das eigentliche und entscheidende Auftreten des
Herrn, zu dem die Geschichte hinzufithren hatte. Das Wesen der Zeit ist nicht zu
erschlieen aus der dufleren Verbindung der Zeitmomente, sondern allein zu ermessen
an dem Endereignis, dem sie den Boden bereitet. Der Tag der Parusie wichst in der
Zeit heran. Das Offenbarwerden der Herrlichkeit Gottes ist der eigentliche Sinn des
Weltgeschehens. Fiir den Gliubigen ist die Zeit zu jeder Stunde voll des Heiles. Darum
heifit es: ,,Seht, jetzt ist die rechte Zeit; seht, jetzt ist der Tag des Heiles” (2 Kor 6, 2).
— In der Kennzeichnung des Tages als Epiphanie, d. h. als ,Erscheinung”, wird der
Zusammenhang mit dem Licht-Ereignis noch deutlicher. Die Epiphanie bedeutet den
Anbruch der unverhiillten Herrlichkeit Gottes, die volle Helle, den Glanz der Erschei-
nung (2 Tim 4,1; Tit 2,13 u. a.). Diese Zukunft wirft ihr Licht voraus und erhellt
die Jetztzeit. — Ein anderer Name fiir den Tag des Herrn ist Apokalypse. Dieser Aus-
druck nennt als den tiefsten Sinn des Endereignisses die Enthiillung Gottes. Das Wort
meint schon bei Isaias (56, 1) das endgiiltige Erscheinen der Gerechtigkeit Gottes in der
Welt. Es bedeutet, daf8 statt der bisherigen Verborgenheit die Herrlichkeit Gottes
durchbricht (vgl. 1 Kor 1,7; 2 Thess 1, 7; 1 Petr 1,7.13 u. a.). Auch die Apokalypse
des Glanzes Christi und der Gliubigen ist so zu verstehen. Das Harren auf die Offen-
barung ist ein Grundmotiv christlicher Lebensfiihrung. Die Leiden der Zeit sind nicht
schitzenswert gegeniiber der Herrlichkeit, die offenbar werden soll an uns (Rém 8,18
bis 25). Der Christ schaut mitsamt der ganzen Schépfung nach dem letzten Offenbar-
werden Gottes aus, unser Heil ist ,,auf Hoffnung gestellt” (2 Kor 1, 10; Phil 3, 20).
In der endgiiltigen Offenheit des Heiles ist alles an sein Ziel gekommen und dort wie
in einem groBen einzigen Licht gesammelt. Ist der Tag des Herrn Licht und Glanz, so
148t sich das Verhiltnis der vorausgehenden Zeit zum Tag als das Hellwerden oder als
der Aufgang des Tages bildlich umschreiben.

Vorbedingung fiir das Erfassen dieser Heilsvorginge in der Zeit ist jene Offenheit
des Menschen, die der zeitlichen Existenz entspricht, in der er in einem aktiven Sinn

5



die Vollendung erwarten kann: Die Hoffnung als eschatologische Grundkraft des
Christen®. Von ihr wird sein Glauben und Lieben geformt, weil die Hoffnung iiber
den je gelebten Augenblick hiniiber schreitet in die zeitlose Erfiillung. Die Bereitschaft
fiir das Ganze bleibt nicht am Sinnenfilligen hingen, sondern ist frei fiir den echten
Sinn des einzelnen Ereignisses im groffen Zusammenhang der sich vollendenden Ge-
schichte. Wenn der Mensch diesen letzten Sinn auch nicht mit mathematischer Sicher-
heit wei8, so hingt er ihm doch innerlich an, glaubt an den Wert, an die Wahrheit
der Dinge, an ihre sinnvolle Herkunft und ihr erfiilltes Ende. So kénnen wir auch von
der Hoffnung als einer Zeitmacht sprechen und meinen damit eine Existenzhaltung,
die in einer tiefinnerlichen Aufgeschlossenheit fiir das Ganze wurzelt. Zeit und
Hoffnung bedingen einander, da Zeit mehr bedeutet als nur eine Abfolge registrierter
Momente. Der Zeitbegriff der Wissenschaften liflit die Moglichkeit des zeitlichen Han-
delns Gottes nicht geniigend erkennen. Er ist zu eng, zu abgeschlossen, gegeniiber dem
Ereignis der Offenbarung, Fiir die Hoffnung, die dem Neuen zugewandt ist, steht diese
Moglichkeit offen. Das umgreifende Zeitverstindnis der Hoffnung begriindet auch das
Verstehen jener Existenzform, die unendlich und unabgeschlossen ist und den Reich-
tum aller zeitlichen Werte in sich aufzunehmen vermag in einer qualitativen Voll-
kommenbheit: Die Existenzform der Ewigkeit. Sind die letzten Dinge der Uberstieg aus
der Zeit in die Ewigkeit, so wichst mit der Erfahrung der eschatologisch gestimmten
Zeit auch ein Vorverstindnis des Ewigen.

Da es sich dabei nicht nur um subjektive Erfahrungen handelt, sondern um das Erler-
nen objektiver Strukturen, darf hier mit Recht auch nach den Vor-Zeichen des endgiil-
tigen Heiles gefragt werden, die wir in den Sakramenten besitzen. So fiihrt uns die
Frage nach der Begriindung der eschatologischen Erfahrung des Menschen auf die hier
schon gegebenen Heilszeichen, in denen uns die Zukunft jetzt schon wirksam ausge-
spendet wird.

Vor-letzte Zeichen: Sakramente

Wir fragen: Wo liegen schon in der gegenwirtigen Zeit Verstehensméglichkeiten vor-
aus, um das sinnvolle Ende der vergehenden Weltzeit nicht in die Vorstellung von
einem mythologischen Theater zu verfilschen? Die grundsitzlichen Vorbilder sind die
Sakramente unter dem Aspekt ihrer eschatologischen Wirklichkeit. Diese diirfen ja
nirgendwo als blof8 retrospektive , Erinnerungszeichen” abgewertet werden. Sie erfiil-
len ihre Funktion erst dann, wenn sie als Vor-Zeichen des Heiles gegeben und genom-
men werden. Es braucht hier nicht weiter gezeigt zu werden, daB8 die Sakramente nicht
auf ein auferhalb des Menschen liegendes, gegenstindliches Heil zeigen oder ein sol-
ches vermitteln, sondern von der lebendigen Teilnahme am Heilsgeschehen Zeugnis
geben, den Menschen als Teilhaber am Heile bezeichnen. Wir haben heute nach der
Wiederentdeckung der personalen Kategorien lingst wieder das Mittel in der Hand,
den Widerspruch zwischen dem unverfiigbaren Heil einerseits und der massiven
Handlichkeit” und Manipulierbarkeit der Sakramente aufzulésen. Die Frage nach
dem Sinn der Sakramente ist dann zugleich die Frage: Wie findet sich der Mensch
in den Sakramenten wieder? Was zeigt sich im Vollzug der Sakramente fiir den
Vollzug der menschlichen Existenz? Die Antwort kann nicht anders lauten, als sie
auch in den verschiedenen Auflerungen des letzten Konzils zu dieser Frage entgegen-
tritt: Die Sakramente bezeichnen die Mitmenschlichkeit als Gemeinschaft mit Christus
und mit den Briidern als jenen Heilsraum, in dem der Mensch sich wahrhaft erst

4 Die Hoffnung ist zu einem Zentralthema der existentiell denkenden Theologie geworden.
Vgl. ]. Moltinann, Theologie der Hoffnung, Untersuchungen zur Begriindung und zu den
Konsequenzen einer christlichen Eschatologie. Miinchen® 1966. — Das Werk ist, wie der
Verfasser sagt, entstanden vor allem in Auseinandersetzung mit E. Blods und seinem Werk
»Das Prinzip Hoffnung”, 3 Bde., Berlin 1954—1959.



vollenden kann®. So wird das Heil nicht statisch, sakramental verpackt iibergeben,
sondern der Mensch wird durch die Sakramente auf den Weg gebracht: auf den Weg
zum Mitmenschen, zur Gemeinschaft, zur Einheit in Christus. Dieser Weg bezieht die
Integration der eigenen Persénlichkeit mit ein und wird von der religidsen Sprache
Weg der Bekehrung, Prozef der Vollendung, Heiligung genannt. Wenn es auch
nicht moglich ist, dieses dem Menschen aufgegebene Ganzwerden vollstindig ,unre-
ligios” zu interpretieren, so 148t sich doch der Aspekt der Integration des Menschen,
die sowohl die Hinkehr zu sich als auch die zur vollen Gemeinschaft umschlieft, bei
der Frage nach dem eschatologischen Sinn der Sakramente richtig einsetzen, weil so
das Vorauswirken der letzten Dinge auf dem Wege des Menschen zu sich selbst als
sakramentales Grundgeschehen erkannt werden kann. Ohne hier auf die existentiale
Interpretation der Sakramente systematisch einzugehen, sei nur auf zwei fiir unsere
Frage besonders charakteristische hingewiesen: auf Taufe und Bufle.

Die Taufe ist im Blick auf die endgiiltige Lebensform des Menschen die erste grund-
legende Ermdglichung einer Zuwendung zur neuen Lebensform, die die Gemeinschaft
zum Ziele hat. Die natiirlichen Gemeinschaften der Familie, der sozialen Lebensge-
meinschaften und anderer Verbindungen mit Menschen werden in der Taufe auf
deren eigentliches Ziel hin iiberschritten, nimlich auf die eine Familie Gottes, zu der die
Menschheit gesammelt werden soll. Hier bahnt sich die Zukunft des Menschen an, in
dem Sinn, daf sich iiber die enge Begrenztheit der individuellen Lebensordnungen
hinaus die gréfleren Formen zu erkennen geben und damit zugleich neue Wege der
Lebensgestaltung. Der Mensch wird auf die eine Menschheit ausgerichtet, fiir die die
Kirche ein stellvertretendes Zeichen ist. Eingliederung in die Kirche ist so die Verbin-
dung mit der Vollendung menschlicher Geschichte. Nun steht dem Menschen die ganze
Zukunft offen, der Mensch der Zukunft ist geboren, an dem nun gezeigt wird, wie
sich Geschichte zum Heile wendet. Jetzt erst ist der Mensch in die Menschheit auf-
genommen und dies geht bis zum AuBersten, bis zu Gott, der in Christus unser
Mitmensch geworden ist. Diese Betrachtung der Initiation, wie sie in der Taufe ge-
schicht, engt den Menschen nicht auf einen schmalen kultischen Bereich ein, son-
dern sieht ihn auf die breite Bahn der Menschheit iiberhaupt gestellt, die thren Sinn
im Gottmenschen erfiillt sieht’. So erfolgt die Erkenntnis Christi im Horizont der
Mitmenschlichkeit, die es ein Leben lang zu realisieren gilt. Das Sakrament, als ein
Ereignis am Menschen, ist nicht Vermittlung einer Gnade, die sich erst nachtriglich auf
unser Verhilinis zum Menschen auswirken muf}, sondern vorgingig Begriindung und
Ermoglichung eines giiltigen Verhiltnisses zum Menschen. So wirkt in ihm die
endgiiltige Erfiillung menschlicher Sendung voraus, vermittelt durch den einzigartigen
Mitmenschen Jesus Christus. Der radikale Anschluf an die Mitmenschen trifft darum
zuerst und wesentlich auf den einzigartigen Mittler, der nach beiden Seiten hin unsere
Existenz zu Ende fiihrt: hin zu den Menschen und hin zu Gott. Wir treffen aber nicht
nur auf die Person des Mittlers, sondern verbinden uns auch mit seinem Werk, das im
Tod und in der Auferstehung gipfelt.

Nach der Taufe und zugleich immer in ihr eingeschlossen ist das Sakrament der
Bufe der entscheidende Schritt zum Frieden mit der Gemeinschaft. Der Schritt fiihrt
zuriick vom Verlust der wahren Einheit, erlitten in der verschuldeten Entfernung vom
Mensdhen, in der Entfremdung vom Wesen und Sinn des menschlichen Zusammen-

5Uber den Sozialaspekt der Sakramente: K. Rahner, Kirche und Sakramente, Quaest.
disp. 10, Freiburg® 1963. — Im Gefolge des Konzils ist eine reiche Literatur zum Gemein-
schaftsbezug von Kirche und Sakramenten erschienen, die der Verf. in seinem Beitrag zur
Festschrift fiir M. Schmaus stiirker beriicksichtigte: Der Einzelne und die Gemeinschaft
im Lichte der Konstitution ,,Uber die Kirche”, in: Wahrheit und Verkiindigung, hrsg. von
L. Scheffcyk, W. Dettloff u. R. Heinzmann. Miinchen-Paderborn-Wien 1967, 1533—1556.

% Vgl. K. Rahner, Die Christologie innerhalb einer evolutiven Weltanschauung, in: Schriften
zur Theologie, V, 1962, 183—221.



seins, worin sich eine im letzten t6dliche Ferne zum eigenen Lebensgrund einstellte.
Durch die Bufle erfolgt wieder die Aufnahme der Nihe zum anderen, das erneuerte
Ja zur Mitmenschlichkeit mit allen Konsequenzen. In der Nihe der Menschen zuein-
ander liegt der Friede, weil diese Nihe das weltliche Dasein Gottes im Mitmenschen
Christus enthilt. Friede, Versthnung, Gemeinschaft sind Giiter und letzte Vollendungs-
stufen des endgiiltigen Menschen. ,,Einheit” ist dafiir ein im Blick auf das Ziel zusam-
menfassender Ausdruck und bestimmt die Geschichte der Menschen als die Hinbewe-
gung zur universalen Gemeinschaft. Der einzelne Mensch kann nur heil und ganz
werden, wenn er zur Gemeinschaft hin unterwegs ist. So kénnte man auch sagen,
BuBle und Umkehr gehdren nicht nur zur personlichen Geschichte des einzelnen Siin-
ders, sondern sind unumgingliche Stadien auf dem Wege der gesamten Menschheit
zu ihrer Einheit. In der Perspektive der eschatologischen Zukunft dienen sie der Erdff-
nung des universalen Heiles, der Uberwindung einer dem Menschen wesensfremden
Vergangenheit, dem Anbruch der endgiiltigen Gestalt des Menschen und so der
Parusie des Herm. In ihm geht das Geheimnis auf, da der Mensch — trotz der Siinde —
als eigentliches Ziel der Riickkehr gesetzt ist und die Zukunft, das Eschaton eben der
neue Mensdh ist. Darum ist Christus das Vorbild der Bule und des Biiflers, das Ziel
aller Bewegung, die Zukunft schlechthin. Das Sakrament der Bule wird so zur Vor-
wegnahme des Auftretens Christi im Gericht.

Auch in den anderen Sakramenten, wie iiberhaupt im Sakrament der Kirche, ereignet
sich dhnlich eine Vergegenwirtigung der eschatologischen Heilszeit, die Begriindung
des neuen und endgiiltigen Menschen. Von der Kirche ist dies spiter noch ausdriick-
licher zu zeigen.

Gewissen und Erfahrung

Im Lichte der eschatologischen Bedeutung unseres Daseins ist hier noch in einigen
Grundziigen von jener Anlage im Menschen zu sprechen, die neben seinem Zeitver-
stindnis eine wichtige anthropologische Voraussetzung fiir die Annahme des Lebens
als geschichtliche und so vor ein Ende gestellte Aufgabe ist. Es handelt sich um das
Gewissen. Wie sprechen von ihm an dieser Stelle, um nach dem, was wir iiber die
begriindenden Motive des eschatologischen Selbstverstindnisses sagten, das Gewissen
nicht nur in moralischer Hinsicht, sondern in existentieller Bedeutung zu verstehen’.
Der Mensch ist in einen Dialog mit Gott und damit vor den Letzten gestellt, dem er
Verantwortung schuldet. Hier zeigt sich das Gewissen als ein ganz urspriinglicher
Ruf, der den Menschen zu sich selbst und damit in sein eigentliches Wesen bringt.
Es dringt ihn zur persénlichen Existenz, zum entschiedenen Ganzsein, zwingt ihn zum
Blick auf das Ende, das in allen unserer Unternehmungen mitgegeben ist. Gewissen
ist so mit am Werk bei der Begriindung unserer eschatologischen Existenz. Es verbiirgt
die Prisenz des Endes in aller Gegenwart. Das Gewissen beachtet das Ende, es lafit
den Menschen nicht in einem sinnlosen Taumel um sich selbst kreisen, sondern
macht ihn auf eine Richtung aufmerksam, die unumkehrbar ist. In diesem Sinne richtet
das Gewissen immerfort den Menschen, richtet ihn aus auf das Wahre, setzt den
Menschen unweigerlich zu sich selbst in Beziehung. Von der erschlieBenden Kraft
des Gewissens wird der Mensch zu personlichen Antworten und zur Ubernahme von
Verantwortung gedriingt, zum Dialog mit der ihn umgebenden Wirklichkeit. Er befragt
die Welt nach ihrem Woher und Wohin, nach ihrem Anfang und ihrem Ende. Jede
ernste Frage des Menschen ist eine Gewissensfrage und Ausdruck seines Verhal-
tens angesichts der anbrechenden Endgiiltigkeit der Geschichte.

Fiir den Gliubigen ist das Gewissen der Anruf vom Ende her, eine Stimme des Gerich-
tes, bald Mahnung, bald Ermunterung. Gewissen und Glaube haben mindestens in

7E. Schide — R. Hofmann — H. Hdfner, Gewissen, in: LThK III? 1959, 859—867; ]. Stelzen-
berger, Syneidesis im Neuen Testament. Paderborn 1961.



1y

dem Punkt miteinander zu tun, daB sie Gott als letzten Grund unseres Daseins
erfahren. In beiden Fillen ist es nicht einfach ein Wissen, sondern ein urspriingliches
Offensein fiir Gottes Stimme. Hoffnung und Glaube, Gewissen und Erfahren eines
absoluten Anspruches wirken zum Erkennen letztgiiltiger Ereignisse mitten in unserem
Leben zusammen.

Sehr starke Zeugnisse von der im Glauben erfahrenen Vorauswirkung und lebens-
langen Realisierung der Eschata, die uns im Gewissen auch zur Neuordnung des
Daseins dringen, finden sich in letzter Zeit besonders in der protestantischen Literatur.
Einige Beispiele mdgen uns zeigen, wie die Eschata nicht nur als objektive Daten
der Heilsgeschichte vermerkt werden, sondern auf die praktische Gestaltung des christ-
lichen Lebens EinfluB haben®.

»Es gibt nur ein wirkliches Problem der christlichen Theologie: Das Problem der Zu-
kunft”, so umschreibt J. Moltmann den Leitgedanken seiner ,Theologie der Hoff-
nung’®. In ihr will der Verfasser keine Abhandlung iiber die christliche Tugend der
Hoffnung schreiben, sondern die Hoffnung als das Grundmotiv in der Theologie auf-
zeigen. Sie trigt und begritndet das Aufbrechen aus dem Alten und das Sicheinstel-
len auf das Neue. Das Ubergewicht der Zukunft vor allen anderen Zeitformen ergibt
sich aus der Besonderheit der Geschichte Jesu Christi, die in seiner Auferstehung ange-
legt ist und sich bis zur Wiederkunft erstreckt. Damit nimmt die Eschatologie eine
alles beherrschende Stellung innerhalb der Theologie ein. ,,Das Eschatologische ist
nicht etwas am Christentum, sondern es ist schlechterdings das Medium des christlichen
Glaubens!?.” Davon ist selbstverstindlich nicht nur die Existenz des einzelnen
Menschen betroffen, sondern die universale Geschichte ist von dem Prozef zwischen
Auferwedkung und Wiederkunft getragen. Der Theologie der Hoffnung hat sodann die
Praxis einer umgestaltenden Sendung zu entsprechen, denn der Christ hat die Hoff-
nung auf die Zukunft auch in aller Offentlichkeit zu bezeugen, die Geschichte und das
Menschsein in der Erwartung gottlicher Verdnderung zu verindern.

H. Thielicke sieht die Grenz- und Konfliktsituation des Menschen eschatologisch be-
dingt!. ,,Der Druck der Wirklichkeit”, der hier spiirbar wird, ist nicht nur zeitbedingt,
ausgeldst durch ungiinstige duflere Verhiltnisse, sondern kommt aus der Gleichzeitig-
keit des neuen Aons, der durch die Erldsungstat Jesu Christi heraufgefiihrt wurde,
mit dem alten Aon, der daneben immer noch weiter liuft. So liegt die christliche
Existenz im Spannungsfeld zwischen den beiden Aonen, zwischen dem Schon-jetzt
der Endzeit und dessen Noch-nicht. Das alles entscheidende Ereignis, die Wiederkunft
Christi, mit der erst die endgiiltige Erlosung der Welt anbricht, steht noch aus.

Fiir R. Bultmann ist eigentliches Existieren nur méglich als ,eschatologisches Existie-
ren”, wie es im Glauben gegeben ist'®. Es bedeutet radikale Hingabe an Gott, die
alles von Gott und nichts von sich erwartet. So ist der Mensch frei und geldst von der
Welt, ohne ihr entflichen zu miissen. Das Ende der Welt wird jetzt schon im Glauben
Ereignis. — Kritisch muf angemerkt werden, daf dieses ,Jetzt-schon” der Sicht
Bultmanns auch zum Verhédngnis wird. Es fehlt ihr nimlich eine reale, tatsichlich noch
ausstehende Zukunft. Eine wirklich fortschreitende Geschichte, die zu einem Ende aller
Zeit hinfiihrt, wird hier systematisch abgebaut. Der eschatologische Zug der Zeit kann
nicht mehr gesehen werden. Fiir das Christentum ist doch der Fortschrittsgedanke und
damit eine positive Zeitauffassung entscheidend, wie wir eingangs zeigten. Die drei

8 Vgl. H. Zahrnt, Die Sache mit Gott. Die protestantische Theologie im 20. Jahrhundert.
Miinchen 1966.

9 J. Moltmann, op. cit., 12.

10 Ebda. 11.

11 H. Thielicke, Theologische Ethik, I-III, Tiibingen 1951—1964.

12 Vgl. H. Zahrnt, op. cit.,, 296 f., 315 f. — Bultmanns Eschatologie ,bedeutet die totale
Privatisierung ihres kosmischen Universalismus in einer rein punktuell verstandenen
individuellen Existenz” (315).



Formen der Zeitlichkeit: Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft werden in ihrem
Sinn durch den Glauben neu bestimmt: Die Vergangenheit ist ein Ertbe Adams, das
in Christus iiberwunden wird; die Gegenwart zeigt sich neu, insofern: die Existenz
des Christen das Leben in der Gegenwiirtigkeit Gottes ist, womit alles Episodenhafte,
rein Zufillige wegfillt; die Zukunft hat Bedeutung, insoferne sie nicht mehr das
Dunkle, Unbekannte ist, sondern die Zukunft Christi. Gerade diese Auffassung der
Zukunft ist bei Bultmann vollstindig ausgeschaltet. ,,Eschatologisch” meint dort ledig-
lich das Moment der ,letzternstlichen” Entscheidung im Glauben an das Heilswort in
Christus. Die Gegenwart gewinnt bei Bultmann eine ausschlieBliche Vorrangstellung.

Auch im katholischen Raum liegen zahlreiche Zeugnisse fiir den Vorrang der
Eschatologie vor: Die Eschatologie wird im theologischen Denken wieder zu dem, was
sie in der Schrift und bei den Kirchenvitern ist: der Wesenssinn der Geschichte, das,
was das ganze Geheimnis der Kirche erhellt, ein Ferment in der gegenwirtigen
Ordnung, welche erst in ihrer Miindung voll verstindlich wird. Dahin gelangen die
Oberlegungen von H. U. v. Balthasar, Karl Rahner, M. Schmaus u. a. Wir stellen heute
mit Genugtuung fest, daB8 der Sinn fiir das Eschatologische unseren Glauben wieder
zutiefst erfiillt, wogegen man lange Zeit hindurch in den letzten Dingen weniger das
Schwergewicht eines ganzen Lebens, Ziel und Vollendung der Gesamtordnung als viel-
mehr eine Anhiufung von Dingen erkannte, mit denen man eine Art Physik der
Letzten Dinge trieb.

Offene Geschichte

Nun kommt in der gegenwirtigen Situation freilich eine neue und wesentliche Aufgabe
hinzu. Sie besteht darin, die Unwiderruflichkeit der menschlichen Geschichte zum
heutigen evolutionistischen Weltbild in Beziehung zu setzen. Im Zusammenhang mit
der Lehre von der Entwicklung aller Lebewesen, vom stindigen Fortschreiten der
Wirklichkeit soll die Zielbestimmung der menschlichen Geschichte verstanden werden.
Wie ldBt sich aber das, was von der christlichen Eschatologie verlangt wird, mit dem
modernen evolutionistischen Weltbild vereinbaren, das ja grundsitzlich kein bestimm-
tes Ziel kennt, das nach vorne hin véllig offen ist, weil es iiber ein absolutes Ziel
als Inbegriff von Sinn und Vollendung nichts aussagen kann? Oder ist vielleicht
gerade deshalb christliche Eschatologie neu zu interpretieren, weil sie sich oft selt-
sam versperrt zeigte gegeniiber der Dynamik menschlicher Geschichte?

Die Auseinandersetzung um das Werk Teilhards de Chardin mit seiner christlich
evolutiven Zukunftsvision und der Dialog mit dem Marxismus, vor allem mit
E. Bloch, haben uns die Notwendigkeit aufgezeigt, die Zukunft Zukunft sein zu lassen,
also sie offen zu halten und nicht mit inhaltlichen Details, die man der Offenbarung
entnehmen zu diirfen meinte, abzuriegeln. In das Grenzenlose hinein offensein, eine
echte Leidenschaft fiir das Mogliche erhalten, den Sinn fiir Freiheit und Transzendenz
kldren: Das sind Erfordernisse fiir ein dynamisches Verstehen menschlicher Geschichte.
Das Prinzip Hoffnung, das bei Bloch der tragende Grund echten Existierens ist, mufl
auch fiir uns Christen die Offenheit gegeniiber der Zukunft garantieren. Zukunft ist
der Raum der Integration, wo die verschiedenen Bewegungen zu ihrer Ordnung
kommen, wo hinein sie ausreifen, fiir deren vollstindige Beschreibung wir allerdings
keine jetzt schon berechenbaren Elemente in der Hand halten. Bei allem Vermdgen
der Planung, der Organisation, weitblickender Entwiirfe ist der Mensch doch immer-
fort vor das Ungeschaute, noch UnbewuBte gestellt. Aber dieses Unvermégen, um die
Zukunft klar Bescheid zu wissen, ist keine negative Eigenschaft menschlicher Erfah-
rung, sondern gehoért eben zum Menschen, der auf Zukunft hin lebt. Im Christentum
erwarten wir doch erst die Ankunft des endgiiltigen Menschen und er wird seine
Endgestalt nur in Gemeinschaft mit allen anderen Menschen erreichen. Vielleicht
erkennen wir in dieser Perspektive, wie sehr eine Voraussetzung christlicher Eschatolo-

10



gie die Lehre vom Anfang und Werden des Menschen ist, wie sehr sie sich als Deu-

tung der gesamten Menschheitsgeschichte und nicht nur eines Einzelschicksals ver-
stehen mug.

Die Letzten Dinge

Unter dem Aspekt der offenen Geschichte kénnen nun die Letzten Dinge im einzelnen
betrachtet werden, ohne sie mit einer rein dinglich gefaiten ,Endsituation” zu ver-
wechseln. Der Sinn unserer bisherigen Uberlegungen bestand darin, die endgiiltige
Wahrheit als Korrelat zu einer ,,offenen Geschichte”, zu echter Zukunft sichtbar wer-
den zu lassen. Sie gehort nicht in den Kreis der fortwihrenden Erneuerung und
Wiederholung, sondern ist mit dem Aufgang des Vollkommenen identisch. Was sich
als ,Letztes” so zu erkennen gibt, ist in Wahrheit das Anfangen des Endgiiltigen, das
freilich kein Naturprozef, sondern Tat und Setzung Gottes ist, Erneuerung im Heiligen
Geist.

Den Charakter der ,,Offenheit” unterstreicht jeweils eine bestimmte Gegensatzstel-
lung, in der zwei Extreme zu einer dialektischen Einheit zusammengefafSt werden:
Tod und Auferstehung; Himmel und Hélle; Weltende — neuer Himmel und neue
Erde. Dem Charakter der Offenheit werden wir nicht durch den Versuch exakter Be-
schreibungen und erschépfender Reportagen gerecht, weil es hier allein auf die Erfah-
rung des hoffenden Glaubens ankommt, der sich fiir das Eintreten der Ereignisse
offen hilt. Der Stil der Verkiindigung miiite diese Fakten noch mehr beachten, um
nicht in phantastische ,, Zukunftsbilder” abzuirren. Hier geschieht doch zuerst Anruf
des Menschen, Provokation einer Antwort. Diese Tendenz leitet uns nun bei dem
Versuch, die Eschatologie als Grundelement christlicher Verkiindigung aufzuhellen.

Tod und Auferstehung: Was bedeuten uns diese Themen, wenn wir sie mit dem
evolutionistischen Weltbild in Verbindung bringen? Wire der Tod nur die Trennung
von Seele und Leib, so kdme das einer physischen Beendigung eines Zustandes gleich,
in dem sich der Mensch zeitlebens scheinbar nur zufillig befunden hat. Darum haben
sich in letzter Zeit mit dem Todesproblem sehr ausfiihrlich moderne Theologen befaft,
unter ihnen vor allem Karl Rahner und Ladislaus Boros, die aus dem Menschen
und seinen Erlebnissen nicht ,,Gegenstinde” unter tausend anderen sehen, sondern
ihn in seiner Besonderheit und Eigentiimlichkeit zu erkennen suchen, also auch in der
Besonderheit und damit gerade in der unaufhebbaren Eigenart des menschlichen
Todes®s, In dieser Sicht ist er aber nicht einfach eine mechanische Trennung oder
Zerlegung der beiden Teile Seele und Leib, wie man etwa eine Uhr in ihre Teile zer-
legen und so das Ganze um seine Funktion bringen kann, sondern die Wirklichkeit
des Todes muB als ein Ereignis zu sehen sein, das den ganzen Menschen betrifft,
ja in dem die polare Ganzheit des Geist-Leib-Menschen iiberhaupt erst voll in Erschei-
nung treten kann. Leib und Seele diirfen nicht wie zwei Elementarteile aufgefafit
werden, die im Tode endlich die Méglichkeit haben, sich voneinander loszusagen,
sondern wie zwei Seiten des einen und selben Prozesses der Integration, wie zwei
Kraftzentren, die nun erst zu ihrer vollen Einheit befreit werden. So gesehen ist der
Tod ein entscheidender Schritt zur eigentlichen Ganzheit des Menschen, die es ein
Leben lang zu verwirklichen gilt. Der Tod kommt nicht erst am Ende unserer Tage,
sondern wirkt auf den ganzen Weg des Menschen stindig ein. Unwillkiirlich denken
wir an das Wort vom ,,Sein zum Tode”, mit dem M. Heidegger menschliche Existenz
charakterisiert, doch bedeutet es in christlicher Sicht noch stirker die positive Anwe-
senheit des Todes mitten in unserem Leben in der Gestalt des in den Tod dahingege-
benen und zum Leben erweckten Christus. Im sakramentalen Zeichen vollziehen wir

13 K. Rahner, Zur Theologie des Todes. Quaest. disp. 2. Freiburg i. B. 1958; H. Volk, Der
Tod in der Sicht des christlichen Glaubens. Miinster 1958; L. Boros, Mysterium Mortis.
Der Mensch in der letzten Entscheidung. Olten — Freiburg i. B. 1963.

11



mit der Taufe unser Mitsterben mit Christus und indem wir so das Leben verlieren,
gewinnen wir es neu und tiglich in unserem Glauben. So geschieht in einem christlich-
dialektischen Sinn der Einbruch, die Gegenwirtigkeit des Zukiinftigen. Im Ereignis
des Todes, wie er unser Leben durchzieht und sich in der lichten Nacht des Endes
voll zeigt, kénnen wir uns zur letzten Bereitschaft fiir ein Dasein vor Gott und damit
fiir die duBerste Moglichkeit des Menschseins 6ffnen. So ist der Tod kein Widerfahr-
nis im physischen Sinn, sondern ein Phase in der Geschichte des sich offenbarenden
Heiles. Die Evolution, die in und mit der ganzen menschlichen Existenz vor sich geht,
ist kein bloBer Naturprozef, sondern bleibt im Wirkfeld des personalen Gottes. Sie ist
so einerseits grenzenlos, andererseits doch zu einem personalen Ziel bestimmt. Der
Mensch bleibt in der Hingabe an Gott und ist in jedem Augenblik von ihm auch
schon angenommen. Der Tod ist der letzte Schritt in das endgiiltige Ankommen bei
Gott. Darum wehrt sich auch christliche Eschatologie gegen alle apokalyptischen Phan-
tastereien, wie sie von den Sekten alter und neuer Zeit in Umlauf gesetzt werden, ebenso
gegen alle Vorstellungen einer Seelenwanderung, wo sich alles wieder zuriickwendet in
eine Gestalt des endlichen Seins. Richtig ist der Gedanke, daf unser Dasein ein
Wanderdasein ist, aber falsch ist die Behauptung, da diese Wanderung immer wieder
neu beginnen miisse, da wir zu einem Anfang zuriickkehren kénnten. Der entschei-
dende Anfang liegt nicht hinter uns, sondern vor uns und ist in Gott zur bleibenden
Gegenwart zusammengefaft, weil er der Anfang und das Ende ist.

Weil mit dem Tode nichts aus ist, darum gibt es das, was Glaube und Theologie
»Auferstehung” nennen. Tod und Auferstehung bilden ein Gegensatzpaar im Sinne
der christlichen Dialektik, die den Blick auf die in Unendlichkeit gerichtete ,o0ffene
Geschichte” freigibt. Auferstehung griindet im Ereignis Christi, ist sein personliches
Mysterium, an dem wir durch die Kraft des verwandelnden Gottesgeistes Anteil gewin-
nen. Analog zu dem Mysterium Christi wird auch jeder einzelne Mensch in der Auf-
erstehung durch Gott feierlich in seiner Endgiiltigkeit beglaubigt, mit Leib und Seele,
mit allen Taten, mit allen Erfolgen und Milerfolgen. Das erweckende Wort Gottes
ist zugleich auch das Gericht, das endgiiltige Wort Gottes iiber den Menschen, das
Rettung oder Verwerfung in sich schlieSen kann. Auferstehung ist der Empfang von
Unsterblichkeit, wofiir wir uns freilich vor Augen halten miissen, daf hier mit
Unsterblichkeit eine Gabe Gottes gemeint ist und nicht so sehr eine naturphilosophische
Konsequenz der Ontologie unserer menschlichen Geistseele. Die Frage nach den meta-
physischen Bedingungen fiir das frei hinzukommende Geschenk der Unsterblichkeit
liegt auf einem anderen Gebiet und ist nicht unmittelbar Gegenstand des Glaubens.
Unsterblichkeit meint also nicht irgendein unbestimmtes Weiterleben oder Weitergei-
stern des Menschen in einem geschichtslosen Aon, sondern ein klar bestimmtes Dasein
vor und mit Gott, Leben in seiner Huld, Aufgenommensein in die verklirte Mensch-
heit des Herrn. Darum ist Auferstehung Auferwedcung durch die Macht Gottes,
biblisch gesprochen durch den lebendigmachenden Geist, ist ebenso Himmelfahrt, die
an keinen fixierten Ort gebunden ist, Erstrahlen im Glanze Gottes.

Als Antwort auf eine blof naturphilosophisch ausgelegte Unsterblichkeit, die iibrigens
auch das Zeugnis der Viter der ersten christlichen Jahrhunderte gegen sich hat, ist die
schirfste Antithese innerhalb der protestantischen Theologie entstanden, wenn erklirt
wird, daf der ganze Mensch sterbe, also auch die Seele. Den Menschen ereilt der
Totaltod. Ein véllig neuer Anfang geschieht, wenn Gott in einem Gnadenakt das Leben
neu schenkt, so daf es iiberhaupt keinen Sinn hitte, von einer Unsterblichkeit der
Seele zu sprechen, die sie schon in diesem Leben vor der Auferstehung besifie¥. —
In dieser Antithese wird freilich iibersehen, daf der Tod mit dem Auseinanderfallen

14 A, Ahlbrecht, Tod und Unsterblichkeit in der evangelischen Theologie der Gegenwart.
Paderborn 1964.

12

@

/0,



‘2

von Seele und Leib nicht geniigend erklirt werden kann und eben der ganze Mensch
von seinem Ursprung her zur Auferstehung gerufen ist, die durch Christus die Macht
iiber den Tod der Welt gewonnen hat. Die Gegenwart des neuen Lebens steht jedem
Totaltod ein fiir allemal entgegen. Der Mensch ist durch die Auferstehung des Herrn
so tief in das Ereignis des Lebens hineingezogen, dal der Tod nichts mehr riickgingig
machen kann. Statt den Tod nur als physisches Ende zu sehen, nach dem Gott erst
wieder einen neuen Anfang setzen muf, ist es richtiger, den Tod als ein Ereignis der
Auferstehung zu betrachten. Die Einheit von Tod und Auferstehung muf darum auch
ein Grundprinzip unserer eschatologischen Verkiindigung sein. Die sakramentale
Vorzeichnung geschieht durch die Taufe, in der wir zum neuen Menschen und zur
bleibenden Gemeinschaft wiedergeboren werden. Tod und Auferstehung sind die tra-
genden Pfeiler einer Unsterblichkeit, in der sich der lebendige Gott am Menschen
machtvoll offenbart. :

Das Gericht — Besonderes und allgemeines Gericht!®: Das Gericht ist das radikale,
letzte Erfaftwerden des Menschen von der Offenbarung Gottes, die immer schon als
Gerichtswort iiber dem Leben des Menschen erging. Hier braucht kein neues Wort
gesprochen zu werden, vielmehr muf8 das eine entscheidende Wort, das da Fleisch und
Schicksal der Menschen geworden ist, in letzter Deutlichkeit hervortreten. Das eigent-
liche Gericht hebt mit dem Kommen Christi in die Welt an, weil die Begegnung mit
Christus die Scheidung zwischen Glaube und Unglaube mit sich bringt (Jo 5, 24). Das
letzte Offenbarwerden der Gerichtstat Gottes in Jesus Christus ist der tiefste Kern des
allgemeinen oder , Jiingsten” Gerichtes. So sieht christliche Eschatologie die Vollendung
des Menschen in jeder Phase als unaufhebbare Auswirkung seiner Einheit mit Christus.
Ein zentrales Thema in der dogmengeschichtlichen Entwicklung der Lehre von den
Letzten Dingen ist das Verhiltnis zwischen allgemeinem und besonderem Gericht.
Biblisch gesehen gibt es nicht zwei Gerichtsvorginge, sondern nur einen!$. Wir miissen
darum das partikulire Gericht nach dem Tode des einzelnen in einem dynamischen
Zusammenhang mit dem Endgericht sehen. Das Strukturprinzip der ,offenen
Geschichte” wird darin deutlich: Was den einzelnen betrifft, geht alle an, wie anderer-
seits die Gemeinschaft in ihrem Sein und Wert von der Situation des einzelnen wesent-
lich mitgetragen wird. Das Schicksal des einzelnen verlingert sich gleichsam in das
Schicksal der Gemeinschaft hinein, vervielfiltigt sich dort und kann sich im Umkreis
der Mitmenschen erst in seiner vollen Tragweite auswirken. In diesem Umkreis
steht Christus als die Mitte und als der Mittler zwischen Gott und den Menschen.
Der einzelne wird iiber die Gemeinschaft in die Unendlichkeit Gottes einbezogen.
So ist das Gericht Manifestation der individuellen und universalen Menschen-
geschichte als Heilsgeschichte.

Das Fegefeuer zeigt als ein Zwischenzustand zunichst ebenfalls auf die ,offene
Geschichte”, auf die Moglichkeit des Ausreifens in die Vollendung hinein'?. Auch
dieser Reinigungs- bzw. Reifungsvorgang ist als eine Phase des Gerichtes zu sehen,
jener Begegnung des Menschen mit Christus, in der die volle Einheit mit dem Herrn
gewonnen wird: Eine Begegnung mit dem ,Flammenblik” und dem ,Feuerfu8”
Christi (vgl. Apk 1, 14; Dn 10, 6). Der Strafcharakter dieses Gerichtsortes hat nichts
mit Vergeltung oder géttlicher Rache zu tun, sondern ist eine den ganzen Menschen
durch und durch heilende Liuterung, die zum letztméglichen Offensein fiir Christus
befreit.

15 Zu den folgenden Themen vgl. neben der unter 2) angegebenen Literatur auch das
Sammelwerk: Das Mysterium des Todes. Frankfurt a. M. 1955.

18 Auch in den Definitionen der Kirche gibt es keine einzige Lehre iiber das besondere
Gericht, doch ist es in der alltdglichen Verkiindigung fest verankert.

17 Dazu vor allem Y. Congar, Das Fegefeuer, in: Das Mysterium des Todes, op. cit.,
241—288.

13



Da auch dieser persénlich erlebte und erlittene Vorgang immer noch als Moment der
allgemeinen Heilsgeschichte zu gelten hat, kann er im Zusammenhang mit der
sakramentalen Vorzeichnung durch die Krankensalbung gesehen werden. Wihrend das
Leid in einem naturhaften Sinn den Menschen vereinsamt und der Gemeinschaft ent-
zieht, wird es in Verbindung mit Christus zum Mitleiden, zum Zeichen der mit dem
Herrn in seiner Todeshingabe verbundenen Kirche. Mit Christus stellt sich der
einzelne in seinem Leiden der Gemeinschaft zur Verfiigung. Was zu Lebzeiten im
Sakrament geschieht, setzt sich im Ausleiden am Reinigungsort fort. So werden
wohl alle Grenzsituationen des Menschen innerhalb der sakramentalen Ordnung zu
Zeichen einer Leidensgemeinschaft, die in das volle Auferstehungsleben iiberleitet.

Die Holle: Als Ort der Verdammung setzt die Holle das richtende Wort Gottes voraus.
Sie steht also ganz im Zusammenhang mit der endgiiltigen Offenbarungsgeschichte
und mufl als Auswirkung des verurteilenden Gerichtes gesehen werden. Das heifit
aber nichts anderes, als da} die Hélle ebenso wie die anderen ,jenseitigen Orte” eine
Funktion in der Verkiindigung Christi und der Kirche hat, als Manifestation der
Unabinderlichkeit und Ernsthaftigkeit des Wortes. Dadurch soll ihre ontische Realitit
und faktische Wirklichkeit nicht in Zweifel gezogen werden, es muB8 sich aber doch
zeigen, da8 vom Kerygma nicht Informationen iiber das Jenseits, sondern Wirkungen
fiir die Gegenwart zu erwarten sind. So trifft auch fiir die Holle zu, was wir als
Grundstruktur der Eschatologie iiberhaupt kennzeichneten: Das Gesetz der ,offenen
Geschichte”, und das heifit hier, da88 die Verkiindigung der Hélle primiir als Warnung,
duflerste Drohung zu verstehen ist, durch die der Mensch aufgeweckt werden soll
zum wahren Leben, daf er dahin gebracht werden soll, ,sein Leben im Angesicht der
realen Moglichkeit ewigen Scheiterns zu meistern und die Offenbarung als einen
Anspruch von letzter Ernsthaftigkeit zu verstehen’8, Auf diese kerygmatische
Bedeutung der ,Hollenpredigt” kann nicht oft genug hingewiesen werden, wenn wir
nicht in den Verdacht kommen wollen, Mythologie auf dem Hintergrund eines iiber-
holten Weltbildes zu betreiben.

Der Himmel: Die offene Geschichte der Eschatologie miindet in die Herrlichkeit
Gottes und beginnt dort einen Weg, fiir den es kein Ende gibt. Vorbild fiir das Ein-
gehen in den Himmel ist die Himmelfahrt des Herrn, der Himmel selbst ein
dsterliches Mysterium. So ist der Himmel kein geschichtsloser Ort, der wie ein vor-
‘gefertigter Behilter auf unseren Einzug wartet, sondern die Wirklichkeit des ver-
klirten Herrn, die personale Vollendung in der Gemeinschaft mit Gott und den
Menschen. Nun ist die Vollendung nur in Abhingigkeit von der gesamten Menschheit
moglich. Dies begriindet den -eigentiimlich offenen, unvollendeten Zustand des
Himmels vor der Parusie, weil zum ganzen Himmel die Vollzahl der Geretteten
gehort!?, Solange die anderen noch ausstehen, d. h. vor der allgemeinen Auferstehung,
ist der Himmel selbst in Erwartung, gleichsam eschatologisch bestimmt. Ganz im
Gegensatz zu den iiblichen Vorstellungen von einem in sich bediirfnislos seligen
Himmel ist diese offene Situation ein Hinweis auf die Einheit von Zeit und Ewigkeit.
Die Gegenwart des Zukiinftigen in dieser Weltzeit hat ihre Entsprechung in der
wartenden, geschichtsoffenen Zukunft des Himmels.

Diese eigentiimliche Eschatologie des Himmels bedeutet einen stindigen Anruf an
jene Gemeinschaft, die sich erst im Licht der Enderwartung ganz verstehen kann:
Die Kirche. Sie hat ihr Korrelat im Himmel und umgekehrt, nur daf8 gerade in dieser

18 ], Ratzinger, Art. ,Holle” (III-V), im LThK III® 1960, 448. — Dieser kerygmatische Aspekt
kommt etwas zu kurz bei W. Schamoni, Die Zahl der Auserwiihlten. Paderborn 1965.

19 Vgl. die von J. Rafzinger aufgezihlten , Komponenten” des Himmels: die christologische,
die theologische, die ekklesiologische, die anthropologische, die kosmische, die eschatologi-
sche Komponente. Art. ,Himmel” (III), im LThK III? 1960, 355—358.

14



Korrelation das geschichtlich betonte Begriffspaar Kirche — Reich Gottes vorzuziehen
ist. Zwar ist der Himmel nichts anderes als das Reich Gottes und so die theokratische
Vollendung aller Welt- und Kirchengeschichte, doch ist wieder nach dem Gesetz der
,offenen Geschichte” der Ausdruck Reich Gottes inhaltlich reicher, weil theo-
zentrischer, bestimm#2°.

Die Kirche der Eschata

Die heilsgeschichtliche Betrachtung der Eschatologie gehért in das neue Selbst-
verstindnis der Kirche. Nicht jenseitigen Utopien hat sie zu dienen, sondern das Eine
und Notwendige vorzubereiten: Die Einheit der Menschen mit Gott und unter-
einander. In eschatologischer Sicht wird darum die Kirche mit Recht ein Sakrament
genannt, Ein Zeichen fiir die endgiiltige Heilsbestimmung der Menschheit. Das ist —
wenn man es recht versteht — eine politische Eschatologie, in der die Politeia der
Menschen verkiindet wird, Gemeinschafts-Eschatologie im hichsten Sinn. Von daher
wird der Wert jeder rein individualistischen Eschatologie im vorhinein fraglich. Die
bewegende Kraft der Hoffnung trigt auch hier die Kirche iiber alle Eingrenzung und
Reduktion der Eschatologie hinaus zur erfiillten Universalitit, wo Gott ist ,alles in
allem” (1 Kor 15, 28).

Kirche als Vorraum oder Vorgang zum Reich Gottes und in diesem Zusammenhang
Kirche als das ,,Volk Gottes” ist eine eschatologische Grofe, iiber der der Glanz der
VerheiBung und Erfiillung liegt, nur im Horizont der Zukunft Gottes glaubhaft und
zur Verkiindigung der Zukunft Gottes in Jesus Christus ausgesandt. Kirche ist das
Volk Gottes unterwegs, noch nicht am Ziel und doch schon in Lebensgemeinschaft mit
dem auferstandenen Herrn und so im Besitz der Gotteskraft, des Heiligen Geistes,
der alles erneuert. Es diirfte darum keine Eschafologie chne Preumatologie geben.
Diese wieder ist nur als eine Tiefendimension im Selbstverstindnis der Kirche
mdéglich. Die alles verwandelnde, alles erneuernde Gotteskraft des Leben schaffenden
Geistes ist der treibende Atem der Eschatologie. Die pneumatische Struktur der
Kirche, ihrer Amter und Gaben, die schépferische Kraft des Glaubenssinnes, das
Charisma der Wahrheit, kurz alles Leben in der Kirche ist das Gegenwirtigwerden
der eschatologischen Zukunft. Fiir die apostolischen Bewegungen in der Kirche ergibt
sich aus der einzigartigen Zukunft Gottes eine wichtige Verdeutlichung ihres Tuns:
Bei allem Aufbruch, in aller Mission sind wir immer selbst zuvor Beschenkte, in denen
sich das Entgegenkommen Gottes ereignet. Das Zeugnis des Christen steht immerfort
im Schnittpunkt zwischen der in Einheit mit den Menschen gelebten Gegenwart und
der Zukunft Gottes. Die Letzten Dinge sind im Leben der Kirche in Wahrheit die
Ersten Dinge, Vorbedingungen ihrer Weltweite, Solidaritit, Briiderlichkeit. Ihre Sorge,
die sie zu seelsorglichen Aufgaben dringt, ist die Ubersetzung ihrer tiefsten Erfahrun-
gen mit dem im letzten offenen und doch geborgenen Schicksal des Menschen.

20 Zum Verhiltnis Kirche — Reich Gottes: R. Schnackenburg, Gottes Herrschaft und Reich,
Freiburg i. B. 1959.

15



