ROBERT SVOBODA
Krankenseelsorge im Umbruch

Uber acht Millionen Neuaufnahmen verzeichnen die deutschen 3639 Krankenanstalten
jahrlich, iiber eine Million die 313 Krankenhiuser in Osterreich. 210 bzw. 25 Millionen
Pflegetage im Krankenhaus bedeuten zwar nicht auch gleich ein schweres Schicksal,
aber wenn jemand — derzeit durchschnittlich 20 Tage — rund drei Wochen auBSerhalb
des gewohnten Alltags, nicht unbefangen auf Urlaub irgendwo im Siiden, sondern
immerhin mit einer lebensnahen Sorge, vielleicht sogar unter dem Druck von Schmerz
oder Gefahr, in einem Anstaltsbett liegt, erlebt er in unverdringbarer Weise seine
menschliche Existenz. Er begegnet sich selbst, er erfihrt seine Kérperlichkeit mit ihren
tausend Bedingtheiten, er sto8t auf die Wirklichkeit seiner Gefihrdung und Schwiche,
er fragt nach Hilfen und Hoffnungen.

Diese Frage regt sich noch schmerzlicher in dem, der daheim krank daniederliegt.
Uberall in der Welt, auch im modernen Wohlfahrtsstaat mit Gesundheitsfiirsorge
und Sozialversicherung, gibt es ,drauflen” — in den Wohnsiedlungen — mehr Leidende
als in den Krankenhdusern. Auf diese entfillt nur etwa ein Drittel der allgemeinen
Sterbefille pro Jahr. Das heutige Krankenhaus, speziell die Klinik, will ja
nicht Pflegeheim sein wie in fritheren Zeiten, sondern die Stitte, wo die Diagnose
gefunden, der Eingriff vorgenommen, die Therapie angesetzt wird. Der daheim
Bettligerige, bei dem der Kassenarzt notfalls eilig hereinschaut, wird weder durch den
klinischen Betrieb abgelenkt noch durch eine Therapie beschiiftigt; so ist er dem
Kranksein unmittelbar ausgeliefert und soll sich damit auseinandersetzen.

Was bedeutet in diesem Zusammenhang nun Krankenseelsorge? Tritt hier der
Schwarze Mann ans Bett, dessen Nihe nichts Gutes bedeutet, sondern eine Gefahr
ankiindigt oder schockierend erschreckt? Schon unsere Statistik zeigt, da Kranken-
seelsorge im Krankenhaus nur bei jedem Fiinfzigsten Sterbebeistand ist, die andern
49 gehen geheilt oder gebessert wieder heim. Gewif8 soll man auch diesen Beistand
bei dem einsam mit dem Tode Ringenden, der von Arzt und Schwester ,,aufgegeben”
worden ist, nicht unterschitzen, zumal ihn sonst niemand leisten kann. Den 49 andern
bietet die Seelsorge eine personliche Begegnung und einen menschlichen Dienst an,
der gerade in der unfreiwilligen Pause zwischen der Gehetztheit und Uberforderung
des Alltags willkommen sein kann. Die 210 bzw. 25 Millionen Pflegetage unserer
Krankenhduser sind ein unerhértes Angebot der Besinnung, der Auseinandersetzung,
der Stirkung vor der Riickkehr in Beruf und Gesellschaft. Und wie unsere Vortrige
in der Urlauberseelsorge an den Erholungsorten iiberfiillt sind, weil viele erst in ihrer
Freizeit wieder frei werden fiir ihre seelischen Anliegen, so zeigt auch die Erfahrung
der Krankenhausseelsorger, dafl ihr Angebot oft und bereit angenommen wird.

Der Ausgangspunkt dieser Seelsorge ist also der Krankenstand. Friiher lastete auf den
Kranken meist der ausweglose Schmerz, und wir konnen Medizin und Pharmazie
nicht dankbar genug sein, daB sie seit einigen Jahrzehnten die korperliche Qual in den
meisten Fillen gefahrlos und fiir linger beseitigen konnen; in den Jahrhunderten
vorher hat man das Problem des Leidens der Religion zugeschoben, und unsere
Seelsorge mufite auch im kérperlichen Schmerz eine Bedeutung, eine Wiirde und
Heiligkeit zu entdecken suchen, die theologisch nicht (mehr) vertretbar sind. Die
Leidensmystik dieses Dolorismus ist in der heutigen Krankenseelsorge iiberwunden,
auch wenn sie neuerdings von pathologischen Bestiinden im psychologischen Bereich
wieder herausgefordert wird. Der andere Druck auf den Kranken war frither die
nahe Gefahr, wodurch die mittlere Lebenserwartung vieler Generationen auf 34 Jahre
gedriickt wurde; nun hat sich diese reelle Aussicht in einer Generation verdoppelt,
von 34 auf rund 70 Jahre. Ohne der Hybris zu verfallen, den Tod als ,,vorldufig unheil-

26



bare Krankheit” und das Sterben als ,eine schlechte Gewohnheit der Menschen” zu
bezeichnen, wird unsere Seelsorge jedenfalls deutlich aus dem Schatten der Todesnahe
heraustreten und nicht mehr so hiufig an die Briicke zum Jenseits, an die Eschatologie
heranfithren miissen. Wo- befindet sie sich also, wenn sie heute einem Kranken
beisteht?

Krankheit bedeutet zweifellos mehr als die ,,Abwesenheit der Gesundheit” oder des
Wohlbefindens. Auf die Frage nach ihrem Wesen gibt es seit je verschiedene Ant-
worten. Der Ontologismus sieht die Krankheit in ihrer iibermichtigen Gegebenheit
als ein eigentliches Sein, oft sogar als eine innewohnende Person, von der erlittenen
Dimonie bis zur bejahten Behexung. Diese Deutung mag in der Psychopathologie
(bei Schizoiden wie bei Paranoiden) nachwirken. Wenn solche Einwohnung — wie
friilher oft angenommen — dem Zorn Gottes oder einer Schuld bzw. Verstocktheit des
Betroffenen entspringt, werden Priester und Medizinmann zum magischen Gegenpart
feindlicher Michte mit den Mitteln der Beschwdrung. Der Dynamismus fafit Krank-
werden als Irritation der Lebenskrifte, als Nachlassen des geistigen Ringens, auch
blo8 als Nachwirkung eines verinderten Lebensstils auf, so daf dem Seelsorger in
diesem System des Rationalismus und Psychologismus nur eine parainetische Rolle
des ermunternden Zuspruchs, der Suggestion, der Ablenkung oder auch des , Tréstens”
zusteht, nicht mehr und nicht weniger. Der Funktionalismus deutet Krankheit als
Betriebsstérung im Organismus beziehungsweise als Heilversuch im Sinne biologischer
Entelechie, wobei dem Schmerz als Signal noch bleibende Wichtigkeit zukommt. Hilfe
im Namen Gottes — das konnte in diesem Zusammenhang bedeuten Dienstbar-
machung seiner Schépfung, vom Tierexperiment bis zum Labor, und alle Ubernatur
mag dabei ausgeklammert bleiben. Die Humoralpathologie versucht seit Hypokrates, in
diesem Sinne speziell dem inneren Haushalt des Kérpers mit seinen Sekretstrémungen
auf die Spur zu kommen. Wenn sie frither die Trockenlegung — vom Fasten bis zum
Aderla — bevorzugte, wird in unsern Zeiten bekanntlich die aktive Einmischung mit
Medikamenten und Injektionen praktiziert, wofiir mehrere zehntausend Drogen zur
Verfiigung stehen. Der Arzt tritt hinter seiner Rezeptur und hinter der Chemie zuriick,
das ,,Schweizer Priparat” belebt die Hoffnung des Patienten, und der Seelsorger wird
zur Randfigur eines Risiko. SchlieBlich hat die Zellularpathologie seit hundert Jahren
die Chirurgie, Hand und Messer des Operateurs, Technik und Apparatur des perfekt
eingespielten Eingriffssystems in den Mittelpunkt geriickt. Der berilhmte Professor
hat die 14 Nothelfer verdringt, und der Seelsorger hat in dieser Hierarchie héchstens
beim — véllig unerwiinschten — Katastrophenfall eine Abschlufirolle wahrzunehmen,
deren Vollzug méglichst verborgen bleiben sollte.

Krankenseelsorge wird trotz aller Fehldeutung weder fehlen noch versagen, wenn ihr
— im Rahmen der angedeuteten Systeme — eine Moglichkeit zum Dienst am Menschen
geboten wird. Wo aber liegen ihre wesentlichen Grundlagen? Im christlichen Ver-
stindnis ist Krankheit im einzelnen Menschen wohl existent, besitzt aber fiir sich
keine eigene Wesenheit. Krankheit ist nach unserer Deutung weder ein gottgewollter
Wesensbestand noch eine schicksalsmifige Grundbefindlichkeit tragischer Existenz,
sondern ein Nichtsein und Nichtsollen, das aus der Verletzung der Gottesordnung in
der , Erbsiinde” folgt. Paulus schreibt in diesem Sinne: ,Durch die Siinde des Einen
kam das Sterbenmiissen ... Der Sold der Siinde ist der Tod” (R6m S, 12). Also wird
Krankheit nicht verselbstindigt als etwas, was in Gott wire, durch ihn gesetzt wird
oder aus ihm quillt, in ihm wieder (nach dem Tode) vorgefunden wiirde, sondern sie
bleibt — wie jedes Leid — in der Ebene und Reichweite des Menschen, eine sittliche,
verantwortbare und zu meisternde Aufgabe! Der Hinweis auf die ,,Erbsiinde” verweist
zwar in ein fernes Geheimnis, er 148t auch die Hirte des Krankseins nicht verleugnen,
aber er macht daraus keine personliche Schuld, mag Krankwerden oft genug mit dem
Nachlassen eigener Selbstbehauptung oder gar mit unmenschlichem Wiiten gegen sich

27



selbst zusammenhiingen. Gerade in diesem Zusammenhang leuchtet die Botschaft
vom Heil in Gott auf: ,Ich bin gekommen, damit sie Leben und es in reichem Mafe
haben!” (Jo 10, 10). Die Ausheilung der Schuldfolgen steht im Dienste der Offenba-
rung des barmherzigen Gottes (Mt 15, 32), die allem Helfen und Heilen der Men-
schen untereinander eine tiefere Berechtigung und Sinngebung gibt, weil es so nicht
nur der Schmerzlinderung und Lebensbewahrung dient, sondern ,zum Heile ist”
(Lk 19, 42). Sowohl das Erleiden der Krankheit wie das sorgende Helfen aller Art
fiir Kranke Mitmenschen steht so im Zeichen ,des Tr8sters, den ich euch vom
Vater senden werde. Auch ihr sollt Zeugen fiir mich sein...Er wird mich in euch
verherrlichen, weil er von dem Meinigen nehmen und es euch anvertrauen wird”
(Jo 15,26; 16,14). Im Mittelalter wurde in diesem Sinne der Heilige Geist als
Patron der Krankenpflege und Hausherr der Spitiler verehrt.

Im gleichen Geiste hat die christliche Caritas das Krankenhaus als Zusammenfassung
sorgender Bemiihungen im 4. Jahrhundert ,erfunden” und ihm immer wieder — in
wechselvoller Geschichte — hingebendes Pflegepersonal zur Verfiigung gestellt. Hier
sollte das Krankenzimmer nicht Kampffeld menschlicher Niederlagen und ungemei-
sterter Leiden sein, sondern Ort der heilsvermittelnden Kirche inmitten kreatiirlicher
Bedriingnis. Der Heilsvollzug ist nicht klerikalisiert, sondern zunichst Sache der betei-
ligten Fachleute: des Arztes, der Pflegeschwester, der Angehérigen und des Patienten
selber! Sie haben in erster Frontlinie die Grundaufgabe eines Krankenhauses zu be-
wiltigen: die Abwendung der Lebensgefahr, die Linderung der Schmerzen, die Aktivie-
rung des Gesundheitswillens, die Versorgung in der Hilfsbediirftigkeit, auch die Berei-
tung fiir das Sterben. Schon im Rahmen dieser Aufgabenstellung ergeben sich betracht-
liche seelsorgliche Anteile fiir das ebenerwihnte Laienapostolat.

Was fillt speziell dem Seelsorger zu? Der Teamcharakter der Fachleute im Gesund-
heitsdienst scheint Auflenseiter mit anderen Gesetzlichkeiten auszuschlieBSen. Antikle-~
rikale Affekte oder politische Unterstrémungen mogen auch dazu beitragen, daf der
Seelsorger im modernen Krankenhaus oft mehr geduldet als erwiinscht zu sein
scheint. Jedenfalls wird von ihm erwartet, dal er seine enggezogenen Kompetenzen
nicht iiberschreitet, keine extremen Grundsitze vertritt, in jeder Hinsicht Stérungen
oder Taktlosigkeiten vermeidet und in keiner Weise irgendwie psychologisches Unheil
anrichtet. Im Notfall mag er — auf Wunsch, diskret, unauffillig — zur Verfiigung ste-
hen. Auch wenn neuerdings im Zeichen der Psychosomatik und verwandter Losungen
das Verstindnis fiir die Krankenseelsorge wieder gewachsen ist, droht ihr sinngemifer
Vollzug doch inmitten des Heilbetriebes grundsitzlich, zeitlich und organisatorisch an
den Aulenrand zu geraten.

Aufgabe des Krankenseelsorgers im Auftrag der Kirche bleibt die Heilsvermittlung in
der Sorge um den kranken Menschen. Dabei mag man fiir Katholiken zunichst an das
Angebot der Sakramente denken. Nachdem sich das II. Vatikanische Konzil nur neben-
bei geduBert hat, geht die theologische Auseinandersetzung iiber Sinngebung und
Anwendung der Krankensalbung wohl weiter; in der katholischen Kirche gibt es
keine ,Sterbesakramente’, die zum Tode hinfithren, so daf man sich vor ihnen
schrecken miifite und Leidende vor solchen Aufregungen bewahren sollte. Unter dem
Druck des jansenistischen Rigorismus wurde im 17. Jahrhundert der Empfang der
Heiligen Eucharistie (als ,,Wegzehrung”) so erschwert, da8 man bei Lebensgefahr auf
die Krankensalbung auswich, die als , Letzte Olung” bezeichnet wurde. Dieses Sakra-
ment der Salbung hat jedoch einen anderen Inhalt; es soll helfen in den kérperlichen
Leiden der Krankheit, in deren seelischen Bedringnissen, und im Notfall das Buf-
sakrament zur Siindenvergebung ersetzen. Die weitaus meisten Patienten sollen jedoch
in ihrem Krankenstand Gelegenheit haben, das Sakrament der Bufle und die heilige
Eucharistie zu empfangen. Die Wiederbegegnung mit der Kirche, die Heimkehr in den
Schof und in die Praxis der Pfarrgemeinde, die gliubige Sinndeutung des wieder-

28



geschenkten Lebens, der Wiederaufbau auf den grofen Lebensgesetzen Gottes, die
Stirkung durch die Gnadenmittel — das wire zweifellos kein geringer Gewinn aus dem
Aufenthalt im Krankenhaus.

Dieses wird aber doch fiir viele der Ort, wo man lernen soll, sich auf sein Sterben zu
bereiten. Gegeniiber dem Gleichmut der Stoiker, dem mutigen Bekenntnis der Mirty-
rer, dem trotzigen Soldatentod der Ritter, dem patriarchalischen Abschied im Biirger-
tum, hat sich in unserer Zeit bekanntlich — auch abseits militirischer Schlachtfelder —
ein neuer Todesstil entwickelt. Er trigt grausame Ziige nicht nur in der Atmosphire
differenzierter Euthanasie oder gehidufter Verkehrsunfille, sondern auch in der posi-
tivistischen Ratlosigkeit moderner Gesundheitsfiirsorge. Vom Arzt verlangt man
Strenge gegeniiber seiner Aussage- und Wahrheitspflicht, namentlich bei bedenklicher
Diagnose, und im Ernstfall seine Bereitschaft, den Schwerkranken medikamentss
einzuschlifern; der entscheidungsschwere Vollzug personlicher Vollendung vor der
Ewigkeit droht pseudonym verdeckt oder anonym vereitelt zu werden. Wir sind heute
sehr weit entfernt von einer Ars moriendi. Dabei sind nicht nur die Ansichten iiber den
Eintritt des klinischen Todes in starke Bewegung geraten, sondern auch die berechtig-
ten Auffassungen dariiber, wieweit bei duBerem Reaktionsausfall auch die inneren
Vorginge und Erlebnisse abklingen. Aus unserer tiglichen Erfahrung wissen wir, daf8
sich der Ubergang — gerade der miidegewordenen alten Menschen — meist wie im
Schlummer sanft vollzieht. Wir werden aber ebenso tiglich Zeuge, dal der abgehetzte
und verwirrte Mensch unserer Tage oft véllig unvorbereitet vor das Abenteuer seiner
Lebensgefihrdung, seiner Isolierung und Vereinsamung, erst recht seiner Verabschie-
dung gestellt wird. Das gilt nicht zuletzt fiir die Vielen, die erst im Lauf der Zeit
abgekommen sind von ihrem Glauben, von Kirche und Gemeinde, von Gebet und
Zuversicht. Krankenseelsorge wird sich hiiten vor taktloser Aufdringlichkeit oder gar
Proselytenmacherei, ausgerechnet bei Matten und Hilflosen, aber sie muf zur Verfii-
gung stehen kénnen auch mit der Hilfe zur Heimkehr.

In diesem Zusammenhang kommt unserm seelsorglichen Wortdienst besondere Bedeu-
tung zu, sowohl in der Predigt beim Krankengottesdienst, an dem durch die Ubertra-
gung auf den Hausrundfunk viele Bettligerige teilhaben, wie namentlich im Gespriich
am Krankenbett. Hier lebt in ,Hausbesuch”, Dialog und &kumenischer Begegnung
vieles von dem auf, was etwa in der iiberlasteten Pfarrtitigkeit weithin unméoglich
bleibt. Vor allem erwartet man mit Recht vom Krankenseelsorger einen echten Trost
des Leidens, iiber alle hohlen Phrasen und leeren Schlagworte, iiber hilflose Ablen-
kungsmanéver und auch ,barmherzige” Liigen hinweg. Diese Erwartung hegen nicht
zuletzt die wirklich Schwerkranken, die Siechen und Unheilbaren, die im Alter Gereif-
ten. Ohne einem Dolorismus mit einseitiger Vergétzung des Leidensanteils zu verfal-
len, soll sich gerade der Krankenseelsorger respektvoll dem Leidensproblem stellen,
wobei er die Botschaft der christlichen Eschatologie nicht iibersehen darf. Daraus
sollte aber auch eine Hilfe erwachsen fiir eine vordringliche Aufgabe unserer Verkiin-
digung; nachdem die christliche Botschaft in den vergangenen Jahrhunderten fiir Men-
schen mit der schon erwihnten kurzen Lebenserwartung sich vorwiegend an Kinder,
Jugendliche und jiingere Ehepaare wandte, wird sie sich nun stirker als Verkiindigung
fiir reife Menschen verstehen und darstellen miissen. Die Krankenseelsorge kann zu
dieser Entfaltung sowohl inhaltlich wie methodisch gewifl einen wertvollen Beitrag
leisten.

So hat sich von dieser Seelsorge in den letzten Jahren eine eigene Alferspastoral
abgezweigt. Natiirlich nicht in dem Sinne, daf alte und kranke Menschen gleich-
gestellt wiirden, sondern als einfithrende Kenntnisnahme der Tatsache, daf heute
die meisten Menschen nicht mehr zwei oder drei, sondern fiinf Zyklen zu je
14 Jahren zu leben und zu bewiltigen bekommen. Wenn meine bescheidene ,,Alters-
seelsorge” in mehrere Sprachen iibersetzt und mein Biichlein ,,Abend in Gott” mit

29



iiber 150.000 Exemplaren ein Bestseller wurde, so wird daran die breite Aktualitit
einer christlichen Gerontologie und gemiBen Altersseelsorge deutlich. Hier bestitigt
sich die Absicht, die auch die Krankenseelsorge weithin prégt, nicht in einem fort auf
die Anvertrauten einzureden oder sie in einen ermiidenden Dialog hineinzuzwingen,
sondern zur inneren Stille, zur wohltuenden Besinnung, zur gesegneten Betrachtung
und zu einer schénen Gebetskultur zu fithren. Wir haben uns in diesem Sinne viel
Miihe gemacht und zahlreiche Anregungen oder Hilfsmittel beigestellt. Der Rundfunk
mit seinen Gottesdiensten und Kranken-Sendungen bedeutet hier eine unschiitzbare
Hilfe, besonders wo — iiber literarischen Kurzweil hinweg — ernsthaft auf die Bediirf-
nisse und Anliegen der Kranken eingegangen wird. Andererseits entfaltet sich —
gerade nach dem Konzil — vielfiltig in unsern Krankenanstalten eine reiche Liturgie
sowohl in der MeBfeier wie bei Wortgottesdiensten, bei der Sakramentenspendung
auf den Zimmern wie als Brauchtum im Lauf des Kirchenjahres, mit zahlreichen Seg-
nungen und schdner Tagesweihe, so daf Einsamkeit und Bedrohung gnadenhaft auf-
gehellt werden.

Diese Lebensweihe der Leidenden erfihrt einen bewegenden Ausdruck im Kranken-
apostolat. Ohne sich das Wort von einer eigenen ,,Welt der Kranken” zu eigen zu ma-
chen, haben sich bei uns zehn Gemeinschaften entwidkelt, darunter solche mit rund
40.000 Kranken, wo sich Dauerndkranke schicksalhaft zusammenfinden und ,,einer des
andern Last mittrigt”. In der ,Fraternitit” besucht der Gehfihige den Bettligerigen
und in der ,,Union” schreiben sich die seit langem ans Zimmer Gefesselten in Zirkeln
zu zehn fortwihrend verlingerte Rundbriefe. Allen gemeinsam ist die Geborgenheit
im Glauben und die Bereitschaft zum Opfer, dessen Segen und fiirbittende Kraft der
ganzen Menschheit zugute kommen soll.

Unweit davon arbeitet die Seelsorge fiir die Sinnesgeschiidigten. Gewi8 — Blinde sind
keine Kranken, aber unsere Pastoral fiir Blinde, Taubblinde, Gehérlose und Taub-
stumme hat sich bei aller Verschiedenheit in der Methode auf das gemeinsame Ziel
der Heilsvermittlung trotz korperlich bedingter Hindernisse eingestellt. Verschieden
sind bereits die Ansatzpunkte; sie liegen kompensatorisch beim Blinden mehr im
Gehor, beim Gehorlosen im Gesichtsfeld, beim Korperbehinderten in der lokalen
Fixierung, beim Invaliden in der Mufe, im Angebot an Zeit, im Mangel einer
Aufgabe. Dementsprechend wird die Chance wahrgenommen werden konnen: Beim
Blinden in seiner Ansprechbarkeit, Geduld, Besinnlichkeit und Innerlichkeit; beim
Gehorlosen in seinem Geltungswillen, im Bildungshunger und Wissensdurst, im
Ernstnehmen und Respektieren seiner Menschenwiirde; beim Korperbehinderten in
der taktvollen Bedachtnahme auf seine Grenzen, seine Empfindlichkeit, im Verhiiten
falscher Téne, in der Herzlichkeit der Begegnung; beim Invaliden schlieBlich in der
Adhtung vor der errungenen Lebensform und gewonnenen Lebensweisheit, vor seiner
erkdmpften Freiheit und Ehre, in der Zuweisung gemifler Aufgaben. Dabei miissen
gerade wir in der Seelsorge uns hiiten vor einem Jargon der Schlagworte, der etwa
die Blinden gedankenlos auf ,ihr inneres Licht” vertrostet, die Gehorlosen als be-
schriankt oder stérrisch verdichtigt, den Korperbehinderten als ,Kriippel” bezeichnet
und gegeniiber dem Invaliden eine kitschige Kindergartensprache mit Verharmlosungen
bevorzugt. Die Situation des Benachteiligten und erst recht des Leidenden sollte uns
alle einen falschen Zungenschlag vermeiden lassen.

Man wird dafiir Verstindnis haben, wenn aus unsern allgemeinen Erwigungen die
seelsorgliche Begegnung mit Psychopathen einerseits und mit Geisteskranken anderer-
seits ausgeklammert wird; beide haben ihre eigenen Gesetzlichkeiten, Methoden und
Triger. Aber angesichts der Tatsache, daf8 der weitaus gréBte Teil unserer Kranken-
hauspatienten nach einigen Wochen Behandlung wieder nach Hause geht, und nach
mehreren Monaten erneut in &rztliche Betreuung zuriickkehrt, wird unsere Seelsorge
stindig mit dem Ernst der menschlichen Situation in der modernen Industriegesell-

30



schaft konfrontiert. Zahllose Schidigungen von Gesundheit und Leben werden
unbedenklich hingenommen — von der Pest in Luft und Wasser und dem Gift in der
Nahrung iiber die Lirmplage und andere Nervenzerriittungen bis zum Ubermaf an
Alkohol, Nikotin und Drogen; die Umkehrung des Erholungszieles der Urlaubszeit
durch Umtrieb und Enthemmung geht immer noch weiter; die forcierte Friihvergrei-
sung junger Menschen durch zerstérenden Selbstverbrauch wird eher noch angefeuert,
und auf diesem Untergrund sind viele Zeitgenossen auf Krankenschein, Anstaltsbett
und Medikament aus, ohne einen eigenen Gesundheitswillen als Voraussetzung sinn-
voller Therapie ins Spiel zu bringen. So ist es kein Wunder, daf man damit nicht
fertig wird, wenn alle Selbsttduschung versagt und die Bedrohung ernsthaft gefihrdet.
Wir spiiren in der Krankenseelsorge den wachsenden Druck einer Welle von Lebens-
miidigkeit und Selbstmord, von Ansinnen zur Euthanasie, von Bereitschaft zu Kindes-
mifhandlungen und Verkehrsdelikten. Nicht immer ist dabei eine zynische Anthro-
pologie oder Lebensphilosophie am Werke, aber nichts ist vielen weniger selbstver-
stindlich geworden als die ganz persénliche Mitverantwortung um Gesundsein und
Gesundwerden in einer angemessenen Lebensfithrung, Die Versorgungskategorien
verstricken in Hilflosigkeit, wenn man das eigene Schicksal leichtfertig aufs Spiel
setzt und sich im Bedarfsfall auf die Fiirsorge der Offentlichen Hand verlassen will.
An manchem Krankenbett werden wir daran erinnert, da neben dem Herrenwort:
,Steh auf und geh nach Haus” (Lk 5,24) die Mahnung steht: ,,Du bist nun also
gesund geworden. Siindige nicht mehr, damit dir nichts Schlimmeres widerfahre!”
(Jo 5,14). Um so mehr ist zu bedauern, daf es weder organisatorisch noch personell
moglich ist, die Seelsorge auf die zahlreichen Einrichtungen der Landesversicherungs-
anstalten, Krankenkassen und Heilbdder auszudehnen, die als eigentliche Kurbetriebe
gelten kénnen; iiber 760.000 werden im Jahr auf Kur geschickt und stehen in deren
Verlauf oft auch vor der Aufgabe einer grundlegenden Neuordnung ihres Lebens.

Ob die Seelsorge iiberhaupt zum Zuge und wie sie an ihr Ziel kommt, hingt in nicht
geringem Mafle von der Umgebung des Patienten ab, von seinen Zimmergenossen
und Besuchern, vor allem aber vom Pflegepersonal. Neben den fast 35.000 Arzten
wirken in den deutschen Krankenanstalten iiber 98.000 Pflegepersonen, davon 67.000
Krankenschwestern. In diesem Zusammenhang darf daran erinnert werden, daf zur
Erreichung des gesundheitsfiirsorgerischen Zwecks unserer Krankenhiuser auch Ver-
waltung (mit 21.000 Képfen) und Wirtschaftspersonal (die gré8te Gruppe mit 120.000
Mitarbeitern) gehren. Hier soll nicht weiter auf die dufleren Probleme eingegangen
werden: Ich habe vor mir eine Statistik eines modernen Hauses mit 350 Betten, das
Personal aus 22 (!) Nationen hat und wo bei 315 Personen des Pflegedienstes 1966
ganze 237 Aus- und Neueintritte verzeichnet wurden. Unter diesem kurzen Schlaglicht
wird klar, dal es — seit je — zu den Obliegenheiten der Krankenseelsorge gehért, sich
um das menschliche Wohl und seelische Heil des Personals zu sorgen, fiir eine ent-
sprechende Prigung des Stils und der Atmosphire des Hauses einzustehen, die christ-
liche Sinngebung der Krankenpflege mit ihrer stindigen Uberforderung zu erméoglichen,
die Grundlagen ihrer Berufsethik im nachriikenden Nachwuchs sichern zu helfen.
Wenn die grofe Auflage meiner ,Berufsethik fiir katholische Krankenpflege” in drei
Monaten vergriffen war und weit iiber den konfessionellen Raum verbreitet wurde,
so mag das unterstreichen, wie redlich auch heute um einen rechten Dienst am kran-
ken Menschen gerungen wird. Die beratende Funktion des Seelsorgers zur Gewissens-
entscheidung in Konfliktsfillen sei nur am Rande erwihnt.

Von Schwierigkeiten in der Kompetenz oder Priizedenz zwischen Arzt und Seelsorger
ist heute nicht mehr viel die Rede. Sie lassen sich um so leichter vermeiden oder behe-
ben, als wir gerade nach dem Konzil von jeglichem klerikalen Integralismus weit ent-
fernt sind und die demiitige Dienstbereitschaft eines Johannes XXIII. noch unverges-
sen ist. Andererseits konnte der Seelsorger seine Aufgabe nicht erfiillen, wenn er ge-

31



zwungen wire, noch eben geduldet durch das Haus zu schleichen, fast illegal und eil-
fertig eine Blitzliturgie zu inszenieren, hochstens am Abend noch ein Gesprich mit
total erschopften Patienten zu versuchen, und im iibrigen nur in Notfillen zu bereits
BewuBtlosen herbeizitiert wiirde. Er soll seines Amtes walten kénnen, wo es geht um
die Seele des Menschen, um sinnvolle Riickkehr ins Leben, um Bewiltigung von
Krankheit und Leid, von Alter und Siechtum, um Schuld und Vergebung, um Wahrheit
und Hoffnung, und um das Sterben.

Darf ich zum Schlu8 noch einmal kurz zu sprechen kommen auf die daheim Bett-
ligerigen? Wer nimmt sich ihrer an? Im letzten Jahr sind allein in einer einzigen
Dibzese 63 Stationen ambulanter Pflege in den Gemeinden drauflen gekiindigt wor-
den — wegen des Nachwuchsmangels der Orden. Ich habe kiirzlich eine Kranke
daheim angetroffen, die seit 17 Jahren nicht mehr auf der Strale war, weil ihr Herz-
leiden jedes Treppensteigen unmoglich macht. Eine alte Dame gestand mir beim Kran-
kenbesuch, daf8 sie seit 8 Monaten nicht mehr warm gegessen habe; sie besitzt noch
einen Rest Schwarztee und eine Nachbarin bringt ihr jeden zweiten Tag einen Leib
Brot. Eine andere liegt daheim, unheilbar aus dem Krankenhaus entlassen; jeden Mor-
gen gegen 10 Uhr kommt die Pfarrschwester, legt trodken, gibt die Injektion gegen die
furchtbaren Schmerzen und ein mitgebrachtes Siipplein, und dann ist die Leidende
wieder allein, der Pein, dem Hunger und der Einsamkeit ausgeliefert. Was kann hier
ein 64jahriger Pfarrer einer Groflstadtgemeinde selber tun? Krankenseelsorge ist —
wie jede Sorge um den Mitmenschen — immer wieder nicht so sehr Amtspflicht von
Spezialisten, sondern Verantwortung aller. Das ist eine der groflen Urkunden der
Menschheit, wenn Christus vorhersagt: ,Ich war krank, und ihr habt mich besucht.
Denn was ihr einem von diesen meinen Briidern, und sei es dem Geringsten, getan
habt, das habt ihr mir selbst getan!” (Mt 25, 40).

BRUNO REGNER

Der Bischofbrief
Ein Fastenhirtenbrief in neuer Form

Statt des herkdmmlichen Hirtenbriefes in der Fastenzeit, der in allen Kirchen verlesen
(und nur von einem Drittel aller Christen zur Kenntnis genommen) wird, hat Erz-
bischof Dr. Andreas Rohracher von Salzburg in der Fastenzeit 1967 eine neue Form
der Kommunikation gewzhlt: Er schrieb einen perstnlich gehaltenen Brief an die
,,Sehr geehrten Damen und Herren” in seiner Didzese. Dieser Brief, der handgeschrie-
ben war und in gutem Faksimile hergestellt wurde, enthielt die Bitte, zu den Fragen,
die in einem Beiblatt angefiigt waren, Stellung zu nehmen. Von besonderer Bedeu-
tung war dabei der Wunsch des Bischofs, diese Stellungnahme ,im Kreise Threr
Familie, in Gesprichsrunden, in den Vereinigungen, denen Sie angehéren oder im
Pfarrausschul” durchzubesprechen. Damit war ein gewaltiger Impuls fiir religiGse
Gespriche und Diskussionen gegeben, der dann tatsichlich — mehr als man hoffen
konnte — wirksam wurde.

Vorbereitung der Synode

Der iuflere Anla fiir diesen Brief war die angekiindigte Di6zesansynode 1968. Der
Bischof wollte mit dem Dialog Ernst machen. Er wollte einmal selbst ,hérende Kirche”
sein, damit er mit seinem Lehrwort nicht an den Menschen von heute vorbeirede. Wie
wir noch sehen werden, ist gerade die Unmittelbarkeit der Aussagen, die iiber den
religidsen und geistigen Stand des ,,Volkes Gottes” Aufschluf geben, von gréfter
Wichtigkeit. Bauen wir in unseren Uberlegungen und Plinen, in den Beschliissen der

32



