
BAUMER

Die Interpretation un: Verbindhchkeit der Konstanzer Dekrete
Die Diskussionen iber die Konstanzer Dekrete, ihre Interpretation und Verbindlichkeit,
die seit den agen von Konstanz NIe aufgehört haben!, sind den letzten Jahren
wieder besonders Jebendig geworden. Im „Lexikon Theologie und Kirche”?* wurde
196  C festgestellt, eine dogmatisch und historisch volhll befriedigende Antwort auf
die rage nach der Verbindlichkeit der Konstanzer Dekrete noch ausstehe. Seit dieser
eit haben sich Uul. Hans Küng®, Hubert Jedin®, Äugust Franzen), Paul de O0!
Karl ugus Joseph Gill8, Walter Brandmüller®, Odilo Engels!® zZu

rage geäußert In der Konstanz-Festschrift A u55 der 550-Jahr-Feier der Eröffnung
des Konstanzer Konzils der Freiburger Theologischen Fakultät, die n ugus Tanzen
und Wolfgang Müller herausgegeben wurdel! nımmt rage naturgemäß
einen breiten Raum ein. Hier G@e1 auf die darin enthaltenen Beiträge VCd August
Franzen!?, Helmut Riedlinger!®, Heinz Hürten!1*, Paul de Vooght' verwiesen. In
diesem Zusammenhang ist besonders erwähnenswert die ber Seiten umfassende
weiterführende Rezension der Konstanz-Festschrift, die Villoslada, der sich
durch seine Arbeiten ZUuUr: Pariser Universitätsgeschichte als Kenner unserer rage ausS-

Hier se1l LUr hingewiesen auf die Diskussionen ın S1ena. Vgl dazu OuUudelKa Fine NEeuUueEe
Quelle Generalsynode von 51 147 bis 14724° 74 (1963) Brand-
müller, eSs: des onzils von Pavia-Siena (Im Erscheinen). Zu den Diskussionen ın
Basel vgl Gill, Constance et Bale-Florence (Paris 1  / verbesserte egutsche Über-
setzung Mainz 1967. Baumer: ugen und der Plan 1Nnes „Dritten Konzils” iX

Beilegung des Basler Schismas: Reformata Reformanda. Fest abe für Hubert edin,
hrsg. VC Iserloh U, Kepgen Münster 857—=128. ber die Beurteilung der
Onstanzer Dekrete beginnenden Jahrhundert vgl de la Brosse, Le PaDe le
concile (Paris ın Kirche des Glaubens, 1N der Geschichte I1 (Freiburg

17—74, Walz, Von Cajetans Gedanken über Kirche und Papst Volk Gottes.
Zum Kirchenverständnis der katholischen, evangelischen und anglikanische: Theologie.
Festgabe für ose Höfer, hrsg. von Bäumer Ü Dolch (Freiburg 2236

Ääumer, Zum Kirchenverständnis Albert Pigges Ein Beitrag zur Ekklesiologie der VOTI-
tridentinischen Kontroverstheologie: Ebd. f Bäumer, Nachwirken des konziliaren
Gedankens iın der Theologie und Kanonistik des frühen 16. Jahrhunderts (Im Erscheinen).
Über die Diskussionen r zZt des Gallikanismus vgl A Martimort, TLe Gallicanisme de
Bossuet (Paris * Raab, Die „Concordata atıonıs Germanicae” 1n der kanonisti-
schen Diskussion des L17, bis Jahrhunderts (Wiesbaden

Bäumer, Konstanzer Dekrete: LThHKVI
Strukturen der Kirche (Freiburg
ischöfliches Konzil der Kirchenparlament? (Basel-Stuttgart
Das Konstanzer Konzil. Probleme, Aufgaben und Stand der Konzilsforschung: Concilium
(1965) 555
Les pOUVOIFS du concile l’autorite du Dapc concile de Constance (Paris
Die konziliare dee m spaten Mittelalter: Die Welt ZUr eit des Konstanzer Konzils
Vorträge und Forschungen, hrsg. VO:| Konstanzer Arbeitskreis mittelalterliche Ge-
schichte (Konstanz-Stuttgart 119—134
The Fifth Session of the Council of Constance: The Heythrop Journal 5 (1964) 131—143
Ders., ( onstance Bale-Florence Paris
Besitzt das Oöonstanzer Dekret „Haec sancta“” dogmatische Verbindlichkeit? E (1967)
1—17.
Der Reichsgedanke auf dem Konstanzer onzil HJ (1966)

11 Das Konzil von Konstanz, Beiträge sSeiNner Geschichte und Theologie, hrsg. von
A.Franzen un Müller (Freiburg
Das Konzil der Einheit Einigungsbemühungen und konziliare Gedanken auf dem Kon-
Stanzer Konzil Die Dekrete „Haec sancta“ und „Frequens”: eb
Hermeneutische Überlegungen den Konstanzer Dekreten: eb  „ 214—240.
Die Konstanzer Dekrete „Haec sancta“” und „Frequens“ ihrer Bedeutung für Ekklesio-

Le esarıni pt le oncile Constance: eb 357—3580.
logie und Kirchenpolitik des 1KOlaus VO)  — Kues: eb  „ 481—396,

.  a 0  s

REMIGIUS BÄUMER 

Die Interpretation und Verbindlichkeit der Konstanzer Dekrete 

Die Diskussionen über die Konstanzer Dekrete, ihre Interpretation und Verbindlichkeit, 
die seit den Tagen von Konstanz nie aufgehört haben1, sind in den letzten Jahren 
wieder besonders lebendig geworden. Im „Lexikon für Theologie und Kirche112 wurde 
1960 festgestellt, daß eine dogmatisch und historisch voll befriedigende Antwort auf 
die Frage nach der Verbindlichkeit der Konstanzer Dekrete noch ausstehe. Seit dieser 
Zeit haben sich u. a. Hans Küng3, Hubert Jedin4, August Franzen5, Paul de Vooght6, 

Karl August Fink7, Joseph Gill8, Walter Brandmüller9, Odilo Engels10 zu unserer 
Frage geäußert. In der Konstanz-Festschrift aus Anlaß der 550-Jahr-Feier der Eröffnung 
des Konstanzer Konzils der Freiburger Theologischen Fakultät, die von August Franzen 
und Wolfgang Müller herausgegeben wurde11, nimmt unsere Frage naturgemäß 
einen breiten Raum ein. Hier sei nur auf die darin enthaltenen Beiträge von August 
Franzen12, Helmut Riedlinger13, Heinz Hürten14, Paul de Vooght15 verwiesen. In 
diesem Zusammenhang ist besonders erwähnenswert die über 20 Seiten umfassende 
weiterführende Rezension der Konstanz-Festschrift, die R. G. Villoslada, der sich 
durch seine Arbeiten zur Pariser Universitätsgeschichte als Kenner unserer Frage aus-

1 Hier sei nur hingewiesen auf die Diskussionen in Siena. Vgl. dazu]. Koudelka: Eine neue 
Quelle zur Generalsynode von Siena 1423 bis 1424: ZKG 74 (1963) 244-264. W. Brand­
müller, Geschichte des Konzils von Pavia-Siena (Im Erscheinen). Zu den Diskussionen in 
Basel vgl. ]. Gill, Constance et Bale-Florence (Paris 1965), verbesserte deutsche Ober­
setzung Mainz 1967. R. Bäumer: Eugen IV. und der Plan eines „Dritten Konzils" zur 
Beilegung des Basler Schismas: Reformata Reformanda. Fest_gabe für Hubert Jedin, 
hrsg. von E. Iserloh u. K. Repgen I (Münster 1965) 87-128. Ober die Beurteilung der 
Konstanzer Dekrete im beginnenden 16. Jahrhundert vgl. 0. de la Brosse, Le pape et le 
concile (Paris 1965). H. ]edin: Kirche des Glaubens, Kirche der Geschichte II (Freiburg 
1966) 17-74. A. Walz, Von Cajetans Gedanken über Kirche und Papst: Volk Gottes. 
Zum Kirchenverständnis der katholischen, evangelischen und anglikanischen Theologie. 
Festgabe für Josef Höfer, hrsg. von R. Bäumer u. H. Dolch (Freiburg 1967) 336 ff. 
R. Bäum er, Zum Kirchenverständnis Albert Pigges. Ein Beitrag zur Ekklesiologie der vor­
tridentinischen Kontroverstheologie: Ebd. 306 ff. R. Bäumer, Nachwirken des konziliaren 
Gedankens in der Theologie und Kanonistik des frühen 16. Jahrhunderts (Im Erscheinen). 
Ober die Diskussionen z. Zt. des Gallikanismus vgl. A.-G. Martimort, Le Gallicanisme de 
Bossuet (Paris 1953). H. Raab, Die „Concordata Nationis Germanicae" in der kanonisti­
schen Diskussion des 17. bis 19. Jahrhunderts (Wiesbaden 1956). 

2 R. Bäumer, Konstanzer Dekrete: LThK2VI 503 ff. 
3 Strukturen der Kirche (Freiburg 1962). 
4 Bischöfliches Konzil oder Kirchenparlament? (2Basel-Stuttgart 1966). 
:; Das Konstanzer Konzil. Probleme, Aufgaben und Stand der Konzilsforschung: Concilium 1 

(1965) 555 ff. 
11 Les pouvoirs du concile et l'autorite du pape au concile de Constance (Paris 1965). 
; Die konziliare Idee im späten Mittelalter: Die Welt zur Zeit des Konstanzer Konzils. 

Vorträge und Forschungen, hrsg. vom Konstanzer Arbeitskreis für mittelalterliche Ge­
schichte IX (Konstanz-Stuttgart 1965) 119-134. 

8 The Fifth Session of the Council of Constance: The Heythrop Journal 5 (1964) 131-143. 
Ders., Constance et Bale-Florence (Paris 1965). 

11 Besitzt das Konstanzer Dekret „Haec sancta" dogmatische Verbindlichkeit? RQ 62 (1967) 
1-17. 

rn Der Reichsgedanke auf dem Konstanzer Konzil: HJ 86 (1966) 80-106. 
11 Das Konzil von Konstanz. Beiträge zu seiner Geschichte und Theologie, hrsg. von 

A.Franzen und W. Müller (Freiburg 1964). 
12 Das Konzil der Einheit. Einigungsbemühungen und konziliare Gedanken auf dem Kon­

stanzer Konzil. Die Dekrete ,,Haec sancta" und „Freguens": ebd. 69-112. 
1:1 Hermeneutische Oberlegungen zu den Konstanzer Dekreten: ebd. 214-240. 
u Die Konstanzer Dekrete „Haec sancta" und „Freguens" in ihrer Bedeutung für Ekklesio­

logie und Kirchenpolitik des Nikolaus von Kues: ebd. 381-396. 
15 Le Cardinal Cesarini et Ie Concile de Constance: ebd. 357-380. 

44 



gewlesen at, „Archivum istoriae Pontificiae’‘16 veröffentlichte. Neuestens hat
ın eEıner Innsbrucker Dissertation, die durch Maas angeregt wurde, der Prämonstra-
tenser Isfried Pichler das Problem der Interpretation und Verbindlichkeit der
Konstanzer ete] untersucht!7.
In einem Geleitwort betont Maasl®8 leicht übertreibend, z eit des zweıten
Vatikanischen Konzils und den nachfolgenden Jahren der üchermark: miıt literari-
schen Erzeugnissen iber das Konstanzer Oonzil geradezu überschwemmt wurde. Er
WEeIS! besonders auf das „große und wissenschaftlich bedeutendste Werk”, das
von Franzen und Miüller herausgegebene „Konzil VO!  » Konstanz“, mir vielen
und Teil sehr wichtigen Beiträgen seiner Geschichte und Theologie, das „den
gesam:' kritisch gesichteten rag dieser Publikationen zusammenfafßte‘‘. Trotzdem
unternehme der Verfasser, z  ern Maas fort, das „berühmte oder berüchtigte Konzils-
dekret V April 1415 ber die Superiorität des Konzils ber den aps aufs
nach gEeENauUEN Wortlaut analysieren und ihm AL der Mentalität der
Gebildeten jener eit einen oder bisher weniger beachteten Sinn abzugewinnen”.
Fr meint, da sich 1e Otudie gelohnt habe, das Ergebnis der Untersuchungen:
Haec Sancta Ge]1 nach der vorausgehenden Fragestellung, nach seinem Wortlaut Un
nach der Absicht der Konzilsväter weder ein  + bloßes Notstandsdekret noch eiINe
dogmatische Definition, sondern e1ın Rechtssatz mıit immerwährender Verbindlichkeit.
Der zweiıte Haupftteil beschäftige sich mit der schwierigen Frage der päpstlichen
Bestätigung der Konstanzer Dekrete, wobei durch die genaue Untersuchung der beiden
Von Martin erlassenen Bullen „Inter cunctas‘”“ und „Ain eminentis”“ gezeigt werde,

die Dekrete der dritten 15 Hünften Sitzung des Konstanzer Konzils abgesehen
VOon dem wichtigen päpstlichen Verbot der Konzilsappellation VONM! Mai 1418
immer von der päpstlichen Bestätigung durch Martin ausgeschlossen blieben.
Eugen habe nach dem radikalen Vorgehen der Basler Konziliaristen das Konstanzer
Dekret „Haec synodus” durch die Bulle „Etsi NO  3 dubitemus” VOINn April
1441 direkt und ausdrücklich zurückgewiesen!?,
Pichler weist seıinem Vorwort darauf hin, daß die Ankündigung und Durchführung
des zweiten Vatikanischen ONZzZ! für die kirchengeschichtliche Forschung icht ohne

geblieben G@1. Auch das onzil Von Konstanz sel von der Woge der Aktualität
erfaßt worden, und manche Probleme CEe1NeTr Geschichte und Theologie hätten e1ine
tiefgreifende und eingehende Behandlung gefunden Als bisherigen Höhepunkt dieser
Entwicklung bezeichnet „‚die voluminöse Festschrift“ 550-Jahr-Jubiläum der
Eröffnung des Konstanzer Konzils der Freiburger akultät. Er zıitiert den Schlußsatz
au meinem Artikel „Konstanzer Dekrete“ „Lexikon für Theologie und K:  15  ch  e ,  A
daß eiNne dogmatisch und historisch voll befriedigende Antwort noch ausstehe und
beurteilt diesen Gatz alc 21n erstaunliches Zugeständnis, das gleichzeitig eın Appell

die Forschung 6ce1. Er Wage sich icht zu rühmen, jene dogmatisch und historisch
voll befriedigende Antwort gefunden ZUu aben, glaube jedoch, der Ösung wenigstens
e1nen chritt nähergekommen sein®®.
In e1inem Einleitungskapitel befaßt S61 der Verfasser mit der Vorgeschichte der
Konstanzer Dekrete. Unter diesem Begriff versteht Anlehnung Aa mMeıne
Definition LThHK21 nicht alle auf dem Konzil VC Konstanz erlassenen Bestimmun-
SCH, sondern beschränkt ihn auf das Dekret „Haec sancta““ der Sessio und clas
Dekret „Frequens” der 1  ‚ung. Nach einem Überblick iber die geschichtlichen

Fl concilio de Constanza historia teologia los estudios mäs recientes: A (Kom
317—338.

1  . Die Verbindlichkeit der Konstanzer Dekrete. Untersuchungen z rage der Interpretation
i Ebd Q,

und Verbindlichkeit der Superioritätsdekrete „Haec sancta“” und „Frequens” (Wien
Ebd. zo

Konstanzer Dekrete: A  r  ThK2VI 503

45

gewiesen hat, im „Archivum Historiae Pontifkiae"16 veröffentlichte. Neuestens hat 
in einer Innsbrucker Dissertation, die durch F. Maas angeregt wurde, der Prämonstra­
tenser Isfried H. Pichler das Problem der Interpretation und Verbindlichkeit der 
Konstanzer Dekrete neu untersucht17• 

In einem Geleitwort betont F. Maas18 leicht übertreibend, daß zur Zeit des zweiten 
Vatikanischen Konzils und in den nachfolgenden Jahren der Büchermarkt mit literari­
schen Erzeugnissen über das Konstanzer Konzil geradezu überschwemmt wurde. Er 
weist besonders hin auf das „große und wissenschaftlich bedeutendste Werk", das 
von A. Franzen und W. Müller herausgegebene „Konzil von Konstanz", mit vielen 
und zum Teil sehr wichtigen Beiträgen zu seiner GesQ'lichte und Theologie, das „den 
gesamten kritisch gesichteten Ertrag dieser Publikationen zusammenfaßte". Trotzdem 
unternehme es der Verfasser, fährt Maas fort, das „berühmte oder berüchtigte Konzils­
dekret vom 6. April 1415 über die Superiorität des Konzils über den Papst aufs neue 
nach seinem genauen Wortlaut zu analysieren und ihm aus der Mentalität der 
Gebildeten jener Zeit einen neuen oder bisher weniger beachteten Sinn abzugewinnen". 
Er meint, daß sich die Studie gelohnt habe, zeige das Ergebnis der Untersuchungen: 
Haec sancta sei nach der vorausgehenden Fragestellung, nach seinem Wortlaut und 
nach der Absicht der Konzilsväter weder ein bloßes Notstandsdekret noch eine 
dogmatische Definition, sondern ein Rechtssatz mit immerwährender Verbindlichkeit. 
Der zweite Hauptteil beschäftige sich mit der schwierigen Frage der päpstlichen 
Bestätigung der Konstanzer Dekrete, wobei durch die genaue Untersuchung der beiden 
von Martin V. erlassenen Bullen „Inter cunctas" und „In eminentis" gezeigt werde, 
daß die Dekrete der dritten bis fünften Sitzung des Konstanzer Konzils - abgesehen 
von dem wichtigen päpstlichen Verbot der Konzilsappellation vom 10. Mai 1418 -
immer von der päpstlichen Bestätigung durch Martin V. ausgeschlossen blieben. 
Eugen IV. habe nach dem radikalen Vorgehen der Basler Konziliaristen das Konstanzer 
Dekret „Haec sancta synodus" durch die Bulle „Etsi non dubitemus" vom 20. April 
1441 direkt und ausdrücklich zurückgewiesen19• 

Pichler weist in seinem Vorwort darauf hin, daß die Ankündigung und Durchführung 
des zweiten Vatikanischen Konzils für die kirchengeschichtliche Forschung nicht ohne 
Einfluß geblieben sei. Auch das Konzil von Konstanz sei von der Woge der Aktualität 
erfaßt worden, und manche Probleme seiner Geschichte und Theologie hätten eine 
tiefgreifende und eingehende Behandlung gefunden. Als bisherigen Höhepunkt dieser 
Entwicklung bezeichnet er „die voluminöse Festschrift" zum 550-Jahr-Jubiläum der 
Eröffnung des Konstanzer Konzils der Freiburger Fakultät. Er zitiert den Schlußsatz 
aus meinem Artikel „Konstanzer Dekrete" im „Lexikon für Theologie und Kirche", 
daß eine dogmatisch und historisch voll befriedigende Antwort noch ausstehe und 
beurteilt diesen Satz als ein erstaunliches Zugeständnis, das gleichzeitig ein Appell 
an die Forschung sei. Er wage sich nicht zu rühmen, jene dogmatisch und historisch 
voll befriedigende Antwort gefunden zu haben, glaube jedoch, der Lösung wenigstens 
einen Schritt nähergekommen zu sein20• 

In einem Einleitungskapitel befaßt sich der Verfasser mit der Vorgeschichte der 
Konstanzer Dekrete. Unter diesem Begriff versteht er in Anlehnung an meine 
Definition im L Thl<21 nicht alle auf dem Konzil von Konstanz erlassenen Bestimmun­
gen, sondern beschränkt ihn auf das Dekret „Haec sancta" der Sessio V und das 
Dekret „Frequens" der 39. Sitzung. Nach einem überblick über die geschichtlichen 

10 EI concilio de Constanza su historia y teologia en los estudios mäs recientes: AHP 3 (Rom 
1965) 317-338. 

17 Die Verbindlichkeit der Konstanzer Dekrete. Untersuchungen zur Frage der Interpretation 
und Verbindlichkeit der Superioritätsdekrete „Haec sancta" und „Frequens" (Wien 1967). 

18 Ebd. 9. 19 Ebd. 9. 20 Ebd. 17. 
21 Konstanzer Dekrete: L ThK2VI 503 ff. 

45 



Wurzeln der konziliaren Theorie, der sich auf die Arbeiten von ijerney““,
Merzbacher®, Seidlmayer“* und Franzen“® stutzt, behandelt den

ann: Konziliarismus 153., Für Pichler ist ereits die Eröffnung des Konzils
15a erster wesentlicher Erfolg des Konziliarismus. ertritt die Über-

ZEUSUNG, nach anfänglicher Unsicherheit sich unter dem der Pariser
Universität zusehends revolutionärer Konziliarismus bemerkbar machte Nach

vertraten bereits Heinrich vVon genstein und Konrad VO Gelnhausen radikale
konziliaristische Ideen Die Absetzung der Päpste 15a bezeichnet er beispiel-
loses Vorgehen“®®,
Schon diesen Einleitungssätzen WIF'  d deutlich, Pichler Von einem Begriff des
Konziliarismus ausgeht, der heute WEe!1!  +$h;  IN überholt ist. ugus Tanzen hat darauf
hingewiesen, sel der Grundfehler der alteren Forschung SCWESCH, alle „konziliaren”
Gedanken, cdie sich mit der Stellung des Konzils befaßten und den bekannten
Ausnahmefällen (Häresie etc.) eine gewisse Kontrollfunktion gegenüber der Person,
nicht gegenüber dem Ämt, des Papstes zusprachen, schon gleich „konziliaristisch”
mifßdeuten und auf arsilius ZUTFUÜ  kzufül  n Die Leueren Untersuchungen (er beruft
sich auf die Schriften von ann, Tierney, Buisson, Moynihan, Wilkks, Kölmel
U, a.) ätten diesen insofern korrigiert, als s1e nachgewiesen hätten, die
bezeichneten „Konziliaren“” Elemente der kirchlichen K anonistik vorhanden BeWESCN
sind. hat terner festgestellt, die auf dem Pisaner Konzil gehaltenen Predigten
davon zeugten, AIl sich geradezu ängstlich das hielt, was das überkommene
kanonische echt bestimmte Notstände öglichkeiten bereit hielt. „Was ın
152a geschah, ist nicht konziliaristisch zZ.Uu deuten, sondern allein konservativ.“ Franzen
hat ebentalls darauf hingewiesen, A nach den Forschungen von Posthumus Meyjes
einrich Von angenstein und Konrad VO  S Gelnhausen gerade den entscheidenden

Marsilius vVon Padua nicht gefolgt sind und seine Ideen bewußt abgelehnt
haben??. Auch die Absetzung der Päpste 15a Var SO muß Nal gegenüber
Pichler betonen kein beispielloses Vorgehen, wıe Studium der Auffassungen
der Kanonisten des hohen Mittelalters, 3  er zuletzt die Untersuchungen Von Harald
Zimmermann zeigen“S,
Nach Pichler ist Konstanz bis ZUT ucht Johannes AAXIIL die konziliare Idee kaum
erklich zutage getreten. rst nach der ucht des Papstes habe sich die brennende
rage nach einer tragfähigen Rechtsgrundlage clie hauptlos gewordene Versamm-
lung estellt Als Antwort habe Inan auf die konziliare Theorie zurückgegriffen und
mıit ihrer Hilfe das onzil rechtlich begründen gesucht??. Diese Ansicht Pichler
iber die hauptlos gewordene Versammlung cteht jedoch Widerspruch seinen
späteren Ausführungen, denen Gregor den rechtmäßigen aps bezeichnet
und die Neuberufung des onzils regor als gumen die
Verbindlichkeit der Konstanzer Dekrete geltend mach ®9 Wenn Gregor XIT. der
Jegitime aps Wi 1 von einer hauptlos gewordenen Versammlung ın

Foundations of the Conciliar Theory. The Contribution of the Canonists from
+i; the Great Schism (Cambridge
andlungen des Kirchenbegriffs im Spätmittelalter: Sav RGkan (1953) 274—361
ezension Tierney: aV. 43 (1957) f  CC

25 Concilium 7
Verbindlichkei; der Konstanzer Dekrete

27 Concilium (1965) #-
Die Verbindlichkeit 23, Zum Konzil von isa vgl Lenzenweger, Von 15a nach Konstanz:
} Oonzil Konstanz (Freiburg 1964) Zur Frage der Papstabsetzungen: Z£.1m-
mermann, Absetzung der Päpste auf dem Konstanzer onzil Das Konzil Kon-
stanz 113—137, ebd, 114 weitere eratur.
Die Verbindlichkeit

30 69

46

Wurzeln der konziliaren Theorie, der sich auf die Arbeiten von B. Tierney22, 

F. Merzbacher23, M. Seidlmayer24 und A. Franzen25 stützt, behandelt er den so­
genannten Konziliarismus in Pisa. Für Pichler ist bereits die Eröffnung des Konzils 
von Pisa ein erster wesentlicher Erfolg des Konziliarismus. Er vertritt die Ober­
zeugung, daß nach anfänglicher Unsicherheit sich unter dem Einfluß der Pariser 
Universität zusehends ein revolutionärer Konziliarismus bemerkbar machte. Nach 
ihm vertraten bereits Heinrich von Langenstein und Konrad von Gelnhausen radikale 
konziliaristische Ideen. Die Absetzung der Päpste in Pisa bezeichnet er als beispiel­
loses Vorgehen26• 

Schon in diesen Einleitungssätzen wird deutlich, daß Pichler von einem Begriff des 
Konziliarismus ausgeht, der heute weithin überholt ist. August Franzen hat darauf 
hingewiesen, es sei der Grundfehler der älteren Forschung gewesen, alle „konziliaren" 
Gedanken, die sich mit der Stellung des Konzils befaßten und ihm in den bekannten 
Ausnahmefällen (Häresie etc.) eine gewisse Kontrollfunktion gegenüber der Person, 
nicht gegenüber dem Amt, des Papstes zusprachen, schon gleich „konziliaristisch" zu 
mißdeuten und auf Marsilius zurückzuführen. Die neueren Untersuchungen ( er beruft 
sich dafür auf die Schriften von Ullmann, Tierney, Buisson, Moynihan, Wilks, Kölmel 
u. a.) hätten diesen Irrtum insofern korrigiert, als sie nachgewiesen hätten, daß die 
bezeichneten „konziliaren" Elemente in der kirchlichen Kanonistik vorhanden gewesen 
sind. Er hat ferner festgestellt, daß die auf dem Pisaner Konzil gehaltenen Predigten 
davon zeugten, daß man sich geradezu ängstlich an das hielt, was das überkommene 
kanonische Recht für bestimmte Notstände an Möglichkeiten bereit hielt. ,,Was in 
Pisa geschah, ist nicht konziliaristisch zu deuten, sondern allein konservativ." Franzen 
hat ebenfalls darauf hingewiesen, daß nach den Forschungen von Posthumus Meyjes 
Heinrich von Langenstein und Konrad von Gelnhausen gerade in den entscheidenden 
Gedanken Marsilius von Padua nicht gefolgt sind und seine Ideen bewußt abgelehnt 
haben27• Auch die . Absetzung der Päpste in Pisa war - so muß man gegenüber 
Pichler betonen - kein beispielloses Vorgehen, wie ein Studium der Auffassungen 
der Kanonisten des hohen Mittelalters, nicht zuletzt die Untersuchungen von Harald 
Zimmermann zeigen2B. 

Nach Pichler ist in Konstanz bis zur Flucht Johannes XXIII. die konziliare Idee kaum 
merklich zutage getreten. Erst nach der Flucht des Papstes habe sich die brennende 
Frage nach einer tragfähigen Rechtsgrundlage für die hauptlos gewordene Versamm­
lung gestellt. Als Antwort habe man auf die konziliare Theorie zurückgegriffen und 
mit ihrer Hilfe das Konzil rechtlich zu begründen gesucht29• Diese Ansicht von Pichler 
über die hauptlos gewordene Versammlung steht jedoch im Widerspruch zu seinen 
späteren Ausführungen, in denen er Gregor Xß. als den rechtmäßigen Papst bezeichnet 
und die Neuberufung des Konzils durch Gregor XII. als Argument gegen die 
Verbindlichkeit der Konstanzer Dekrete geltend macht8°. Wenn Gregor XII. der 
legitime Papst war, kann man von einer hauptlos gewordenen Versammlung in 

22 Foundations of the Conciliar Theory. The Contribution of the Medieval Canonists from 
Gratian to the Great Schism (Cambridge 1955). 

23 Wandlungen des Kir<henbegriffs im Spätmittelalter: ZSav RGkan 39 (1953) 274-361. 
24 Rezension zu B. Tiemey: ZSavRGkan 43 (1957) 374 ff. 
25 Concilium 1 (1965) 555 ff. 
26 Die Verbindli<hkeit der Konstanzer Dekrete 22 f. 
27 Concilium 1 (1965) 562 ff. 
28 Die Verbindli<hkeit 23. Zum Konzil von Pisa vgl. J. Lenzenweger, Von Pisa na<h Konstanz: 

Das Konzil von Konstanz (Freiburg 1964) 36-54. Zur Frage der Papstabsetzungen: H. Zim­
mermann, Die Absetzung der Päpste auf dem Konstanzer Konzil: Das Konzil von Kon­
stanz 113-137, ebd. 114 f weitere Literatur. 

20 Die Verbindli<hkeit 25. 
30 Ebd. 69 f. 

46 



Konstanz nich:  en sprechen, dann Var Konstanz vielmehr VO  z Anfang hauptlos und
besaß das onzil von Anfang keine Rechtsgrundlage. In diesem Fall äanderte die
ucht des Papstes der rechtlichen des Konzils chts
er schildert ansı  en die weitere Entwicklung Konstanz bis Z.UM April
1415 und bietet e1ne Textanalyse von „raec sancta““. Aus den Worten des Dekretes
„ordinat, diffinit, statuit, decernit et declarat‘“ folgert den prinzipiellen Charakter
des Dekretes und eine grundsätzliche und allgemein verbindliche estlegung. ıe
Häufung von Prädikaten dieser Art 6@1 nämli: den offiziellen kirchlichen Dokumen-
ten das Zeichen einer grundsätzlichen und allgemeinverbindlichen Festlegung,
die alle Zeiten Gültigkeit beanspruche. Das Dekret „Haec sancta“ 1s$ aber nach
ihm ke;  1n ausschließliches Notstandsrecht, wıe es VOT allem VOI Johannes Hollnsteiner
ınterpretiert worden sel, aber auch eine ogmatische Definition, sondern habe immer-
währende Geltung für sich beansprucht, Es gilt dem Verfasser elmehr Kirchen-
gesetz, das eiıne grundlegende Aussage mache ber die Konstitution der Kirche%1
In ınem zweıten Hauptteil behandelt Pichler die Stellungnahme der Päpste zZzu den
Konstanzer Dekreten. Er glaubt, stelle Anfang der Geschichte eine Gelbst-
verständlichkeit ar, kein onzilsbeschluß Sökumenische Geltung erreichen onne
ohne Clie Zustimmung des Papstes Die Superiorität des Papstes iber die Konzilien
Ge]1 auch ausdrücklich kirchlichen ehram: verkündet worden. Er dafür das
Glaubensbekenntnis des Kaisers Michael Palaeologus VOT dem zweiten onzil V
Lyon 1274 ınter aps (Gregor all, dem die Oberhoheit des Papstes ber alle
Konzilien klar Ausdruck komme, wenngleich auf die nähere Präzisierung
der „praerogativa“” nicht eingegangen werde®. Hier ist jedoch beachten, das
Glaubensbekenntnis des Kaisers G-  rn V Papst, sondern der römischen Kirche
spricht.
Auch die Ausführungen Pichlers ber das Verhältnis von aps und Oonzil nach den
Kirchenvätern bedürfen eınmiger Einschränkungen‘' ur  . die spezielle Frage des Papst-
Konzil-Verhältnisses bieten nach die Kirchenväter und die christlichen Schriftsteller
der ersten Jahrhunderte SO gut wIıe eiınen Anhaltspunkt. mmerhin stehe aus dem
Faktum des päpstlichen Primates das eine fest, bei schwierigen Streitfragen und
besonders In Glaubensstreitigkeiten den römischen Bischof als die letzte nstanz
appelliert werden onne und solle, und Von der endgültigen Entscheidung durch
den aps keine weitere Instanz und eıne Appellation mehr geben onne.  .. Pichler
beru$ft csich auf das Beispiel Augustins, der 7WE1 Konzilsbeschlüsse den
Pelagianismus den apostolischen gesandt habe, dessen Zustimmung
erlangen und dadurch dem Irrtum eın FEnde Zu bereiten. Das dieser Zeit entstandene
Ax  10M „Roma locuta £inita” gelte kirchlichen Belangen ausnahmslos bal
besage amit implizit die Superiorität des Papstes auch ber die Konzilien. Die BCgEN-
teiligen Worte Augustinus: „Ecce putemus Ilos epIsCOPOS, Romae judicarunt, HNOn
bonos judices fuisse, restabat adhuc plenarium unıversae ecclesiae concilium 34 hat
Pichler jedoch unberücksichtigt gelassen®,
TO| Wert legt Pichler auf clie Ereignisse bei der Resignation Gregors und
zeigt, daß Gregor in keiner We  115e auf dem en von „Haec sancta“ stand, sondern

Gegenteil dieses Dekret implizit zurückgewiesen habe Aus dem Akt der erneuten
Konzilsberufung durch Gregor versucht jedoch m. E. zZzu weitgehende Folgerungen
zZu ziehen. Man braucht hier ] die Umstände bei der Resignation des asler
Konzilspapstes Felix erinnern, eu: machen, daß beide Ereignisse
41 Ebd. 25 ff, 371 Ebd. 57 ff, 53 Ebd. 62 SEL 34/2, 101
S Die Gtelle wurde den Auseinandersetzungen zwischen Konziliaristen und Papalisten

verschiedentlich verwerte dazu Bavaud, Un me augustiniıen repris le ©
ciliarisme: RevEAug 10 (1964) £  n

erbindlichke:; 567 ff, 69

4A7

Konstanz nicht sprechen, dann war Konstanz vielmehr von Anfang an hauptlos und 
besaß das Konzil von Anfang an keine Rechtsgrundlage. In diesem Fall änderte die 
Flucht des Papstes an der rechtlichen Struktur des Konzils nichts. 
Pichler schildert anschließend die weitere Entwicklung in Konstanz bis zum 6. April 
1415 und bietet eine Textanalyse von „Haec sancta". Aus den Worten des Dekretes 
„ordinat, diffinit, statuit, decernit et declarat" folgert er den prinzipiellen Charakter 
des Dekretes und eine grundsätzliche und allgemein verbindliche Festlegung. Die 
Häufung von Prädikaten dieser Art sei nämlich in den offiziellen kirchlichen Dokumen­
ten stets das Zeichen einer grundsätzlichen und allgemeinverbindlichen Festlegung, 
die für alle Zeiten Gültigkeit beanspruche. Das Dekret „Haec sancta" ist aber nach 
ihm kein ausschließliches Notstandsrecht, wie es vor allem von Johannes Hollnsteiner 
interpretiert worden sei, aber auch keine dogmatische Definition, sondern habe immer­
währende Geltung für sich beansprucht. Es gilt dem Verfasser vielmehr als Kirchen­
gesetz, das eine grundlegende Aussage mache über die Konstitution der Kirche31 • 

In einem zweiten Hauptteil behandelt Pichler die Stellungnahme der Päpste zu den 
Konstanzer Dekreten. Er glaubt, es stelle von Anfang an in der Geschichte eine Selbst­
verständlichkeit dar, daß kein Konzilsbeschluß ökumenische Geltung erreichen könne 
ohne die Zustimmung des Papstes. Die Superiorität des Papstes über die Konzilien 
sei auch ausdrücklich vom kirchlichen Lehramt verkündet worden. Er führt dafür das 
Glaubensbekenntnis des Kaisers Michael Palaeologus vor dem zweiten Konzil von 
Lyon 1274 unter Papst Gregor X. an, in dem die Oberhoheit des Papstes über alle 
Konzilien ganz klar zum Ausdruck komme, wenngleich auf die nähere Präzisierung 
der „praerogativa" nicht eingegangen werde32• Hier ist jedoch zu beachten, daß das 
Glaubensbekenntnis des Kaisers nicht vom Papst, sondern von der römischen Kirche 
spricht. 
Auch die Ausführungen Pichlers über das Verhältnis von Papst und Konzil nach den 
Kirchenvätern bedürfen einiger Einschränkungen83• Für die spezielle Frage des Papst­
Konzil-Verhältnisses bieten nach ihm die Kirchenväter und die christlichen Schriftsteller 
der ersten Jahrhunderte so gut wie keinen Anhaltspunkt. Immerhin stehe aus dem 
Faktum des päpstlichen Primates das eine fest, daß bei schwierigen Streitfragen und 
besonders in Glaubensstreitigkeiten an den römischen Bischof als die letzte Instanz 
appelliert werden könne und solle, und daß es von der endgültigen Entscheidung durch 
den Papst keine weitere Instanz und keine Appellation mehr geben könne. Pichler 
beruft sich auf das Beispiel Augustins, der zwei Konzilsbeschlüsse gegen den 
Pelagianismus an den apostolischen Stuhl gesandt habe, um dessen Zustimmung zu 
erlangen und dadurch dem Irrtum ein Ende zu bereiten. Das in dieser Zeit entstandene 
Axiom „Roma locuta causa finita" gelte in kirchlichen Belangen ausnahmslos und 
besage damit implizit die Superiorität des Papstes auch über die Konzilien. Die gegen­
teiligen Worte Augustinus: ,,Ecce putemus illos episcopos, qui Romae judicarunt, non 
bonos judices fuisse, restabat adhuc plenarium universae ecclesiae concilium"34 hat 
Pichler jedoch unberücksichtigt gelassen35• 

Großen Wert legt Pichler auf die Ereignisse bei der Resignation Gregors XIl.36 und 
zeigt, daß Gregor in keiner Weise auf dem Boden von „Haec sancta" stand, sondern 
im Gegenteil dieses Dekret implizit zurückgewiesen habe. Aus dem Akt der erneuten 
Konzilsberufung durch Gregor versucht er jedoch m. E. zu weitgehende Folgerungen 
zu ziehen. Man braucht hier nur an die Umstände bei der Resignation des Basler 
Konzilspapstes Felix V. zu erinnern, um deutlich zu machen, daß beide Ereignisse 

31 Ebd. 25 ff, 31 ff. 12 Ebd. 57 ff, 60. 33 Ebd. 62 ff. 34 CSEL 34/2, 101. 
~ Die Stelle wurde in den Auseinandersetzungen zwischen Konziliaristen und Papalisten 

verschiedentlich verwertet. Vgl. dazu G. Bavaud, Un theme augustinien repris par le con­
ciliarisme: RevEAug 10 (1964) 45 ff. 

36 Die Verbindlichkeit 67 ff, 69. 

47 



‚ugeständnisse Interesse der Finheit der Kirche waren?, Auch der Tatsache,
der nächstfolgende aps Gregor die Ordnungszahl X11 kann 1an nicht

die Rechtmäßigkeit von Gregor XIl begründen®?, ebenso wıe der Namenswahl
von ohannes X XII nichts ber die gitimität des Konstanzer Konzilspapstes
Johannes entschieden wurde3?
FEine eingehende Erörterung widmet Pichler der Frage Liegt e1ne päpstliche Bestätigung
des Konstanzer Konzils VOo' Er versucht Gegensatz den Ansichten der
meisten eutigen Autoren den Nachweis, auch das Konzil VON Konstanz die
päpstliche estätigung der Konzilsdekrete eren Gültigkeit und Verbindlichkeit
notwendig wariti Er darauf hin, auch ONrTra: m Gelnhausen habe die
Notwendigkeit e1ner päpstlichen estätigung klar anerkannt. Alexander habe Aa

Jänner 1410 die Absetzung Gregors und ene: „et Oommla alia et singula (quae«
DEr concilium . facta fuerunt  ‚A ratifiziert und approbiert. Konstanz hätten der
dritten Generalversammlung des ONZ! die beiden Kardinäle Ailly und Zabarella
ihre Zustimmung zu den Beschlüssen dieser Sessio ausdrücklich VO1l der nachfolgenden
Approbation des Papstes abhängig gemacht. Er erklärt, e1ne nachfolgende
ausdrückliche estätigung der Konstanzer Dekrete nicht nachweisbar sel, VENNMNn auch
Martıin manche Dekrete aQus der ersten Konzilsperiode ausdrücklich anerkannte und
S1e auch ausführte, andere Konzilsbeschlüsse dagegen eintfach Jjgnorerte und 61€e V1a
facti ZUu beseitigen suchte‘?.
Aus der Bulle ‚„Anter cunctas’‘43 E  > Februar 1418 ergibt sich nach Pichler die
Einstellung Martins Zu Konstanzer Konzil folgendes: Der aps anerkenne das
Konzil Gesamtheit als rechtmäßige Versammlung und zitiere dessen Mafß-
ahmen und Erlässe durchaus positiv und zustimmend. Gleichzeitig treffe er dazu
Ausführungsbestimmungen und ehme amit das Recht der offiziellen Interpretation
ur  . sich AÄnspruch. Darüber hinaus bezeichne die Funktion des Konzils
Verhältnis aps mit der traditionsgebundenen ormulıerung 4, SACIO approbante
concilio“”“ als bloß beratende Willensäußerung, wobei der entscheidende Faktor für
die Rechtswirksamkeit e1nes Konzilsbeschlusses die Stimme des Inhabers der Cathedra
Petri cej‘44. Auch ler scheint MIr Pichler den Worten 4 SaACTO approbante concilio”

mıit Hinweis auf den Gebrauch des Wortes bei den mittelalterlichen General-
konzilien zuviel herausholen Zu wollen. Gerade das Beispiel des Konzils VO'  v Vienne
zeigt, daß auch auf den mittelalterlichen Konzilien die Väter ihre Zustimmung
päpstlichen Entscheidungen nicht gegeben haben. Ö0 fügte G1 vA 1n Vienne die 11

onzil gebildete Kommission icht dem Willen des Papstes und weigerte SI  ch, cClie
Templer ohne Verhör Zzu verurteilen, und das Papsttum blieb Vor einer großen Schmach
bewahrt%65., FG ommt hinzu, 1a die Worte ‚SacCTO approbante concilio” auch

57 Vgl dazu die Darstellung bei Pastor 403; Fliche-Martin fI Gill, Constance
Bale-Florence (Paris 290 f; vgl auch das Urteil von Brandmüller: (1967)

„Weil also keinem von den drei Prätendenten mehr Rechtmäßigkeit zugestehen
wollte, als den anderen, eil [Nan ber zugleich die Geneigtheit keines von ihnen ZUT

Abdankung verscherzen wollte, nannte die Päpste, die ke  ine  > Waren. Kein anderer
Grund als dieser Nal auch dafür maßgeblich, das onzil Gregor XIlL. die Formalität
ıner  ‘ nachträglichen Konzilsberufung durch ihn zugestan
Die Verbindlichke:; 70.

Schwaiger, ohannes XMAXIIL LIhK®* 995:; Bäumer, Papstliste: LTh3AK?}# V 54—59,
Die Verbindlichkei:;
Ebd.
Ebd. 7 3,

43 Mansı 27, 1204—1215; Ü, Hardt, Magnum DecumeN1ICUM Constant:  jense concilium
(Frankfurt-Leipzig

44 Die Verbindlichkeit 85
Vgl dazı das Urteil Von Iserloh, Gestalt und Funktion der Onzilien der Geschichte
der irche Ekklesia (Festschrift für Bischof Wehr, Trier 162.

Zugeständnisse im Interesse der Einheit der Kirche waren37• Auch aus der Tatsache, 
daß der nächstfolgende Papst Gregor die Ordnungszahl XIII annahm, kann man nicht 
die Rechtmäßigkeit von Gregor XII. begründen38, ebenso wie aus der Namenswahl 
von Johannes XXIII. nichts über die Legitimität des Konstanzer Konzilspapstes 
Johannes XXIII. entschieden wurde39• 

Eine eingehende Erörterung widmet Piduer der Frage: Liegt eine päpstliche Bestätigung 
des Konstanzer Konzils vor4°7 Er versucht im Gegensatz zu den Ansichten der 
meisten heutigen Autoren den Nachweis, daß auch für das Konzil von Konstanz die 
päpstliche Bestätigung der Konzilsdekrete für deren Gültigkeit und Verbindlichkeit 
notwendig war41• Er weist darauf hin, auch Konrad von Gelnhausen habe die 
Notwendigkeit einer päpstlichen Bestätigung klar anerkannt. Alexander V. habe am 
11. Jänner 1410 die Absetzung Gregors und Benedikts „et omnia alia et singula quae 
per concilium . . . facta fuerunt" ratifiziert und approbiert. In Konstanz hätten in der 
dritten Generalversammlung des Konzils die beiden Kardinäle Ailly und Zabarella 
ihre Zustimmung zu den Besduüssen dieser Sessio ausdrücklich von der nachfolgenden 
Approbation des Papstes abhängig gemacht. Er erklärt, daß zwar eine nachfolgende 
ausdrückliche Bestätigung der Konstanzer Dekrete nidtt nachweisbar sei, wenn auch 
Martin V. manche Dekrete aus der ersten Konzilsperiode ausdrücklich anerkannte und 
sie audt ausführte, andere Konzilsbeschlüsse dagegen einfach ignorierte und sie via 
facti zu beseitigen suchte42• 

Aus der Bulle „Inter cunctas"43 vom 22. Februar 1418 ergibt sich nach Pichler für die 
Einstellung Martins V. zum Konstanzer Konzil folgendes: Der Papst anerkenne das 
Konzil in seiner Gesamtheit als rechtmäßige Versammlung und zitiere dessen Maß­
nahmen und Erlässe durchaus positiv und zustimmend. Gleichzeitig treffe er dazu 
Ausführungsbestimmungen und nehme damit das Recht der offiziellen Interpretation 
für sich in Anspruch. Darüber hinaus bezeichne er die Funktion des Konzils im 
Verhältnis zum Papst mit der traditionsgebundenen Formulierung „sacro approbante 
concilio" als bloß beratende Willensäußerung, wobei der entscheidende Faktor für 
die Rechtswirksamkeit eines Konzilsbeschlusses die Stimme des Inhabers der Cathedra 
Petri sei44• Auch hier scheint mir Pichler aus den Worten „sacro approbante concilio" 
- mit Hinweis auf den Gebrauch des Wortes bei den mittelalterlichen General­
konzilien - zuviel herausholen zu wollen. Gerade das Beispiel des Konzils von Vienne 
zeigt, daß auch auf den mittelalterlichen Konzilien die Väter ihre Zustimmung zu 
päpstlichen Entscheidungen nicht gegeben haben. So fügte sich z. B. in Vienne die vom 
Konzil gebildete Kommission nicht dem Willen des Papstes und weigerte sich, die 
Templer ohne Verhör zu verurteilen, und das Papsttum blieb vor einer großen Schmach 
bewahrt41>, Es kommt hinzu, daß man die Worte „sacro approbante concilio" auch so 

37 Vgl. dazu die Darstellung bei Pastor I 403; Fliehe-Martin XV 15 f; ]. Gill, Constance et 
Bale-Florence (Paris 1965) 290 f; vgl. auch das Urteil von W. Brandmüller: RQ 62 (1967) 
6: ,,Weil man also keinem von den drei Prätendenten mehr Rechtmäßigkeit zugestehen 
wollte, als den anderen, weil man aber zugleich die Geneigtheit keines von ihnen zur 
Abdankung verscherzen wollte, nannte man die Päpste, die keine waren. Kein anderer 
Grund als dieser war auch dafür maßgeblich, daß das Konzil Gregor XII. die Formalität 
einer nachträglichen Konzilsberufung durch ihn zugestand.11 

3s Die Verbindlichkeit 70. 
39 G. Sdtwaiger, Johannes XXIII.: LThK2 V 995; R. Bäumer, Papstliste: LThK2 VIII 54-59. 
40 Die Verbindlichkeit 71 ff. 
41 Ebd. 76 f. 
u Ebd. 73, 84 f. 
43 Mansi 27, 1204-1215; H. v. d. Hardt, Magnum oecumenicum Constantiense concilium IV 

(Frankfurt-Leipzig 1699) 1518-1531. 
44 Die Verbindlichkeit 85. 
45 Vgl. dazu das Urteil von E. lserloh, Gestalt und Funktion der Konzilien in der Geschichte 

der Kirche: Ekklesia (Festschrift für Bischof Wehr, Trier 1962) 162. 

48 



interpretieren kann, die Erlässe des Papstes die Billigung durch das Konzil
VOoTraussetze: und der aps e1ine Entscheidung ohne Zustimmung des Konzils zZUu
treffen vermag*“®,
Nach Pichler hat Martin durch die „Interrogationes” der „Inter cunctas“ die
Konzilserlässe ergänzt uncd ctelle amıit seine eigene päpstliche Autorität zumindest
ebenbürtig eben die des noch versammelten Konzils „Dadurch nımmt der aps
£ür csich das Recht Änspruch, der Ausführung der Konstanzer Konzilsdekrete
sich celbst das letzte Wort vorzubehalten. Diese pra  S  € Haltung aber zeigt, dafß

VO] 1ner Superiorität des Konzils nichts WISSeNn und somit auch die dies-
bezüglichen Dekrete der generellen estätigung des Konzils stillschweigend 15=-
t41'll Erstaunlicherweise hat jedoch Pichler die Trage der Bulle, die m. E
eın wesentliches gumen:! die Verbindlichkeit der Konstanzer Dekrete dar-
stellt, nicht erwähnt. Sie lautet: „Item credat, quod papa sit SUC eati
Petri habens SUDTEMAIN auctorı:tatem ecclesia dei‘8 “
Es ist interessant, die Konziliaristen sich bereits sehr auf die Bulle
„Anter cunctas“ ZUT Begründung der Ckumenizität des Konstanzer Konzils berufen
haben%#?, edoch die Frage, ob der Befragende glaube, der kanonisch gewählte aps
besitze die höchste Gewalt der Kirche, weithin ausgeklammert haben Die gleiche Fest-
stellung gilt Dıe cie H>  S Diskussionen iber die Konstanzer Dekrete. So Vel-
werten 2 Paul de Vooght® und Hans Küng®! die ihnen zusagenden Gtellen der
Bulle alsc ÄArgument ihre Thesen, erwähnen aber icht 1e ussagen der Bulle ber
die höchste ew. des Papstes der Kirche, obschon auch dieser lext sich bereits

deutscher Übersetzung bei Heftele findet und Denzinger die ebenfalls abge-
druckt hat Diese Feststellung 1s5t (} erstaunlicher, de Vooght ausdrücklich sich
gen die Theologen wendet, „die einen immerhin csehr klaren ext einem Sinn
auslegten, den nicht hat‘/52 Noch überraschender ıst e05, auch Pichler s1e übergeht.
Er füh: dagegen die Bulle IlIn eminentis’’>3 Vom gleichen Tage* all, der deutliche
Anzeichen dafür zZzu Gnden glaubt, Martin die Beschlüsse der dritten his fünf-
ten Sitzung STeis 0 einer Anerkennung auUSgeENOMMEN habe Sie aps
nicht bestätigt worden®, 661e könnten deshalb eine Gültigkeit und Verbindlichkeit
beanspruchen. Er habe 61@e zudem durch eine posiıtive Rechtshandlung 1 Kern Be-
troffen und außer raft gesetzt: durch das Verbot S  > aps das Konzil zZUu

appellieren®®
Die Verbindlichkeit &4 Ebd 871. Hardt 1528
Das tal bereits ohannes von Degovia; dazu Bäumer, Das Konzil von Konstanz
354 Auch bei (_esarini findet sich dieser Hinweis; vgl dazuı de Vooeght eb:  O 376 Über
die Rolle, die die Bulle „AÄnter cunctas“ in den Diskussionen zwischen Papalisten und
Konziliaristen bis ZUX Leipziger Disputation spielte, werde ich anderer Stelle berichten.
Le concile les conciles aTrls 158 ff, eutsche Übersetzung: Das Konzil und die
Oonzile (Stuttgart 15 ff ; ders., Les pPOUVOIrS du concile l’autorite du PaPDec (Paris
(1965) in späteren Veröffentlichungen („Irenikon‘ 1963, 65 und „Astina  s 1963, 74)
geht de Vooght auf die erwähnte Stelle der „AÄnter cunctas” eın und berichtet
über ihre Verwertung durch Torquemada. Vgl jetz auch de Vooght, Les DOUVOIrS du
concile (1965) 153
en der Kirche (Freiburg 251

Hardt 1531; Mansı 2l
52 Deutsche Übersetzung: Das Konzil und die Konzile (Stuttgart 183

54 Überraschend ist die Pichler geübte Rücksicht auf die unhaltbare Annahme VOoO  ”
Schönmetzer der neuesten Ausgabe des Denzinger und 1247, in der die ulle

auf den September 1425 verlegt wird, obschon die Bulle allen Ausgaben die Angabe:
oOnstantiae VIII Kal anni traägt und Pichler selbst schreibt 86) Damit steht die
Datierung £für den Februar 1418 fest Trotzdem bemerkt der Anmerkung: ınen  B
Beweis tür diese Angabe (1 werde vielleicht der von Schönmetzer ang!kündigte „Appendix” Z.UI1 Enchiridion bringen.
Die Verbindlichkeit
Ebd. 04

Ä

interpretieren kann, daß die Erlässe des Papstes die Billigung durch das Konzil 
voraussetzen und der Papst keine Entscheidung ohne Zustimmung des Konzils zu 
treffen vermag46• 

Nach Pichler hat Martin V. durch die „Interrogationes" der Bulle „Inter cunctas" die 
Konzilserlässe ergänzt und stelle damit seine eigene päpstliche Autorität zumindest 
ebenbürtig neben die des noch versammelten Konzils. ,,Dadurch nimmt der Papst 
für sich das Recht in Anspruch, in der Ausführung der Konstanzer Konzilsdekrete 
sich selbst das letzte Wort vorzubehalten. Diese praktische Haltung aber zeigt, daß 
er von einer Superiorität des Konzils nichts wissen will und somit auch die dies­
bezüglichen Dekrete von der generellen Bestätigung des Konzils stillschweigend aus­
nimmt47.'' Erstaunlicherweise hat jedoch Pichler die Frage in der Bulle, die m. E. 
ein wesentliches Argument gegen die Verbindlichkeit der Konstanzer Dekrete dar­
stellt, nicht erwähnt. Sie lautet: ,,Item utrum credat, quod papa ... sit successor beati 
Petri habens supremam auctoritatem in ecclesia dei48." 

Es ist interessant, daß die Konziliaristen sich zwar bereits sehr früh auf die Bulle 
„Inter cunctas" zur Begründung der Okumenizität des Konstanzer Konzils berufen 
haben49, jedoch die Frage, ob der zu Befragende glaube, der kanonisch gewählte Papst 
besitze die höchste Gewalt in der Kirche, weithin ausgeklammert haben. Die gleiche Fest­
stellung gilt z. T. für die neueren Diskussionen über die Konstanzer Dekrete. So ver­
werten z.B. Paul de Vooght5° und Hans Küng51 die ihnen zusagenden Stellen aus der 
Bulle als Argument für ihre Thesen, erwähnen aber nicht die Aussagen der Bulle über 
die höchste Gewalt des Papstes in der Kirche, obschon auch dieser Text sich bereits 
in deutscher Obersetzung bei Hefele findet und Denzinger die Stelle ebenfalls abge­
druckt hat. Diese Feststellung ist um so erstaunlicher, als de Vooght ausdrücklich sich 
gegen die Theologen wendet, ,,die einen immerhin sehr klaren Text in einem Sinn 
auslegten, den er nicht hat"52• Noch überraschender ist es, daß auch Pichler sie übergeht. 
Er führt dagegen die Bulle „In eminentis"53 vom gleichen Tage54 an, in der deutliche 
Anzeichen dafür zu finden glaubt, daß Martin V. die Beschlüsse der dritten bis fünf­
ten Sitzung stets von einer Anerkennung ausgenommen habe. Sie seien vom Papst 
nicht bestätigt worden55, sie könnten deshalb keine Gültigkeit und Verbindlichkeit 
beanspruchen. Er habe sie zudem durch eine positive Rechtshandlung im Kern ge­
troffen und außer Kraft gesetzt: durch das Verbot vom Papst an das Konzil zu 
appellieren56• 

48 Die Verbindlichkeit 82. 47 Ebd. 81. 48 Hardt IV 1528. 
40 Das tat z. B. bereits Johannes von Segovia; dazu R. Bäumer, Das Konzil von Konstanz 

354. Auch bei Cesarini findet sich dieser Hinweis; vgl. dazu P. de Vooght ebd. 376. Ober 
die Rolle, die die Bulle „Inter cunctas" in den Diskussionen zwischen Papalisten und 
Konziliaristen bis zur Leipziger Disputation spielte, werde ich an anderer Stelle berichten. 

50 Le concile et les conciles (Paris 1960) 158 ff, deutsdte Obersetzung: Das Konzil und die 
Konzile (Stuttgart 1962) 183 ff; ders., Les pouvoirs du concile et l'autorite du pape (Paris 
(1965) 71 ff. In späteren Veröffentlichungen (,,lrenikon" 1963, 65 und „lstina" 1963, 74) 
geht de Vooght zwar auf die erwähnte Stelle aus der Bulle „Inter cunctas" ein und berichtet 
über ihre Verwertung durch Torguemada. Vgl. jetzt audt P. de Vooght, Les pouvoirs du 
concile (1965) 153. . 

51 Strukturen der Kirdte (Freiburg 1962) 251. 
52 Deutsdte Obersetzung: Das Konzil und die Konzile (Stuttgart 1962) 183. 
53 Hardt IV 1531; Mansi 27, 1215-1220. 
M überraschend ist die von Pichler geübte Rücksicht auf die unhaltbare Annahme von 

A. Schönmetzer in der neuesten Ausgabe des Denzinger 1198 und 1247, in der die Bulle 
auf den 1. September 1425 verlegt wird, obsdton die Bulle in allen Ausgaben die Angabe: 
Constantiae VIII Kai. Martii anni I trägt und Pichler selbst sdtreibt (86): Damit steht die 
Datierung für den 22. Februar 1418 fest. Trotzdem bemerkt er in der Anmerkung: einen 
Beweis für diese Angabe (1. 9. 1425) werde vielleicht der von A. Sdtönmetzer ange­
kündigte „Appendix" zum Enchiridion bringen. 

55 Die Verbindlidtkeit 94. 
56 Ebd. 94 ff. 

4 49 



Anlehnung ail meinen eitrag über das Verbot der Konzilsappellation Martins
Konstanz®? cchildert den Anlaß und die Umstände des Verbotes. Die polnische

Appellation erfolgte M 1418 der Franziskanerkirche Konstanz, ihre
ergabe ql den aps Mai 1418 Die Antwort Martins Jar das Verbot jeder

Konzilsappellation Mai des gleichen Jahres®, er vertritt die Ansicht,
Gerson habe gewußt, mit esem Verbot der Lehre vVon der Konzilssuperiorität der
Todesstoß versetzt worden 9@1. Er habe deshalb Z Feder gegriffen und noch
Mai 1418 seinen „Iractatus uomodo liceat in Causıs fidei a Pontifice
appellare®® verfaßt Darin zerpflücke das Verbot des aps mit einer Unzahl vVCdC
ründen und Beweisen, clie mehr eine gerissene als eine ernsthafte Beweis-
führung darstellten und die Nn die uneingestandene Erkenntnis der Unhaltbarkeit
seiner eigenen Position verbergen sollte®9. Dieses Urteil zeigt wenig Verständnis

(serson und unterstellt ründe und Motive, cdie nicht bewiesen esind. Mit den
usführungen von Combes „La theologie mystique de Gerson®1” zu diesem Fragen-
kr  'eI15 hat Pichler sich nich!  er auseinandergesetzt.
Das Verbot der Konzilsappellation hat Martin grundsätzlich verstanden. D  1ese
von vertretene Auffassung, die Pichler übernimmt, steht ZV Gegensatz
den Ansichten Von Karl ugus Hans Küng® und Paul de Vooght®%4, der
INZWwWI:  schen meın uffassung zugestimm hat. ber wenn die Quellen befra-
gen die Aussagen Gersons und die Briefe den Hochmeister des Deutschen Ordens

ergi sich Sowohl nach Gerson, der Örtlich erklärt, eine ppellation ce1 nach Mar-
nullo Casu erlaubt, als auch nach Peter VOo Wormditt hat das Verbot Mar-

tins grundsätzlichen Charakter D  Hese Interpretation wird bestätigt durch den Briet
Martins König Wladislaus® von 1425 und die altung Martins Passauer
Bistumsstreit®®. bestätigt auıch die Stellungnahme konziliaristischer Autoren den
grundsätzlichen Charakter des Verbots der Konzilsappellation S0 erwart celbst Wil-
helm VvVon Ockham eın uneingeschränktes Appellationsrecht. „iractatus
contra Benedictum““ betonte eI, Venn 1a auch regulariter VOoOInNn aps nicht appellieren
könne, dürfte Mall jedoch einigen Spezialfällen appellieren, Falle der Häresie
und be: notorischen Verbrechen des Papstes, durch die der Kirche Ärgernis gebe®?,
Finer Korrektur bedürfen die Ausführungen chler iber die Anfänge des Appella-
tionsverbotes. Fr behauptet: „Tatsächlich aber geht das Verbot der Konzilsappellation
nicht auf den einseltig übertriebenen Papalismus s  ZUFul  ck, sondern auf die jahrhundert-

Das S Konstanz 157—213.
Die erbindlichke
Der Text ist  s jetzt nach der ne1iit  —; Ausgabe von Glorieux, Oeuvres (Paris 1960

7z71Neren. eb  «W 283
Die Verbindlichkei:
2 Bde (Kom 3—  » Die Gründe Combes eb  D 270 für den 10. Maärz als Datum
des Appellationsverbotes sind Z altbar. Wie ich meinem satz ın der Kon-
st*+anz-Festschrift gezeigt habe, wird das Datum VO 10. Mai nicht MNur durch cie
andschriften, sondern auch durch die Berichte des Generalprokurators des deutschen
ens und CLa Quellen über den Anpellationsakt Mai Konstanz bestätigt.
Strukturen der- 250.,

Fink, ZUr Beurteilung des großen abendländischen Schismas: ZKÖG 73 (1962) 340.

84 Istina (1963) S  6,3. Seine Zustimmung meiner Ansicht Les DOUVOIS du concile (Paris
1965) 57 me parait pour pas improbabile que Martin aıt projete A
condamner dans 2 mort-nee indifferemmen! tout appel du Papc au concile. 5öj
Martın n/avait vouyılır ‚Oup: court des appels injustifies et deraisonnables,
comprendrait plus difficilement la violence el{ ampleur de la reaction de Gerson. cela,
Je Sul!  en d’accord Bäumer (Das Verbot 7 DP- a‚ $
Abgedruckt Das Konzil Konstanz 211.
Vgl (}  er, Princeps ecclesia (Wien 1964) 163 ff, 206. Pichler, Die Verbindlich-
keit LO5 Zu Koller vgl. meine Besprechung: HJ (1965) 0
am , Opera politica 00 anchester 259 f, 295

50

In Anlehnung an meinen Beitrag über das Verbot der Konzilsappellation Martins V. 
in Konstanz57 schildert er den Anlaß · und die Umstände des Verbotes. Die polnische 
Appellation erfolgte am 1. Mai 1418 in der Franziskanerkirche in Konstanz, ihre 
Obergabe an den Papst am 4. Mai 1418. Die Antwort Martins V. war das Verbot jeder 
Konzilsappellation am 10. Mai des gleichen Jahres58• Pichler vertritt die Ansicht, 
Gerson habe gewußt, daß mit diesem Verbot der Lehre von der Konzilssuperiorität der 
Todesstoß versetzt worden sei. Er habe deshalb zur Feder gegriffen und noch im 
Mai 1418 seinen „ Tractatus quomodo et an liceat in causis fidei a summo Pontifice 
appellare59" verfaßt. Darin zerpflücke er das Verbot des Papstes mit einer Unzahl von 
Gründen und Beweisen, die mehr eine gerissene Dialektik als eine ernsthafte Beweis­
führung darstellten und die nur die uneingestandene Erkenntnis der Unhaltbarkeit 
seiner eigenen Position verbergen sollte60• Dieses Urteil zeigt m. E. wenig Verständnis 
für Gerson und unterstellt ihm Gründe und Motive, die nicht bewiesen sind. Mit den 
Ausführungen von A. Combes „La theologie mystique de Gerson61" zu diesem Fragen­
kreis hat Pichler sich nicht auseinandergesetzt. 

Das Verbot der Konzilsappellation hat Martin V. grundsätzlich verstanden. Diese 
von mir vertretene Auffassung, die Pichler übernimmt, steht zwar im Gegensatz zu 
den Ansichten von Karl August Fink62, Hans Küng68 und Paul de Vooght64, der 
inzwischen meiner Auffassung zugestimmt hat. Aber wenn wir die Quellen befra­
gen - die Aussagen Gersons und die Briefe an den Hochmeister des Deutschen Ordens 
- ergibt sich: Sowohl nach Gerson, der wörtlich erklärt, eine Appellation sei nach Mar­
tin V. in nullo casu erlaubt, als auch nach Peter von Wormditt hat das Verbot Mar­
tins V. grundsätzlichen Charakter. Diese Interpretation wird bestätigt durch den Brief 
Martins V. an König Wladislauses von 1425 und die Haltung Martins V. im Passauer 
Bistumsstreit66• M. E. bestätigt auch die Stellungnahme konziliaristischer Autoren den 
grundsätzlichen Charakter des Verbots der Konzilsappellation. So verwarf selbst Wil­
helm von Ockham ein uneingesmränktes Appellationsrecht. In seinem „Tractatus 
contra Benedictum" betonte er, wenn man auch regulariter vom Papst nicht appellieren 
könne, dürfte man jedoch in einigen Spezialfällen appellieren, z. B. im Falle der Häresie 
und bei notorischen Verbrechen des Papstes, durch die er der Kirche Ärgernis gebe67• 

Einer Korrektur bedürfen die Ausführungen von Pichler über die Anfänge des Appella­
tionsverbotes. Er behauptet: ,,Tatsächlich aber geht das Verbot der Konzilsappellation 
nicht auf den einseitig übertriebenen Papalismus zurück, sondern auf die jahrhundert-

17 Das Konzil von Konstanz 157-213. 
58 Die Verbindlichkeit 97 f. 
69 Der Text ist jetzt nach der neuen Ausgabe von P. Glorieux, Oeuvres (Paris 1960 ff) zu 

zitieren. Die Schrift ebd. VI 283 ff. 
110 Die Verbindlichkeit 99. 
111 2 Bde (Rom 1963-1965). Die Gründe Combes ebd. II 270 für den 10. März 1418 als Datum 

des Appellationsverbotes sind zwar unhaltbar. Wie ich in meinem Aufsatz in der Kon­
stanz-Festschrift gezeigt habe, wird das Datum vom 10. Mai nicht nur durch die 
Handschriften, sondern auch durch die Berichte des Generalprokurators des deutschen 
Ordens und die Quellen iiber den Appellationsakt am 1. Mai 1418 in Konstanz bestätigt. 

st K. A. Fink, Zur Beurteilung des großen abendländischen Schismas: ZKG 73 (1962) 340. 
11 Strukturen der Kirche 250. 
"Istina 9 (1963) 63. Seine Zustimmung zu meiner Ansicht: Les pouvoirs du concile (Paris 

1965) 75 Anm. 57 ,,11 ne me parait pourtant pas improbable que Martin V ait projete de 
condamner dans sa bulle mort-nee indifferemment tout appel du pape au concile. Si 
Martin V n'avait voulu couper court qu'a des appels injustifies et deraisonnables, on 
comprendrait plus difficilement la violence et l'ampleur de la reaction de Gerson. En cela, 
je suis d'accord avec R. Bäumer (Das Verbot ... , pp. 208 sv.). 

"Abgedruckt: Das Konzil von Konstanz 211. 
11 Vgl. dazu G. Koller, Princeps in ecclesia (Wien 1964) 163 ff, 206. Pichler, Die Verbindlich­

keit 105 ff. Zu Koller vgl. meine Besprechung: HJ 85 (1965) 400 ff. 
17 Odcham, Opera politica III (Manchester 1956) 259 f, 295. 

50 



alte rechtliche und dogmatische Tradition der e, erdings Laufe des
letzten ahrhunderts bedenklich verdunkelt worden ; und teilweise überhaupt
Vergessenheit geraten zZu seın scheint68“ D  Hese Tradition habe sich wWwıe vVon selbst
a  A  iU5 der Reflexion über das Wesen und die Auswirkungen des Primats der Nachfolger
Petri ergeben. Da der aps die höchste Instanz bilde, onne  . von seinem autoritativen
Spruch nicht alr eine noch höhere stanz appelliert werden, eine solche nicht
TEe. Als cdas älteste ehramtliche Dokument diese Überzeugung nennt die
Epistola „Valde ITra  fi°°" Zwar hatten seit dem ahrhundert die Päpste versucht,
den Anspruch der Endgültigkeit von Entscheidungen des apostolischen Stuhles Zu erhe-
ben, SEn die P keine Appellation eiıne höhere gebe Diese Forderungen
hatten Z Z.0sSimus Jahre - und Bonifaz ] 422 ges aber S1e waren
damit noch nicht anerkannt. Man braucht Ur auf die Haltung der afrıkanischen Kirche
hinzuweisen, Üü. auf den Kanon des onzils vVon Karthago „„ut nullus ad Roma-

ecclesiam audeat appellare?®”, ferner auf die oben angeführte Aussage von Augu-
sStinus „Ecce u .11'/I Die Lehre, eıne Appellation B aps anl das onzil
sei rechtmäßigerweise B-  er möglich, hatte nich:  ern Martin WIe Pichler meint‘® erst-
mals ausdrücklich der Form eines Verbotes ausgesprochen, sondern Vor Martin atte
z. B Gregor XIl Jahre 140 die ppellation 5 aps in das Konzil einen
häretischen bezeichnet. vorher bereits ene! XII ‚ppel-
lationsverbot ausgesprochen, weIul die Päpste auch mit ihren Verboten nicht durch-
dringen konnten, wıe e1n Blick die Geschichte der Konzilsappellationen zeı 7

seinen weiteren Aus  en erortert Pichler clie Stellungnahme ‚ugens
Konstanzer Dekret „Haec sancta“‘. Er erwähnt die unkluge onzilspolitik Eugens IV.,
sSEeINEe Auflösung des onzils VvVon Basel, den anschließenden Kampf zwischen aps und
Konzil, der mift dem Einlenken des Papstes der Bulle p  dum sacrum“ endete?4*.
Nach einer kurzen Schilderung der weiteren twicklung Basel geht er auf den
erneuten offenen Bruch ZWI1S!  s&  chen aps und Oonzil em, der den Gtreit iber den
agungso: das Unionskonzil mut den Griechen veranla{ft wurde. Ceine Darstellung
des geschichtlichen Ablaufs ase! ist anl einigen Stellen korrekturbedürftig. 5609
wurde der Vorschlag Überwindung des Schismas, Konzil eiınen dritten (Jrt

berufen, B  er erst 1441 gemacht, sondern stammt bereits 2AUS dem Jahre 1438
Auch sSein orwurf Friedrich III statt den Beschluß, eın D  D Oonzil [}
einem dritten Ört zZu versammeln, anzunehmen, habe der König die Entscheidung auf
einen ne Reichstag, der 11 Ovember 14471 Frankfurt beginnen sollte, VerTr-
schoben wird der damaligen Problematik nicht gerecht. Denn die b}rage der ONZzils-
berufung konnte nicht von Friedrich allein entschieden werden, sondern machte das
Einverständnis der übrigen europäischen ET  e, G  er zuletzt des Papstes und der
Basler Konzilsväter erforderlich. Der Gatz Pichlers p9} der aps diesen Vor-
gangen und Verhandlungen informiert Wi wohl aNgCcHNOHMUM: werden. Se  ine
unmittelbare Stellungnahme dazu ist allerdings unbekannt?5“ zeigt, Ac dem Verfasser
die umfangreichen Verhandlungen e1n Zustandekommen ei1nes dritten Oonzils

6S Die Verbindlichkei 10
63 üichler cchreibt den Brief Damasus hier handelt sich natürlich un einen Schreib-

CI, B-  er Damasus, soöndern Gelasius gemeint. Der ext CSEL 35, ff Mans:

Vgl dazu Ch. Munter, Un Canon indedit du XXeConcile de Carthage Ta us ad Oma-
Ecclesiam audeat appellar RSR C  Ü (1966)

SEL 34/2, 101,.
Die Verbindlichkeit 104.

7a Hier se1ı al Appellationsverbote V., 105 1L., Sixtus IV., Julius und
erinnert.

D erbindlichkeit ıL tt.
Ebd.

alte rechtliche und dogmatische Tradition der Kirche, die allerdings im laufe des 
letzten Jahrhunderts bedenklich verdunkelt worden war und teilweise überhaupt in 
Vergessenheit geraten zu sein scheint68". Diese Tradition habe sich wie von selbst 
aus der Reflexion über das Wesen und die Auswirkungen des Primats der Nachfolger 
Petri ergeben. Da der Papst die höchste Instanz bilde, könne von seinem autoritativen 
Spruch nicht an eine noch höhere Instanz appelliert werden, da eine solche nicht 
existiere. Als das älteste lehramtliche Dokument für diese Oberzeugung nennt er die 
Epistola ,,Valde mirati69". Zwar hatten seit dem 5. Jahrhundert die Päpste versucht, 
den Anspruch der Endgültigkeit von Entscheidungen des apostolischen Stuhles zu erhe­
ben, gegen die es keine Appellation an eine höhere Instanz gebe. Diese Forderungen 
hatten z. B. Zosimus im Jahre 418 und Bonifaz I. im Jahr 422 gestellt, aber sie waren 
damit noch nicht anerkannt. Man braucht nur auf die Haltung der afrikanischen Kirche 
hinzuweisen, u. a. auf den Kanon des 20. Konzils von Karthago „ut nullus ad Roma­
nam ecclesiam audeat appellare70", ferner auf die oben angeführte Aussage von Augu­
stinus „Ecce putemus ..• 71". Die Lehre, eine Appellation vom Papst an das Konzil 
sei rechtmäßigerweise nicht möglich, hatte nicht Martin V. - wie Pichler meint72 - erst­
mals ausdrücklich in der Form eines Verbotes ausgesprochen, sondern vor Martin hatte 
z. B. Gregor XII. im Jahre 1408 die Appellation vom Papst an das Konzil als einen 
häretischen Irrtum bezeichnet. Ein Jahr vorher hatte bereits Benedikt XIII. ein Appel­
lationsverbot ausgesprochen, wenn die Päpste auch mit ihren Verboten nicht durch­
dringen konnten, wie ein Blick in die Geschichte der Konzilsappellationen zeigt73• 

In seinen weiteren Ausführungen erörtert Pichler die Stellungnahme Eugens IV. zum 
Konstanzer Dekret „Haec sancta". Er erwähnt die unkluge Konzilspolitik Eugens IV., 
seine Auflösung des Konzils von Basel, den anschließenden Kampf zwischen Papst und 
Konzil, der mit dem Einlenken des Papstes in der Bulle „Dudum sacrum" endete7'. 

Nach einer kurzen Schilderung der weiteren Entwicklung in Basel geht Pichler auf den 
erneuten offenen Bruch zwischen Papst und Konzil ein, der durch den Streit über den 
Tagungsort für das Unionskonzil mit den Griechen veranlaßt wurde. Seine Darstellung 
des geschichtlichen Ablaufs in Basel ist an einigen Stellen korrekturbedürftig. So 
wurde der Vorschlag zur Oberwindung des Schismas, ein Konzil an einen dritten Ort 
zu berufen, nicht erst 1441 gemacht, sondern er stammt bereits aus dem Jahre 1438. 
Auch sein Vorwurf gegen Friedrich III. - statt den Beschluß, ein neues Konzil an 
einem dritten Ort zu versammeln, anzunehmen, habe der König die Entscheidung auf 
einen neuen Reichstag, der am 11. November 1441 in Frankfurt beginnen sollte, ver­
schoben - wird der damaligen Problematik nicht gerecht. Denn die Frage der Konzils­
berufung konnte nicht von Friedrich III. allein entschieden werden, sondern machte das 
Einverständnis der übrigen europäischen Mächte, nicht zuletzt des Papstes und der 
Basler Konzilsväter erforderlich. Der Satz Pichlers: ,,Daß der Papst von diesen Vor­
gängen und Verhandlungen informiert war, kann wohl angenommen werden. Seine 
unmittelbare Stellungnahme dazu ist allerdings unbekannt75" zeigt, daß dem Verfasser 
die umfangreichen Verhandlungen um ein Zustandekommen eines dritten Konzils 

ss Die Verbindlichkeit 103 f. 
111 Pichler schreibt den Brief Damasus I. zu, hier handelt es sich natürlich um einen Schreib­

fehler, nicht Damasus, sondern Gelasius I. ist gemeint. Der Text CSEL 35, 369 ff. Mansi 
VIII 49. 

70 Vgl. dazu Ch. Munier, Un Canon indedit du )O(eConcile de Carthage „Ut nullus ad Roma-
;; nam Ecclesiam audeat appellare11 RSR 40 {1966} 113-126. 

71 CSEL 34/2, 101. 
72 Die Verbindlichkeit 104. 
73 Hier sei nur an die Appellationsverbote Martins V., Pius II., Sixtus IV., Julius II. und 

Leos X. erinnert. 
7' Die Verbindlichkeit 107 ff. 
76 Ebd. 125. 

51 



unbekannt S1M!  76 Für die Stellungnahme ‚ugens S Konstanzer Superioritäts-
dekret führt Pichler anschließend die Bulle „Etsi non dubitemus“” all, die Über-
nahme meiner Ansicht auf den April 1441 verlegt??, Er weiıst daraufhin, die
Bulle lange eit gut WIe unbekannt WAÄäT, und gibt Anschluß meıne us  —
rung:! eine Inhaltsangabe der Bulle, der das ekre‘ „Haec sancta“ verworfen
wurde.
Damit schließt cie anregende Otudie Von Pichler ..  ber die Interpretation und Verbind-
lichkeit der Konstanzer Dekrete, die e1Ne gute Zusammenfassung der bisherigen
Stellungnahmen gibt und die Diskussion icht WIi Stellen weiterführt. Seine
Ausführungen zeigen, der Verfasser sich mıf ban den schwierigen Fragen-
kreis eingearbeitet hat. Angesichts der Fülle der neuerschienenen Literatur Kon-
ziliengeschichte ätte sich vielleicht empfohlen, das Thema icht weıt
eCN. So konnte die reiche Literatur der letzten Jahre I8 unvollständig ar-
beiten. Sein Versuch, das Konstanzer Superioritätsdekret durch eıne geNaAUE yse
des Textes zu interpretieren, ” eın fruchtbarer Ansatzpunkt. Das zeigt auch der
eben erschienene Beitrag Walter Brandmüller: „Besitzt das Konstanzer Dekret
‚Haec cancta‘ dogmatische Verbindlichkeit78?” Auch Brandmüller wendet sich ent-
schieden Bn die Ansicht Vo Paul de Vooght und Hans Kuüng, das Dekret „Haec
ancta'  &f nthalte e1ne dogmatische Definition. Er begründet ebenfalls seine Ansicht
mıit einer formalen und altlichen Analyse des Dekretes „Haec sancta‘9“ Bei
Überblick über die Frage, wıe die Kirche des Jahrhunderts „HMaec sancta” verstan-
den hat, verweıst auf die Kontroversen 7zwischen Leonardus SGtatius und seinen
egnern über cdas Verhältnis VOo aps und Konzil Sommer 1416 Konstanz.
Gije zeige, 1a die papalistische Ansicht Konstanz auch nach 1415 noch frei sku-
Hert werden konnte, N  [l also das Dekret „FHaec sancta nich‘  er als dogmatische efini-
tion verstanden habe Durch seine Forschungen Geschichte des Konzils von avıa-
jena ıst der Lage, bisher unbekannte Aussagen anzuführen, die bestätigen,
auch Siena „Haec sancta‘  “ nicht als ehramtliche Entscheidung interpretiert wurde.
Die gleiche Feststellung trifft das onzil Basel, WO das Superioritätsdekret
erst il Maıi 1439 alsc Glaubenswahrheit erklärt werden mußte, einen Grund

die Absetzung ‚ugens tinden diesem Zusammenhang ist ergänzend hin-
Zuwelsen auch auf das Bemühen der deutschen Fürsten, von ugen eine Bestäti-

des Konstanzer Superioritätsdekretes erhalten. Von hier S wird ebenfalls
deutlich, daß „Haec sancta'  s nich:  ern als dogmatische Entscheidung verstanden wurde.
Beachtenswert ist auch das ÄArgument, das Brandmüller au der eierlichen Bestätigung
des ONZ: Siena 1424 durch Martin anführt. Er wendet sich hier 1e
Ansicht On de 00 Martin habe die Konstanzer Dekrete bestätigt, der
die viel diskutierte Außerung des Papstes Zusammenhang mit der Zurückweisung
der Konzilsappellation der Polen Sachen des Dominikaners Falkenberg anführt.
Die Aussage Martins „quod Oomnla singula determinata et conclusa et decreta
mater1s fidei DeT DIaesens concilium generale Constantiense conciliariter,
tenere inviolabiliter Observare volebat . 8044 sel mündlich ım Verlauftf eıner stüurmi-
schen Szene gefallen. PF die estätigung e1nes Allgemeinen Konzils durch einen
Papst anderen Formen vorTgeNOMMeEnNn z werden pflegte, zeigte Martin deutlich,
alc das ONz!: vVon 1ena du:  A cdie Bulle F' Petri sedem®?1“ feierlich bestä-

76 Vgl für die Zusammenhänge meinen Beitrag in der Jedinfestschrift Eugen und der
ları ines  H „Dritten Konzils‘ ZUr Beilegung des Basler Schismas: Reformata Reformanda
(Münster 87—128,
Vgl dazıu Bäumer, Die Stellungnahme Eugens Konstanzer Superioritätsdekret:
LDas Konzil von Konstanz 337 Zur rage der Datierung eb 344 Anm. 43,

(1967) 1—17,
29 Eb Hardt 1550, 1557 Mansıi zl 1073

52

unbekannt sind76• Für die Stellungnahme Eugens IV. zum Konstanzer Superioritäts­
dekret führt Pichler anschließend die Bulle „Etsi non dubitemus" an, die er in Ober­
nahme meiner Ansicht auf den 20. April 1441 verlegt77• Er weist daraufhin, daß die 
Bulle lange Zeit so gut wie unbekannt war, und gibt im Anschluß an meine Ausfüh­
rungen eine Inhaltsangabe der Bulle, in der das Dekret „Haec sancta" verworfen 
wurde. 

Damit schließt die anregende Studie von Pichler über die Interpretation und Verbind­
lichkeit der Konstanzer Dekrete, die eine gute Zusammenfassung der bisherigen 
Stellungnahmen gibt und die Diskussion an nicht wenigen Stellen weiterführt. Seine 
Ausführungen zeigen, daß der Verfasser sich mit Fleiß in den schwierigen Fragen­
kreis eingearbeitet hat. Angesichts der Fülle der neuerschienenen Literatur zur Kon­
ziliengeschichte hätte es sich vielleicht empfohlen, das Thema nicht so weit zu 
spannen. So konnte er die reiche Literatur der letzten Jahre nur unvollständig verar­
beiten. Sein Versuch, das Konstanzer Superioritätsdekret durch eine genaue Analyse 
des Textes zu interpretieren, war ein fruchtbarer Ansatzpunkt. Das zeigt auch der so­
eben erschienene Beitrag von Walter Brandmüller: ,,Besitzt das Konstanzer Dekret 
,Haec sancta' dogmatische Verbindlichkeit787" Auch Brandmüller wendet sich ent­
schieden gegen die Ansicht von Paul de Vooght und Hans Küng, das Dekret „Haec 
sancta" enthalte eine dogmatische Definition. Er begründet ebenfalls seine Ansicht 
mit einer formalen und inhaltlichen Analyse des Dekretes „Haec sancta79". Bei seinem 
überblick über die Frage, wie die Kirche des 15. Jahrhunderts „Haec sancta" verstan­
den hat, verweist er u. a. auf die Kontroversen zwischen Leonardus Statius und seinen 
Gegnern über das Verhältnis von Papst und Konzil im Sommer 1416 in Konstanz. 
Sie zeige, daß die papalistische Ansicht in Konstanz auch nach 1415 noch frei disku­
tiert werden konnte, man also das Dekret „Haec sancta" nicht als dogmatische Defini­
tion verstanden habe. Durch seine Forschungen zur Geschichte des Konzils von Pavia­
Siena ist er in der Lage, bisher unbekannte Aussagen anzuführen, die bestätigen, daß 
auch in Siena „Haec sancta" nicht als lehramtliche Entscheidung interpretiert wurde. 
Die gleiche Feststellung trifft er für das Konzil von Basel, wo das Superioritätsdekret 
erst am 16. Mai 1439 als Glaubenswahrheit erklärt werden mußte, um einen Grund 
für die Absetzung Eugens IV. zu finden. In diesem Zusammenhang ist ergänzend hin­
zuweisen auch auf das Bemühen der deutschen Fürsten, von Eugen IV. eine Bestäti­
gung des Konstanzer Superioritätsdekretes zu erhalten. Von hier aus wird ebenfalls 
deutlich, daß „Haec sancta" nicht als dogmatische Entscheidung verstanden wurde. 
Beachtenswert ist auch das Argument, das Brandmüller aus der feierlichen Bestätigung 
des Konzils von Siena 1424 durch Martin V. anführt. Er wendet sich hier gegen die 
Ansicht von de Vooght, Martin V. habe die Konstanzer Dekrete bestätigt, der dafür 
die viel diskutierte Äußerung des Papstes in Zusammenhang mit der Zurückweisung 
der Konzilsappellation der Polen in Sachen des Dominikaners Falkenberg anführt. 
Die Aussage Martins „guod omnia et singula determinata et conclusa et decreta in 
materiis fidei per praesens sacrum concilium generale Constantiense conciliariter, 
tenere et inviolabiliter observare volebat ... 80" sei mündlich im Verlauf einer stürmi­
schen Szene gefallen. ,,Daß die Bestätigung eines Allgemeinen Konzils durch einen 
Papst in anderen Formen vorgenommen zu werden pflegte, zeigte Martin V. deutlich, 
als er das Konzil von Siena durch die Bulle „Ad sacram Petri sedem81" feierlich bestä-

78 Vgl. für die Zusammenhänge meinen Beitrag in der Jedinfestschrift: Eugen IV. und der 
Plan eines „Dritten Konzils" zur Beilegung des Basler Schismas: Reformata Reformanda I 
(Münster 1965) 87-128. 

·n Vgl. dazu R. Bäumer, Die Stellungnahme Eugens IV. zum Konstanzer Superioritätsdekret: 
Das Konzil von Konstanz 337 ff. Zur Frage der Datierung ebd. 344 Anm. 43. 

·7s RQ 62 (1967) 1-17. 
·7o Ebd. 4 ff. 60 Hardt IV 1550, 1557 f. 81 Mansi 281 1073 ff . 

. 52 



tigte®*,“ Nach Brandmüller unterlagen, da das onzil VOT Konstanz während des
Schismas Jegitimer, wWe auch subsid:;  Jarer  ... Träger der obersten Gewalt der irche
WAaT, weder die dogmatischen noch die disziplinären Dekrete des Konzils hinsichtlich
ihrer Gültigkeit einem Zweifel Mit der Martins ce1l 1e oberste kirchliche
Autorität VOIN Konzil wieder auf den aps übergegangen.“ Von da wurden denn
auch die Dekrete des Konzils icht mehr mit „Dacrosancta generalis Constantiensis
Synodus intituliert, sondern, weil ım Namen des Papstes erlassen, mıit der orme
„Martinus episcopus SPeIVOTUm de  1. eingeleitet. Sije bedurften A diesem
runde ebensowenig einer estätigung WIEe die VOLr der Papstwahl 1Im Namen des
Konzils erlassenen Dekrete®3 “
50 bestätigen die letzten Veröffentlichungen rage der Verbindlichkeit der KOon-
Stanzer Dekrete ihren rechtlichen icht aber ogmatischen Charakter und zeigen, '
die Auffassung de Vooghts und Küngs den historischen Tatsachen icht gerecht
wird®4 “

EIDERSCHEI

Dıie Kırche ım zwelıten Jahr ach dem Konzıl
3  ©  z erblick ber das erste nachkonziliare Jahr! cschrieben WIT von eiıner

Schwerpunktverlagerung des Ööffentlichen Interesses Von Rom W einzelne Teil-
gebiete der Kirche, denen, wiıe beispielsweise den Niederlanden, überall und bis ın die
nichtchristlichen Kreise inein, eın nachhaltiges Augenmerk gewidmet wurde.
Uns dünkt heute, G1 dieser Beziehung inzwischen ein A Wandel vollzogen
hat, jedenfalls bis einem gewissen Grade. Schon Ende des verflossenen Jahres,
besonders aber Laufe der Jüungsten Monate, ist Rom wieder stärker 1ins öffentliche
Blickfeld gerückt, 6@e1 $ durch Interventionen, Entscheidungen, Veröffentlichungen oder
sonstige Ereignisse, 1€e direkt aufmerken ließen oder einfach nicht überhört, respek-
tıve übersehen werden konnten, @1 durch die von außen her E Rom herange-
tragenen Probleme. Zu dem ommt, dafß e5 den andern Teilen der Kirche anschei-
end ruhiger geworden ist, der VOTr onaten festgestellte Gärungsprozeß weniger
Aufsehen erregt oder VO andern Ereignissen überdeckt wird wWwWas zwangsläufig
ıner Aufwertung aller römischen Verlautbarungen, soOweit 612e icht VvVon sich u5 eine
besondere Beachtung verdienten, führen mußlte
Konnte das alles unter Umständen noch als eın MUur stärkeres Hervortreten des TOML1-  I
schen Pols gesamtkirchlichen Dialog bewertet werden, hat mıit Beginn der
Bischofssynode amı vergangenen September Rom doch unuberseh- und unüberhör-
bar wieder eine bsolut dominierende Stellung eingenommen. Das Interesse, das die
Oftentlichkeit durch die anäle der Weltpresse der Bischofssynode entgegenbringt,
Mag weniger tensiv senrin als während des Zweiten Vatikanischen Konzils, icht zZu

leugnen aber ist, laß die Beratungen der Bischöfe weithin lebhafter Aufmerksamkeit
begegnen und alles andere Geschehen 1en Bereich den Hintergrund Tan-  ıs
[1.

Doch WIe stellt sich die kirchliche Entwicklung, weıt WIT 61e jetz: überblicken kön-

Ebd Ebd.(1967) 16.
Siehe 115 (1967), 177—186.

»  > ist beispielsweise um die niederländische Pastoralsynode oder einzelne Eucharistie-
experimente bedeutend ruhiger geworden.

53

tigte82 ." Nach Brandmüller unterlagen, da das Konzil von Konstanz während des 
Schismas legitimer, wenn auch subsidiärer Träger der obersten Gewalt in der Kirche 
war, weder die dogmatischen noch die disziplinären Dekrete des Konzils hinsichtlich 
ihrer Gültigkeit einem Zweifel. Mit der Wahl Martins V. sei die oberste kirchliche 
Autorität vom Konzil wieder auf den Papst übergegangen." Von da an wurden denn 
auch di~ Dekrete des Konzils nicht mehr mit „Sacrosancta generalis Constantiensis 
Synodus" intituliert, sondern, weil im Namen des Papstes erlassen, mit der Formel 
„Martinus episcopus servus servorum dei ... " eingeleitet. Sie bedurften aus diesem 
Grunde ebensowenig einer Bestätigung wie die vor der Papstwahl im Namen des 
Konzils erlassenen Dekrete83." 

So bestätigen die letzten Veröffentlichungen zur Frage der Verbindlichkeit der Kon­
stanzer Dekrete ihren rechtlichen nicht aber dogmatischen Charakter und zeigen, ,,daß 
die Auffassung de Vooghts und Küngs den historischen Tatsachen nicht gerecht 
wird84/' 

BERICHTE 

ANDRt HEIDERSCHEID 

Die Kirche im zweiten Jahr nach dem Konzil 
In unserem überblick über das erste nachkonziliare J ahr1 schrieben wir von einer 
Schwerpunktverlagerung des öffentlichen Interesses von Rom weg in einzelne Teil­
gebiete der Kirche, denen, wie beispielsweise den Niederlanden, überall und bis in die 
nichtchristlichen Kreise hinein, ein nachhaltiges Augenmerk gewidmet wurde. 
Uns dünkt heute, daß sich in dieser Beziehung inzwischen ein neuer Wandel vollzogen 
hat, jedenfalls bis zu einem gewissen Grade. Schon zu Ende des verflossenen Jahres, 
besonders aber im laufe der jüngsten Monate, ist Rom wieder stärker ins öffentliche 
Blickfeld gerückt, sei es durch Interventionen, Entscheidungen, Veröffentlichungen oder 
sonstige Ereignisse, die direkt aufmerken ließen oder einfach nicht überhört, respek­
tive übersehen werden konnten, sei es durch die von außen her an Rom herange­
tragenen Probleme. Zu dem kommt, daß es in den andern Teilen der Kirche anschei­
nend ruhiger geworden ist, daß der vor Monaten festgestellte Gärungsprozeß weniger 
Aufsehen erregt oder von andern Ereignissen überdeckt wird2, was zwangsläufig zu 
einer Aufwertung aller römischen Verlautbarungen, soweit sie nicht von sich aus eine 
besondere Beachtung verdienten, führen mußte. 
Konnte das alles unter Umständen noch als ein nur stärkeres Hervortreten des römi­
schen Pols im gesamtkirchlichen Dialog bewertet werden, so hat mit Beginn der 
Bischofssynode am vergangenen 29. September Rom doch unüberseh- und unüberhör­
bar wieder eine absolut dominierende Stellung eingenommen. Das Interesse, das die 
Öffentlichkeit durch die Kanäle der Weltpresse der Bischofssynode entgegenbringt, 
mag weniger intensiv sein als während des Zweiten Vatikanischen Konzils, nicht zu 
leugnen aber ist, daß die Beratungen der Bischöfe weithin lebhafter Aufmerksamkeit 
begegnen und alles andere Geschehen im kirchlichen Bereich in den Hintergrund drän­
gen. 
Doch wie stellt sich die kirchliche Entwicklung, so weit wir sie jetzt überblicken kön-

82 RQ 62 (1967) 16. t1:s Ebd. 16 f. 8' Ebd. 2. 
1 Siehe ThPQ 115 (1967), 177-186. 
2 So ist es beispielsweise um die niederländische Pastoralsynode oder einzelne Eucharistie­

experimente bedeutend ruhiger geworden. 

53 


