REMIGIUS BAUMER
Die Interpretation und Verbindlichkeit der Konstanzer Dekrete

Die Diskussionen iiber die Konstanzer Dekrete, ihre Interpretation und Verbindlichkeit,
die seit den Tagen von Konstanz nie aufgehdrt haben!, sind in den letzten Jahren
wieder besonders lebendig geworden. Im ,Lexikon fiir Theologie und Kirche"? wurde
1960 festgestellt, daf eine dogmatisch und historisch voll befriedigende Antwort auf
die Frage nach der Verbindlichkeit der Konstanzer Dekrete noch ausstehe. Seit dieser
Zeit haben sich u. a. Hans Kiing®, Hubert Jedin4, August Franzen®, Paul de Vooghts,
Karl August Fink?, Joseph Gills, Walter Brandmiiller?, Odilo Engels!® zu unserer
Frage geidufBlert. In der Konstanz-Festschrift aus Anlafl der 550-Jahr-Feier der Erdffnung
des Konstanzer Konzils der Freiburger Theologischen Fakultit, die von August Franzen
und Wolfgang Miiller herausgegeben wurde!!, nimmt unsere Frage naturgemif
einen breiten Raum ein. Hier sei nur auf die darin enthaltenen Beitrige von August
Franzen!?, Helmut Riedlinger!®, Heinz Hiirten!4, Paul de Vooght!® verwiesen. In
diesem Zusammenhang ist besonders erwihnenswert die iiber 20 Seiten umfassende
weiterfithrende Rezension der Konstanz-Festschrift, die R. G. Villoslada, der sich
durch seine Arbeiten zur Pariser Universititsgeschichte als Kenner unserer Frage aus-

1 Hier sei nur hingewiesen auf die Diskussionen in Siena. Vgl. dazu J. Koudelka: Eine neue
Quelle zur Generalsynode von Siena 1423 bis 1424: ZKG 74 (1963) 244—264. W. Brand-
miiller, Geschichte des Konzils von Pavia-Siena (Im Erscheinen). Zu den Diskussionen in
Basel vgl. ]J. Gill, Constance et Bale-Florence (Paris 1965), verbesserte deutsche Uber-
setzung Mainz 1967. R. Bidumer: Eugen IV. und der Plan eines ,Dritten Konzils” zur
Beilegung des Basler Schismas: Reformata Reformanda. Festgabe fiir Hubert Jedin,
hrsg. von E. Iserloh u. K. Repgen I (Miinster 1965) 87—128. gber die Beurteilung der
Konstanzer Dekrete im beginnenden 16. Jahrhundert vgl. O. de la Brosse, Le pape et le
concile (Paris 1965). H. Jedin: Kirche des Glaubens, Kirche der Geschichte II (Freiburg
1966) 17—74. A. Walz, Von Cajetans Gedanken iiber Kirche und Papst: Volk Gottes.
Zum Kirchenverstindnis der katholischen, evangelischen und anglikanischen Theologie.
Festgabe fiir Josef Hofer, hrsg. von R. Biumer u. H. Dolch (Freiburg 1967) 336 ff.
R. Béumer, Zum Kirchenverstindnis Albert Pigges. Ein Beitrag zurEkklesiologie der vor-
tridentinischen Kontroverstheologie: Ebd. 306 ff. R. Biumer, Nachwirken des konziliaren
Gedankens in der Theologie und Kanonistik des frilhen 16. Jahrhunderts (Im Erscheinen).
Uber die Diskussionen z. Zt. des Gallikanismus vgl. A.-G. Martimort, Le Gallicanisme de
Bossuet (Paris 1953). H. Raab, Die ,Concordata Nationis Germanicae” in der kanonisti-
schen Diskussion des 17. bis 19. Jahrhunderts (Wiesbaden 1956).

2 R. Biiumer, Konstanzer Dekrete: LThK2VI 503 ff.

3 Strukturen der Kirche (Freiburg 1962).

4 Bischofliches Konzil oder Kirchenparlament? (®Basel-Stuttgart 1966).

5 Das Konstanzer Konzil. Probleme, Aufgaben und Stand der Konzilsforschung: Concilium 1
(1965) 555 ff.

¢ Les pouvoirs du concile et 'autorité du pape au concile de Constance (Paris 1965).

" Die konziliare Idee im spiten Mittelalter: Die Welt zur Zeit des Konstanzer Konzils.
Vortrige und Forschungen, hrsg. vom Konstanzer Arbeitskreis fiir mittelalterliche Ge-
schichte IX (Konstanz-Stuttgart 1965) 119—134.

8 The Fifth Session of the Council of Constance: The Heythrop Journal 5 (1964) 131—143.
Ders., Constance et Bale-Florence (Paris 1965).

® Besitzt das Konstanzer Dekret ,Haec sancta” dogmatische Verbindlichkeit? RQ 62 (1967)
1-17.

19 Der Reichsgedanke auf dem Konstanzer Konzil: HJ 86 (1966) 80—106.

" Das Konzil von Konstanz. Beitrige zu seiner Geschichte und Theologie, hrsg. von
A.Franzen und W. Miiller (Freiburg 1964).

12 Das Konzil der Einheit. Einigungsbemiihungen und konziliare Gedanken auf dem Kon-
stanzer Konzil. Die Dekrete ,,Haec sancta” und , Frequens”: ebd. 69—112.

» Hermeneutische Uberlegungen zu den Konstanzer Dekreten: ebd. 214—240.

14 Die Konstanzer Dekrete ,Haec sancta” und ,Frequens” in ihrer Bedeutung fiir Ekklesio-
logie und Kirchenpolitik des Nikolaus von Kues: ebd. 381—396.

15 Le Cardinal Cesarini et le Concile de Constance: ebd. 357—380.

44



gewiesen hat, im ,Archivum Historiae Pontificiae”1® verdffentlichte. Neuestens hat
in einer Innsbrucker Dissertation, die durch F. Maas angeregt wurde, der Pramonstra-
tenser Isfried H. Pichler das Problem der Interpretation und Verbindlichkeit der
Konstanzer Dekrete neu untersucht!?.

In einem Geleitwort betont F. Maas!8 leicht iibertreibend, daf zur Zeit des zweiten
Vatikanischen Konzils und in den nachfolgenden Jahren der Biichermarkt mit literari-
schen Erzeugnissen iiber das Konstanzer Konzil geradezu iiberschwemmt wurde. Er
weist besonders hin auf das ,grofe und wissenschaftlich bedeutendste Werk”, das
von A. Franzen und W. Miiller herausgegebene ,Konzil von Konstanz”, mit vielen
und zum Teil sehr wichtigen Beitrigen zu seiner Geschichte und Theologie, das ,,den
gesamten kritisch gesichteten Ertrag dieser Publikationen zusammenfaflite”. Trotzdem
unternehme es der Verfasser, fihrt Maas fort, das , berithmte oder beriichtigte Konzils-
dekret vom 6. April 1415 iiber die Superioritit des Konzils iiber den Papst aufs neue
nach seinem genauen Wortlaut zu analysieren und ihm aus der Mentalitit der
Gebildeten jener Zeit einen neuen oder bisher weniger beachteten Sinn abzugewinnen”.
Er meint, daf sich die Studie gelohnt habe, zeige das Ergebnis der Untersuchungen:
Haec sancta sei nach der vorausgehenden Fragestellung, nach seinem Wortlaut und
nach der Absicht der Konzilsviter weder ein bloSes Notstandsdekret noch eine
dogmatische Definition, sondern ein Rechtssatz mit immerwihrender Verbindlichkeit.
Der zweite Hauptteil beschiftige sich mit der schwierigen Frage der papstlichen
Bestitigung der Konstanzer Dekrete, wobei durch die genaue Untersuchung der beiden
von Martin V. erlassenen Bullen , Inter cunctas” und ,In eminentis” gezeigt werde,
da die Dekrete der dritten bis fiinften Sitzung des Konstanzer Konzils — abgesehen
von dem wichtigen pipstlichen Verbot der Konzilsappellation vom 10. Mai 1418 —
immer von der pipstlichen Bestitigung durch Martin V. ausgeschlossen blieben.
Eugen IV. habe nach dem radikalen Vorgehen der Basler Konziliaristen das Konstanzer
Dekret ,Haec sancta synodus” durch die Bulle ,Etsi non dubitemus” vom 20. April
1441 direkt und ausdriicklich zuriickgewiesen?®.

Pichler weist in seinem Vorwort darauf hin, daf die Ankiindigung und Durchfiihrung
des zweiten Vatikanischen Konzils fiir die kirchengeschichtliche Forschung nicht ohne
Einfluf geblieben sei. Auch das Konzil von Konstanz sei von der Woge der Aktualitit
erfat worden, und manche Probleme seiner Geschichte und Theologie hitten eine
tiefgreifende und eingehende Behandlung gefunden. Als bisherigen Héhepunkt dieser
Entwicklung bezeichnet er ,die voluminése Festschrift” zum 550-Jahr-Jubilium der
Erdffnung des Konstanzer Konzils der Freiburger Fakultit. Er zitiert den Schluflsatz
aus meinem Artikel ,Konstanzer Dekrete” im ,Lexikon fiir Theologie und Kirche”,
daf eine dogmatisch und historisch voll befriedigende Antwort noch ausstehe und
beurteilt diesen Satz als ein erstaunliches Zugestindnis, das gleichzeitig ein Appell
an die Forschung sei. Er wage sich nicht zu rithmen, jene dogmatisch und historisch
voll befriedigende Antwort gefunden zu haben, glaube jedoch, der Lésung wenigstens
einen Schritt nihergekommen zu sein?.

In einem Einleitungskapitel befafit sich der Verfasser mit der Vorgeschichte der
Konstanzer Dekrete. Unter diesem Begriff versteht er in Anlehnung an meine
Definition im LThK?®! nicht alle auf dem Konzil von Konstanz erlassenen Bestimmun-
gen, sondern beschrinkt ihn auf das Dekret ,Haec sancta” der Sessio V und das
Dekret ,Frequens” der 39. Sitzung. Nach einem Uberblick iiber die geschichtlichen

18 E] concilio de Constanza su historia y teologia en los estudios més recientes: AHP 3 (Rom
1965) 317—338.

17 Die Verbindlichkeit der Konstanzer Dekrete. Untersuchungen zur Frage der Interpretation
und Verbindlichkeit der Superiorititsdekrete ,,Haec sancta” und ,Frequens” (Wien 1967).

18Ebd. 9. 19 Ebd. 9. 2 Ebd. 17.

21 Konstanzer Dekrete: LThK2VI 503 ff.

45



Waurzeln der konziliaren Theorie, der sich auf die Arbeiten von B. Tierney?®,
F. Merzbacher®®, M. Seidlmayer?* und A. Franzen®® stiitzt, behandelt er den so-
genannten Konziliarismus in Pisa. Fiir Pichler ist bereits die Erdffnung des Konzils
von Pisa ein erster wesentlicher Erfolg des Konziliarismus. Er vertritt die Uber-
zeugung, daf nach anfinglicher Unsicherheit sich unter dem Einfluf der Pariser
Universitit zusehends ein revolutiondrer Konziliarismus bemerkbar machte. Nach
ihm vertraten bereits Heinrich von Langenstein und Konrad von Gelnhausen radikale
konziliaristische Ideen. Die Absetzung der Pipste in Pisa bezeichnet er als beispiel-
loses VorgehenZe.

Schon in diesen Einleitungssitzen wird deutlich, daB Pichler von einem Begriff des
Konziliarismus ausgeht, der heute weithin iiberholt ist. August Franzen hat darauf
hingewiesen, es sei der Grundfehler der ilteren Forschung gewesen, alle ,konziliaren”
Gedanken, die sich mit der Stellung des Konzils befaften und ihm in den bekannten
Ausnahmefillen (Hiresie etc.) eine gewisse Kontrollfunktion gegeniiber der Person,
nicht gegeniiber dem Amt, des Papstes zusprachen, schon gleich ,konziliaristisch” zu
mifdeuten und auf Marsilius zuriickzufiihren. Die neueren Untersuchungen (er beruft
sich dafiir auf die Schriften von Ullmann, Tierney, Buisson, Moynihan, Wilks, Kélmel
u. a.) hitten diesen Irrtum insofern korrigiert, als sie nachgewiesen hiitten, daB die
bezeichneten , konziliaren” Elemente in der kirchlichen Kanonistik vorhanden gewesen
sind. Er hat ferner festgestellt, da die auf dem Pisaner Konzil gehaltenen Predigten
davon zeugten, da man sich geradezu ingstlich an das hielt, was das iiberkommene
kanonische Recht fiir bestimmte Notstinde an Médglichkeiten bereit hielt. ,,Was in
Pisa geschah, ist nicht konziliaristisch zu deuten, sondern allein konservativ.” Franzen
hat ebenfalls darauf hingewiesen, daf nach den Forschungen von Posthumus Meyjes
Heinrich von Langenstein und Konrad von Gelnhausen gerade in den entscheidenden
Gedanken Marsilius von Padua nicht gefolgt sind und seine Ideen bewuflt abgelehnt
haben?’. Auch die Absetzung der Pipste in Pisa war — so muff man gegeniiber
Pichler betonen — kein beispielloses Vorgehen, wie ein Studium der Auffassungen
der Kanonisten des hohen Mittelalters, nicht zuletzt die Untersuchungen von Harald
Zimmermann zeigen?s.

Nach Pichler ist in Konstanz bis zur Flucht Johannes XXIIL. die konziliare Idee kaum
merklich zutage getreten. Erst nach der Flucht des Papstes habe sich die brennende
Frage nach einer tragfihigen Rechtsgrundlage fiir die hauptlos gewordene Versamm-
lung gestellt. Als Antwort habe man auf die konziliare Theorie zuriickgegriffen und
mit ihrer Hilfe das Konzil rechtlich zu begriinden gesucht®®. Diese Ansicht von Pichler
iiber die hauptlos gewordene Versammlung steht jedoch im Widerspruch zu seinen
spéteren Ausfiihrungen, in denen er Gregor XII. als den rechtmiifigen Papst bezeichnet
und die Neuberufung des Konzils durch Gregor XII. als Argument gegen die
Verbindlichkeit der Konstanzer Dekrete geltend macht®®. Wenn Gregor XII. der
legitime Papst war, kann man von einer hauptlos gewordenen Versammlung in

2 Foundations of the Conciliar Theory. The Contribution of the Medieval Canonists from
Gratian to the Great Schism (Cambridge 1955).

23 Wandlungen des Kirchenbegriffs im Spatmittelalter: ZSav RGkan 39 (1953) 274—361.

2 Rezension zu B. Tierney: ZSavRGkan 43 (1957) 374 ff.

25 Concilium 1 (1965) 555 ff.

28 Die Verbindlichkeit der Konstanzer Dekrete 22 f.

27 Concilium 1 (1965) 562 ff.

2 Die Verbindlichkeit 23. Zum Konzil von Pisa vgl. ]. Lenzenweger, Von Pisa nach Konstanz:
Das Konzil von Konstanz (Freiburg 1964) 36—54. Zur Frage der Papstabsetzungen: H. Zim-
mermann, Die Absetzung der Pipste auf dem Konstanzer Konzil: Das Konzil von Kon-
stanz 113—137, ebd. 114 f weitere Literatur.

 Dije Verbindlichkeit 25.

%9 Ebd. 69 f.

46



Konstanz nicht sprechen, dann war Konstanz vielmehr von Anfang an hauptlos und
besa das Konzil von Anfang an keine Rechtsgrundlage. In diesem Fall inderte die
Flucht des Papstes an der rechtlichen Struktur des Konzils nichts.

Pichler schildert anschliefend die weitere Entwicklung in Konstanz bis zum 6. April
1415 und bietet eine Textanalyse von ,Haec sancta”. Aus den Worten des Dekretes
,ordinat, diffinit, statuit, decernit et declarat” folgert er den prinzipiellen Charakter
des Dekretes und eine grundsitzliche und allgemein verbindliche Festlegung. Die
Hiufung von Pridikaten dieser Art sei nimlich in den offiziellen kirchlichen Dokumen-
ten stets das Zeichen einer grundsitzlichen und allgemeinverbindlichen Festlegung,
die fiir alle Zeiten Giiltigkeit beanspruche. Das Dekret ,Haec sancta” ist aber nach
ihm kein ausschliefliches Notstandsrecht, wie es vor allem von Johannes Hollnsteiner
interpretiert worden sei, aber auch keine dogmatische Definition, sondern habe immer-
wihrende Geltung fiir sich beansprucht. Es gilt dem Verfasser vielmehr als Kirchen-
gesetz, das eine grundlegende Aussage mache iiber die Konstitution der Kirche3!.

In einem zweiten Hauptteil behandelt Pichler die Stellungnahme der Pipste zu den
Konstanzer Dekreten. Er glaubt, es stelle von Anfang an in der Geschichte eine Selbst-
verstandlichkeit dar, daf kein KonzilsbeschluB 6kumenische Geltung erreichen kénne
ohne die Zustimmung des Papstes. Die Superioritit des Papstes iiber die Konzilien
sei auch ausdriicklich vom kirchlichen Lehramt verkiindet worden. Er fiihrt dafiir das
Glaubensbekenntnis des Kaisers Michael Palaeologus vor dem zweiten Konzil von
Lyon 1274 unter Papst Gregor X. an, in dem die Oberhoheit des Papstes iiber alle
Konzilien ganz klar zum Ausdruck komme, wenngleich auf die nihere Prizisierung
der ,praerogativa” nicht eingegangen werde®2. Hier ist jedoch zu beachten, daf das
Glaubensbekenntnis des Kaisers nicht vom Papst, sondern von der rémischen Kirche
spricht.

Auch die Ausfithrungen Pichlers iiber das Verhiltnis von Papst und Konzil nach den
Kirchenvitern bediirfen einiger Einschrinkungen3s, Fiir die spezielle Frage des Papst-
Konzil-Verhiltnisses bieten nach ihm die Kirchenviter und die christlichen Schriftsteller
der ersten Jahrhunderte so gut wie keinen Anhaltspunkt. Immerhin stehe aus dem
Faktum des pipstlichen Primates das eine fest, daf8 bei schwierigen Streitfragen und
besonders in Glaubensstreitigkeiten an den rémischen Bischof als die letzte Instanz
appelliert werden kénne und solle, und dafl es von der endgiiltigen Entscheidung durch
den Papst keine weitere Instanz und keine Appellation mehr geben kénne. Pichler
beruft sich auf das Beispiel Augustins, der zwei Konzilsbeschliisse gegen den
Pelagianismus an den apostolischen Stuhl gesandt habe, um dessen Zustimmung zu
erlangen und dadurch dem Irrtum ein Ende zu bereiten. Das in dieser Zeit entstandene
Axiom ,Roma locuta causa finita” gelte in kirchlichen Belangen ausnahmslos und
besage damit implizit die Superioritit des Papstes auch iiber die Konzilien. Die gegen-
teiligen Worte Augustinus: ,,Ecce putemus illos episcopos, qui Romae judicarunt, non
bonos judices fuisse, restabat adhuc plenarium universae ecclesiae concilium”3t hat
Pichler jedoch unberiicksichtigt gelassen?®.

Groflen Wert legt Pichler auf die Ereignisse bei der Resignation Gregors XII.3¢ und
zeigt, dal Gregor in keiner Weise auf dem Boden von ,Haec sancta” stand, sondern
im Gegenteil dieses Dekret implizit zuriickgewiesen habe. Aus dem Akt der erneuten
Konzilsberufung durch Gregor versucht er jedoch m.E. zu weitgehende Folgerungen
zu ziehen. Man braucht hier nur an die Umstinde bei der Resignation des Basler
Konzilspapstes Felix V. zu erinnern, um deutlich zu machen, daff beide Ereignisse

31 Ebd. 25 ff, 31 ff. 32 Ebd. 57 ff, 60. 3 Ebd. 62 ff. 3 CSEL 34/2, 101.

38 Dje Stelle wurde in den Auseinandersetzungen zwischen Konziliaristen und Papalisten
verschiedentlich verwertet. Vgl. dazu G. Bavaud, Un théme augustinien repris par le con-
ciliarisme: RevEAug 10 (1964) 45 ff.

38 Dje Verbindlichkeit 67 ff, 69.

47



Zugestindnisse im Interesse der Einheit der Kirche waren®. Auch aus der Tatsache,
daB der nichstfolgende Papst Gregor die Ordnungszahl XIII annahm, kann man nicht
die RechtmiBigkeit von Gregor XII. begriindens, ebenso wie aus der Namenswahl
von Johannes XXIII. nichts iiber die Legitimitit des Konstanzer Konzilspapstes
Johannes XXIII. entschieden wurde?®.

Eine eingehende Erdrterung widmet Pichler der Frage: Liegt eine pipstliche Bestitigung
des Konstanzer Konzils vort®? Er versucht im Gegensatz zu den Ansichten der
meisten heutigen Autoren den Nachweis, da auch fiir das Konzil von Konstanz die
papstliche Bestitigung der Konzilsdekrete fiir deren Giiltigkeit und Verbindlichkeit
notwendig war®’. Er weist darauf hin, auch Konrad von Gelnhausen habe die
Notwendigkeit einer pipstlichen Bestitigung klar anerkannt. Alexander V. habe am
11. Jinner 1410 die Absetzung Gregors und Benedikts ,,et omnia alia et singula quae
per concilium... facta fuerunt” ratifiziert und approbiert. In Konstanz hitten in der
dritten Generalversammlung des Konzils die beiden Kardinile Ailly und Zabarella
ihre Zustimmung zu den Besdhliissen dieser Sessio ausdriicklich von der nachfolgenden
Approbation des Papstes abhingig gemacht. Er erklirt, da zwar eine nachfolgende
ausdriickliche Bestitigung der Konstanzer Dekrete nicht nachweisbar sei, wenn auch
Martin V. manche Dekrete aus der ersten Konzilsperiode ausdriicklich anerkannte und
sie auch ausfithrte, andere Konzilsbeschliisse dagegen einfach ignorierte und sie via
facti zu beseitigen suchte®2.

Aus der Bulle , Inter cunctas’®3 vom 22, Februar 1418 ergibt sich nach Pichler fiir die
Einstellung Martins V. zum Konstanzer Konzil folgendes: Der Papst anerkenne das
Konzil in seiner Gesamtheit als rechtmifige Versammlung und zitiere dessen Maf-
nahmen und Erlisse durchaus positiv und zustimmend. Gleichzeitig treffe er dazu
Ausfiihrungsbestimmungen und nehme damit das Recht der offiziellen Interpretation
fiir sich in Anspruch. Dariiber hinaus bezeichne er die Funktion des Konzils im
Verhiltnis zum Papst mit der traditionsgebundenen Formulierung ,sacro approbante
concilio” als blo8 beratende Willensiuerung, wobei der entscheidende Faktor fiir
die Rechtswirksamkeit eines Konzilsbeschlusses die Stimme des Inhabers der Cathedra
Petri seit4. Auch hier scheint mir Pichler aus den Worten ,,sacro approbante concilio”
— mit Hinweis auf den Gebrauch des Wortes bei den mittelalterlichen General-
konzilien — zuviel herausholen zu wollen. Gerade das Beispiel des Konzils von Vienne
zeigt, daB auch auf den mittelalterlichen Konzilien die Viter ihre Zustimmung zu
pépstlichen Entscheidungen nicht gegeben haben. So fiigte sich z. B. in Vienne die vom
Konzil gebildete Kommission nicht dem Willen des Papstes und weigerte sich, die
Templer ohne Verhor zu verurteilen, und das Papsttum blieb vor einer groSen Schmach
bewahrts, Es kommt hinzu, daff man die Worte ,,sacro approbante concilio” auch so

31 Vgl. dazu die Darstellung bei Pastor 1 403; Fliche-Martin XV 15 £; ]. Gill, Constance et
Bale-Florence (Paris 1965) 290 f; vgl. auch das Urteil von W. Brandmiiller: RQ 62 (1967)
6: ,Weil man also keinem von den drei Pritendenten mehr Rechtm#Bigkeit zugestehen
wollte, als den anderen, weil man aber zugleich die Geneigtheit keines von ihnen zur
Abdankung verscherzen wollte, nannte man die Pipste, die keine waren. Kein anderer
Grund als dieser war auch dafiir maigeblich, daB das Konzil Gregor XII. die Formalitit
einer nachtriglichen Konzilsberufung durch ihn zugestand.”

38 Dje Verbindlichkeit 70.

3 G. Schwaiger, Johannes XXIII.: LThK2 V 995; R. Biumer, Papstliste: LThK2 VIII 54—59.

40 Die Verbindlichkeit 71 ff.

41 Ebd. 76 f.

42 Ebd. 73, 84 f.

43 Mansi 27, 1204—1215; H. v. d. Hardt, Magnum oecumenicum Constantiense concilium IV
(Frankfurt-Leipzig 1699) 1518—1531.

4 Dije Verbindlichkeit 85.

4 Vgl. dazu das Urteil von E. Iserloh, Gestalt und Funktion der Konzilien in der Geschichte
der Kirche: Ekklesia (Festschrift fiir Bischof Wehr, Trier 1962) 162.

48



interpretieren kann, daf die Erlisse des Papstes die Billigung durch das Konazil
voraussetzen und der Papst keine Entscheidung ohne Zustimmung des Konzils zu
treffen vermag?.

Nach Pichler hat Martin V. durch die , Interrogationes” der Bulle ,Inter cunctas” die
Konzilserlidsse erginzt und stelle damit seine eigene pépstliche Autoritidt zumindest
ebenbiirtig neben die des noch versammelten Konzils. ,Dadurch nimmt der Papst
fiir sich das Recht in Anspruch, in der Ausfithrung der Konstanzer Konzilsdekrete
sich selbst das letzte Wort vorzubehalten. Diese praktische Haltung aber zeigt, da8
er von einer Superioritit des Konzils nichts wissen will und somit auch die dies-
beziiglichen Dekrete von der generellen Bestitigung des Konzils stillschweigend aus-
nimmt#?,” Erstaunlicherweise hat jedoch Pichler die Frage in der Bulle, die m.E.
ein wesentliches Argument gegen die Verbindlichkeit der Konstanzer Dekrete dar-
stellt, nicht erwihnt. Sie lautet: , Item utrum credat, quod papa ... sit successor beati
Petri habens supremam auctoritatem in ecclesia dei‘s.”

Es ist interessant, dal die Konziliaristen sich zwar bereits sehr frith auf die Bulle
,Inter cunctas” zur Begriindung der Okumenizitit des Konstanzer Konzils berufen
haben*?, jedoch die Frage, ob der zu Befragende glaube, der kanonisch gewihlte Papst
besitze die hochste Gewalt in der Kirche, weithin ausgeklammert haben. Die gleiche Fest-
stellung gilt z. T. fiir die neueren Diskussionen iiber die Konstanzer Dekrete. So ver-
werten z. B. Paul de Vooght®® und Hans Kiing5* die ihnen zusagenden Stellen aus der
Bulle als Argument fiir ihre Thesen, erwihnen aber nicht die Aussagen der Bulle iiber
die hochste Gewalt des Papstes in der Kirche, obschon auch dieser Text sich bereits
in deutscher Ubersetzung bei Hefele findet und Denzinger die Stelle ebenfalls abge-
druckt hat. Diese Feststellung ist um so erstaunlicher, als de Vooght ausdriicklich sich
gegen die Theologen wendet, ,die einen immerhin sehr klaren Text in einem Sinn
auslegten, den er nicht hat"%2, Noch iiberraschender ist es, dal auch Pichler sie iibergeht.
Er fithrt dagegen die Bulle ,In eminentis’5® vom gleichen Tage®® an, in der deutliche
Anzeichen dafiir zu finden glaubt, da8 Martin V. die Beschliisse der dritten bis fiinf-
ten Sitzung stets von einer Anerkennung ausgenommen habe. Sie seien vom Papst
nicht bestitigt worden®, sie kénnten deshalb keine Giiltigkeit und Verbindlichkeit
beanspruchen. Er habe sie zudem durch eine positive Rechtshandlung im Kern ge-
troffen und auBer Kraft gesetzt: durch das Verbot vom Papst an das Konzil zu
appellieren®®.

48 Die Verbindlichkeit 82. 47 Ebd. 81. 48 Hardt 1V 1528.

4 Das tat z. B. bereits Johannes von Segovia; dazu R. Bdumer, Das Konzil von Konstanz
354, Auch bei Cesarini findet sich dieser Hinweis; vgl. dazu P. de Vooght ebd. 376. Uber
die Rolle, die die Bulle ,Inter cunctas” in den Diskussionen zwischen Papalisten und
Konziliaristen bis zur Leipziger Disputation spielte, werde ich an anderer Stelle berichten.

%0 Le concile et les conciles (Paris 1960) 158 ff, deutsche Ubersetzung: Das Konzil und die
Konzile (Stuttgart 1962) 183 ff; ders., Les pouvoirs du concile et 'autorité du pape (Paris
(1965) 71 ff. In spiteren Verdffentlichungen (,Irénikon” 1963, 65 und ,Istina” 1963, 74)
geht de Vooght zwar auf die erwihnte Stelle aus der Bulle ,,Inter cunctas” ein und berichtet
iiber ihre Verwertung durch Torquemada. Vgl. jetzt auch P. de Vooght, Les pouvoirs du
concile (1965) 153.

81 Strukturen der Kirche (Freiburg 1962) 251.

52 Deutsche Ubersetzung: Das Konzil und die Konzile (Stuttgart 1962) 183.

53 Hardt IV 1531; Mansi 27, 1215—1220.

84 Uberraschend ist die von Pichler geiibte Riicksicht auf die unhaltbare Annahme von
A. Schénmetzer in der neuesten Ausgabe des Denzinger 1198 und 1247, in der die Bulle
auf den 1. September 1425 verlegt wird, obschon die Bulle in allen Ausgaben die Angabe:
Constantiae VIII Kal. Martii anni I trdgt und Pichler selbst schreibt (86): Damit steht die
Datierung fiir den 22. Februar 1418 fest. Trotzdem bemerkt er in der Anmerkung: einen
Beweis fiir diese Angabe (1. 9. 1425) werde vielleicht der von A. Schénmetzer ange-
kiindigte ,,Appendix” zum Enchiridion bringen.

55 Die Verbindlichkeit 94.

5 Ebd. 94 ff.



In Anlehnung an meinen Beitrag iiber das Verbot der Konzilsappellation Martins V.
in Konstanz®? schildert er den Anlaf und die Umstinde des Verbotes. Die polnische
Appellation erfolgte am 1. Mai 1418 in der Franziskanerkirche in Konstanz, ihre
Ubergabe an den Papst am 4. Mai 1418. Die Antwort Martins V. war das Verbot jeder
Konzilsappellation am 10. Mai des gleichen Jahres®. Pichler vertritt die Ansicht,
Gerson habe gewuflt, da8 mit diesem Verbot der Lehre von der Konzilssuperioritit der
Todessto versetzt worden sei. Er habe deshalb zur Feder gegriffen und noch im
Mai 1418 seinen ,Tractatus quomodo et an liceat in causis fidei a summo Pontifice
appellare’®” verfait. Darin zerpfliicke er das Verbot des Papstes mit einer Unzahl von
Griinden und Beweisen, die mehr eine gerissene Dialektik als eine ernsthafte Beweis-
fiihrung darstellten und die nur die uneingestandene Erkenntnis der Unhaltbarkeit
seiner eigenen Position verbergen sollte®. Dieses Urteil zeigt m. E. wenig Verstindnis
fiir Gerson und unterstellt ihm Griinde und Motive, die nicht bewiesen sind. Mit den
Ausfiihrungen von A. Combes ,,La theologie mystique de Gerson®!” zu diesem Fragen-
kreis hat Pichler sich nicht auseinandergesetzt.

Das Verbot der Konzilsappellation hat Martin V. grundsitzlich verstanden. Diese
von mir vertretene Auffassung, die Pichler iibernimmt, steht zwar im Gegensatz zu
den Ansichten von Karl August Fink®, Hans Kiing®® und Paul de Vooght®, der
inzwischen meiner Auffassung zugestimmt hat. Aber wenn wir die Quellen befra-
gen — die Aussagen Gersons und die Briefe an den Hochmeister des Deutschen Ordens
— ergibt sich: Sowohl nach Gerson, der wortlich erklirt, eine Appellation sei nach Mar-
tin V. in nullo casu erlaubt, als auch nach Peter von Wormditt hat das Verbot Mar-
tins V. grundsitzlichen Charakter. Diese Interpretation wird bestitigt durch den Brief
Martins V. an Konig Wladislaus®® von 1425 und die Haltung Martins V. im Passauer
Bistumsstreit®®, M. E. bestitigt auch die Stellungnahme konziliaristischer Autoren den
grundsitzlichen Charakter des Verbots der Konzilsappellation. So verwarf selbst Wil-
helm von Ockham ein uneingeschrinktes Appellationsrecht. In seinem , Tractatus
contra Benedictum” betonte er, wenn man auch regulariter vom Papst nicht appellieren
konne, diirfte man jedoch in einigen Spezialfillen appellieren, z. B. im Falle der Hiresie
und bei notorischen Verbrechen des Papstes, durch die er der Kirche Argernis gebe®?.

Einer Korrektur bediirfen die Ausfiihrungen von Pichler iiber die Anfinge des Appella-
tionsverbotes. Er behauptet: , Tatsichlich aber geht das Verbot der Konzilsappellation
nicht auf den einseitig iibertriebenen Papalismus zuriick, sondern auf die jahrhundert-

87 Das Konzil von Konstanz 157—213.

8 Dije Verbindlichkeit 97 f.

8 Der Text ist jetzt nach der neuen Ausgabe von P. Glorieux, Oeuvres (Paris 1960 ff) zu
zitieren. Die Schrift ebd. VI 283 ff.

6 Dije Verbindlichkeit 99.

61 2 Bde (Rom 1963—1965). Die Griinde Combes ebd. II 270 fiir den 10. Mirz 1418 als Datum
des Appellationsverbotes sind zwar unhaltbar. Wie ich in meinem Aufsatz in der Kon-
stanz-Festschrift gezeigt habe, wird das Datum vom 10. Mai nicht nur durch die
Handschriften, sondern auch durch die Berichte des Generalprokurators des deutschen
Ordens und die Quellen iiber den Appellationsakt am 1. Mai 1418 in Konstanz bestitigt.

82 K. A. Fink, Zur Beurteilung des grofen abendlindischen Schismas: ZKG 73 (1962) 340.

8 Strukturen der Kirche 250.

“ Istina 9 (1963) 63. Seine Zustimmung zu meiner Ansicht: Les pouvoirs du concile (Paris
1965) 75 Anm. 57 ,Il ne me parait pourtant pas improbable que Martin V ait projeté de
condamner dans sa bulle mort-née indifféremment tout appel du pape au concile. Si
Martin V n‘avait voulu couper court qu‘a des appels injustifiés et déraisonnables, on
comprendrait plus difficilement la violence et 'ampleur de la réaction de Gerson. En cela,
je suis d’accord avec R. Biumer (Das Verbot..., pp. 208 sv.).

8 Abgedrudkt: Das Konzil von Konstanz 211.

8¢ Vgl. dazu G. Koller, Princeps in ecclesia (Wien 1964) 163 ff, 206. Pichler, Die Verbindlich-
keit 105 ff. Zu Koller vgl. meine Besprechung: HJ 85 (1965) 400 ff.

87 Ockham, Opera politica III (Manchester 1956) 259 f, 295.

50



L]

alte rechtliche und dogmatische Tradition der Kirche, die allerdings im Laufe des
letzten Jahrhunderts bedenklich verdunkelt worden war und teilweise iiberhaupt in
Vergessenheit geraten zu sein scheint®®”. Diese Tradition habe sich wie von selbst
aus der Reflexion iiber das Wesen und die Auswirkungen des Primats der Nachfolger
Petri ergeben. Da der Papst die hichste Instanz bilde, kénne von seinem autoritativen
Spruch nicht an eine noch héhere Instanz appelliert werden, da eine solche nicht
existiere. Als das ilteste lehramtliche Dokument fiir diese Uberzeugung nennt er die
Epistola ,Valde mirati®”. Zwar hatten seit dem 5. Jahrhundert die Pipste versucht,
den Anspruch der Endgiiltigkeit von Entscheidungen des apostolischen Stuhles zu erhe-
ben, gegen die es keine Appellation an eine héhere Instanz gebe. Diese Forderungen
hatten z. B. Zosimus im Jahre 418 und Bonifaz I. im Jahr 422 gestellt, aber sie waren
damit noch nicht anerkannt. Man braucht nur auf die Haltung der afrikanischen Kirche
hinzuweisen, u. a. auf den Kanon des 20. Konzils von Karthago ,,ut nullus ad Roma-
nam ecclesiam audeat appellare™”, ferner auf die oben angefiihrte Aussage von Augu-
stinus ,Ecce putemus...””, Die Lehre, eine Appellation vom Papst an das Konzil
sei rechtmifigerweise nicht méglich, hatte nicht Martin V. — wie Pichler meint? — erst-
mals ausdriicklich in der Form eines Verbotes ausgesprochen, sondern vor Martin hatte
z.B. Gregor XII. im Jahre 1408 die Appellation vom Papst an das Konzil als einen
hiretischen Irrtum bezeichnet. Ein Jahr vorher hatte bereits Benedikt XIII. ein Appel-
lationsverbot ausgesprochen, wenn die Pipste auch mit ihren Verboten nicht durch-
dringen konnten, wie ein Blick in die Geschichte der Konzilsappellationen zeigt?3.

In seinen weiteren Ausfiihrungen erdrtert Pichler die Stellungnahme Eugens IV. zum
Konstanzer Dekret ,Haec sancta”. Er erwihnt die unkluge Konzilspolitik Eugens IV.,
seine Auflésung des Konzils von Basel, den anschlieBenden Kampf zwischen Papst und
Konzil, der mit dem Einlenken des Papstes in der Bulle ,,Dudum sacrum” endete?.
Nach einer kurzen Schilderung der weiteren Entwicklung in Basel geht Pichler auf den
erneuten offenen Bruch zwischen Papst und Konzil ein, der durch den Streit iiber den
Tagungsort fiir das Unionskonzil mit den Griechen veranlalt wurde. Seine Darstellung
des geschichtlichen Ablaufs in Basel ist an einigen Stellen korrekturbediirftig. So
wurde der Vorschlag zur Uberwindung des Schismas, ein Konzil an einen dritten Ort
zu berufen, nicht erst 1441 gemacht, sondern er stammt bereits aus dem Jahre 1438.
Auch sein Vorwurf gegen Friedrich III. — statt den Beschluf, ein neues Konzil an
einem dritten Ort zu versammeln, anzunehmen, habe der Kénig die Entscheidung auf
einen neuen Reichstag, der am 11. November 1441 in Frankfurt beginnen sollte, ver-
schoben - wird der damaligen Problematik nicht gerecht. Denn die Frage der Konzils-
berufung konnte nicht von Friedrich III. allein entschieden werden, sondern machte das
Einverstindnis der iibrigen europdischen Michte, nicht zuletzt des Papstes und der
Basler Konzilsviter erforderlich. Der Satz Pichlers: , Daf der Papst von diesen Vor-
gingen und Verhandlungen informiert war, kann wohl angenommen werden. Seine
unmittelbare Stellungnahme dazu ist allerdings unbekannt™” zeigt, daff dem Verfasser
die umfangreichen Verhandlungen um ein Zustandekommen eines dritten Konzils

3 Die Verbindlichkeit 103 f.

68 Pichler schreibt den Brief Damasus L. zu, hier handelt es sich natiirlich um einen Schreib-
fehler, nicht Damasus, sondern Gelasius I. ist gemeint. Der Text CSEL 35, 369 ff. Mansi
VIII 49.

70 Vgl. dazu Ch. Munier, Un Canon indédit du XXeConcile de Carthage ,,Ut nullus ad Roma-
nam Ecclesiam audeat appellare” RSR 40 (1966) 113—126.

11 CSEL 34/2, 101.

7 Dje Verbindlichkeit 104.

7 Hier sei nur an die Appellationsverbote Martins V., Pius IL., Sixtus IV., Julius IL und
Leos X. erinnert.

 Die Verbindlichkeit 107 fF.

5 Ebd. 125.

- 51



unbekannt sind’. Fiir die Stellungnahme Eugens IV. zum Konstanzer Superioritéts-
dekret fithrt Pichler anschliefend die Bulle ,,Etsi non dubitemus” an, die er in Uber-
nahme meiner Ansicht auf den 20. April 1441 verlegt?. Er weist daraufhin, daf die
Bulle lange Zeit so gut wie unbekannt war, und gibt im Anschlu an meine Ausfiih-
rungen eine Inhaltsangabe der Bulle, in der das Dekret ,Haec sancta” verworfen
wurde.

Damit schlieft die anregende Studie von Pichler iiber die Interpretation und Verbind-
lichkeit der Konstanzer Dekrete, die eine gute Zusammenfassung der bisherigen
Stellungnahmen gibt und die Diskussion an nicht wenigen Stellen weiterfiihrt. Seine
Ausfiihrungen zeigen, daBl der Verfasser sich mit Fleif in den schwierigen Fragen-
kreis eingearbeitet hat. Angesichts der Fiille der neuerschienenen Literatur zur Kon-
ziliengeschichte hitte es sich vielleicht empfohlen, das Thema nicht so weit zu
spannen. So konnte er die reiche Literatur der letzten Jahre nur unvollstindig verar-
beiten. Sein Versuch, das Konstanzer Superiorititsdekret durch eine genaue Analyse
des Textes zu interpretieren, war ein fruchtbarer Ansatzpunkt. Das zeigt auch der so-
eben erschienene Beitrag von Walter Brandmiiller: ,Besitzt das Konstanzer Dekret
,Haec sancta’ dogmatische Verbindlichkeit™?” Auch Brandmiiller wendet sich ent-
schieden gegen die Ansicht von Paul de Vooght und Hans Kiing, das Dekret ,Haec
sancta” enthalte eine dogmatische Definition. Er begriindet ebenfalls seine Ansicht
mit einer formalen und inhaltlichen Analyse des Dekretes ,Haec sancta™”. Bei seinem
Uberblick iiber die Frage, wie die Kirche des 15. Jahrhunderts , Haec sancta” verstan-
den hat, verweist er u. a. auf die Kontroversen zwischen Leonardus Statius und seinen
Gegnern iiber das Verhilinis von Papst und Konzil im Sommer 1416 in Konstanz.
Sie zeige, daf8 die papalistische Ansicht in Konstanz auch nach 1415 noch frei disku-
tiert werden konnte, man also das Dekret ,,Haec sancta” nicht als dogmatische Defini-
tion verstanden habe. Durch seine Forschungen zur Geschichte des Konzils von Pavia-
Siena ist er in der Lage, bisher unbekannte Aussagen anzufiihren, die bestitigen, da8
auch in Siena ,Haec sancta” nicht als lehramtliche Entscheidung interpretiert wurde.
Die gleiche Feststellung trifft er fiir das Konzil von Basel, wo das Superiorititsdekret
erst am 16. Mai 1439 als Glaubenswahrheit erklirt werden mufite, um einen Grund
fiir die Absetzung Eugens IV. zu finden. In diesem Zusammenhang ist erginzend hin-
zuweisen auch auf das Bemiihen der deutschen Fiirsten, von Eugen IV. eine Bestiti-
gung des Konstanzer Superiorititsdekretes zu erhalten. Von hier aus wird ebenfalls
deutlich, daf ,,Haec sancta” nicht als dogmatische Entscheidung verstanden wurde.

Beachtenswert ist auch das Argument, das Brandmiiller aus der feierlichen Bestitigung
des Konzils von Siena 1424 durch Martin V. anfiihrt. Er wendet sich hier gegen die
Ansicht von de Vooght, Martin V. habe die Konstanzer Dekrete bestitigt, der dafiir
die viel diskutierte Auflerung des Papstes in Zusammenhang mit der Zuriickweisung
der Konzilsappellation der Polen in Sachen des Dominikaners Falkenberg anfiihrt.
Die Aussage Martins ,,quod omnia et singula determinata et conclusa et decreta in
materiis fidei per praesens sacrum concilium generale Constantiense conciliariter,
tenere et inviolabiliter observare volebat . . .8 sei miindlich im Verlauf einer stiirmi-
schen Szene gefallen. , Daf8 die Bestitigung eines Allgemeinen Konzils durch einen
Papst in anderen Formen vorgenommen zu werden pflegte, zeigte Martin V. deutlich,
als er das Konzil von Siena durch die Bulle ,,Ad sacram Petri sedem8!” feierlich besti-

7 Vgl. fiir die Zusammenhiinge meinen Beitrag in der Jedinfestschrift: Eugen IV. und der
Plan eines ,,Dritten Konzils” zur Beilegung des Basler Schismas: Reformata Reformanda I
(Miinster 1965) 87—128.

‘17 Vgl. dazu R. Biumer, Die Stellungnahme Eugens IV. zum Konstanzer Superioritatsdekret:
Das Konzil von Konstanz 337 ff. Zur Frage der Datierung ebd. 344 Anm. 43,

8 RQ 62 (1967) 1—17.

‘9 Ebd. 4 ff. 80 Hardt IV 1550, 1557 £. 8t Mansi 28, 1073 ff.

52



tigte®2.” Nach Brandmiiller unterlagen, da das Konzil von Konstanz wihrend des
Schismas legitimer, wenn auch subsididrer Triger der obersten Gewalt in der Kirche
war, weder die dogmatischen noch die diszipliniren Dekrete des Konzils hinsichtlich
ihrer Giiltigkeit einem Zweifel. Mit der Wahl Martins V. sei die oberste kirchliche
Autoritit vom Konzil wieder auf den Papst iibergegangen.” Von da an wurden denn
auch die Dekrete des Konzils nicht mehr mit ,,Sacrosancta generalis Constantiensis
Syncdus” intituliert, sondern, weil im Namen des Papstes erlassen, mit der Formel
,Martinus episcopus servus servorum dei...” eingeleitet. Sie bedurften aus diesem
Grunde ebensowenig einer Bestitigung wie die vor der Papstwahl im Namen des
Konzils erlassenen Dekrete83.”

So bestitigen die letzten Verdffentlichungen zur Frage der Verbindlichkeit der Kon-
stanzer Dekrete ihren rechtlichen nicht aber dogmatischen Charakter und zeigen, ,,daf
die Auffassung de Vooghts und Kiings den historischen Tatsachen nicht gerecht
wirds4,”

BERICHTE

ANDRE HEIDERSCHEID
Die Kirche im zweiten Jahr nach dem Konzil

In unserem Uberblick iiber das erste nachkonziliare Jahr! schrieben wir von einer
Schwerpunktverlagerung des offentlichen Interesses von Rom weg in einzelne Teil-
gebiete der Kirche, denen, wie beispielsweise den Niederlanden, iiberall und bis in die
nichtchristlichen Kreise hinein, ein nachhaltiges Augenmerk gewidmet wurde.

Uns diinkt heute, daB sich in dieser Beziehung inzwischen ein neuer Wandel vollzogen
hat, jedenfalls bis zu einem gewissen Grade. Schon zu Ende des verflossenen Jahres,
besonders aber im Laufe der jiingsten Monate, ist Rom wieder stirker ins offentliche
Blickfeld geriickt, sei es durch Interventionen, Entscheidungen, Verdffentlichungen oder
sonstige Ereignisse, die direkt aufmerken liefen oder einfach nicht iiberhért, respek-
tive iibersehen werden konnten, sei es durch die von aufen her an Rom herange-
tragenen Probleme. Zu dem kommt, daf es in den andern Teilen der Kirche anschei-
nend ruhiger geworden ist, da8 der vor Monaten festgestellte GirungsprozeB weniger
Aufsehen erregt oder von andern Ereignissen iiberdeckt wird®, was zwangsliufig zu
einer Aufwertung aller rémischen Verlautbarungen, soweit sie nicht von sich aus eine
besondere Beachtung verdienten, fithren mufite.

Konnte das alles unter Umstinden noch als ein nur stirkeres Hervortreten des rémi-
schen Pols im gesamtkirchlichen Dialog bewertet werden, so hat mit Beginn der
Bischofssynode am vergangenen 29. September Rom doch uniiberseh- und uniiberhor-
bar wieder eine absolut dominierende Stellung eingenommen. Das Interesse, das die
Offentlichkeit durch die Kanile der Weltpresse der Bischofssynode entgegenbringt,
mag weniger intensiv sein als wihrend des Zweiten Vatikanischen Konazils, nicht zu
leugnen aber ist, da8 die Beratungen der Bischéfe weithin lebhafter Aufmerksamkeit
begegnen und alles andere Geschehen im kirchlichen Bereich in den Hintergrund drin-
gen.

Doch wie stellt sich die kirchliche Entwicklung, so weit wir sie jetzt iiberblicken kén-

82 RQ 62 (1967) 16. & Ebd, 16 f. 8 Ebd. 2.

1 Siehe ThPQ 115 (1967), 177—186.
2 So ist es beispielsweise um die niederlindische Pastoralsynode oder einzelne Eucharistie-
experimente bedeutend ruhiger geworden.

53



