
IEF

Moraltheologie oder christliche Ethık?
] Literaturbericht
Harry Hoefnagels, geworden CEINP „Soziologie des Sozialen‘, kommt einem
jJüngst veröffentlichten Aufsatz® e  ©& der traditionellen oral-
theologie zu folgendem Aufsehen erregenden Ergebnis): „Die kirchliche gkei hat
nicht mehr dem Menschen Ffrüherer Zei tun, der gewohnt W: sich in allen
Lebensbereichen der überlieferten rdnung fügen, und der, ohne nach dem Warum zZzu
fragen, der Führung geiner Vorgesetzten Sie hat jetzt miıt einem enschen zu tun,
dem überall en das Recht zugestanden WIT|  d, se: zu urteilen. Damut aber
scheint die eit ıner  @. von oben dekretierten Moral endgültig vorbei sein.  H  ‘& Angesichts
eser Prognose sich rage, auf we. und Weise die Moraltheologie vonmn
den oppositionellen Strömungen, die Hoefnagels im Auge hat, Kenntnis zu nehmen bereit
bzw. der Lage ist. Darauf soll der folgende Literaturbericht eıne 'or! geben.

Zur Charakterisierung des
Der Literaturbericht knüpft n das, Vas Franz Böckle VOrTr über die

der Moraltheologie nachweisbaren Bestrebungen zZzu bemerken hattet Denn nach wWwıe
VOIr ist die stärkere Betonung des Personalen das egen, das die moraltheolo-
gische Diskussion kreist. Mit der Formulierung „Moraltheologie oder christliche Ethik?”
coll auf dieses Anliegen eZug SCHNOHUNEN Sein. Die Frage, mi1t der sich der
folgende Literaturbericht beschäftigt, könnte‘ auch umschrieben werden: inwieweit
(Ot die moraltheologische Diskussion der Gegenwart erkennen, das besondere
Interesse der Moraltheologen nicht sehr der alc Normensystem verstandenen Mo-
raltheologie als vielmehr dem Respekt und der ertschätzung des ]  S vVon der
Eigenart der Menschperson her begreifenden csittlichen Phänomens gilt? Das ist
aber eine Fragestellung, die der Ehtik eigen ist. Mit der zweifelsohne r“  B- fragwürdi-

Wortverbindung „christliche soll also se1ın, eiıne der (philosophi-
schen) Et+  - eigene Fragestellung 1M Bereich der Moraltheologie Werk ist.

Der Nachweis dafür soll auf eifache Weise erbracht werden: einmal durch
einen Einblick In die Literatur, die den Niederschlag der moraltheologischen Dis-
kussion über die moderne Eheproblematik arstellt, und dann durch eıne Umschau

jenen Veröffentlichungen, die sich ZUT rage nach der Erneuerung der Moraltheolo-
gie allgemein und grundsätzlich außern. Nur auf diese We  155e sich e1n Eindruck
vermitteln Von der umfassenden Problematik, die von der Moraltheologie der egen-
wart bewältigt werden muß

Diese umfassende Problematik wird noch verschärft durch die igenart, mut der die
moraltheologische Diskussion der jüngsten ergangenheit geführt worden ist. In
mehrfacher Hinsicht wWweis diese Diskussion Besonderheiten auf, die nich:  en selbstver-
ständlich sind und auf die gerade deswegen Anfang dieses Literaturberichtes auf-
merksam gemacht werden muß
a} Als bedeutungsvollste Besonderheit ist die Tatsache Zu verzeichnen, die tat-
sächlich umwälzend wirkenden und auf eine Neuorientierung der Moraltheologie ab-
zielenden, von den einen als aufreizend empfundenen, VOo den andern als fortschritt-
lich begrüßten Thesen -  er schriftlich xiert worden sind. Obgleich von ihnen

Einführung z  {z das soziologische Denken. Geleitwort von Hans Freyer. Essen 1966.
* Erneuerung der Moral. Soziologische Erwägungen Zu einigen Tendenzen ozn.  & modernen

Denken, + Wort und ahrheit 21 (1966) 1, 178—190; ehe
- Zur Reaktion der Moraltheologen vgl Kraus, Um Wissenschaftlichkeit der oral-

theologie. Kritisches ZUFC heutigen Problemlage, FZThPh (1966/67) bes

Siehe den Artikel Bestrebungen in der Moraltheologie, Fragen der Theologie eute
Einsiedeln ürich Köln 1957, 425—446.

59

JOSEF RIEF 

Moraltheologie oder christliche Ethik? 
Ein Literaturberidtt 
Harry Hoefnagels, bekannt geworden durch seine „Soziologie des Sozialen111, kommt in einem 
jüngst veröffentlichten Aufsatz1 im Hinblick auf die Chancen der traditionellen Moral­
theologie zu folgendem Aufsehen erregenden Ergebnis3 : ,,Die kirchliche Obrigkeit hat es 
nicht mehr mit dem Menschen früherer Zeiten zu tun, der gewohnt war, sich in allen 
Lebensbereichen der überlieferten Ordnung zu fügen, und der, ohne nach dem Warum zu 
fragen, der Führung seiner Vorgesetzten folgte. Sie hat es jetzt mit einem Menschen zu tun, 
dem überall im Leben das Recht zugestanden wird, selbständig zu urteilen. Damit aber 
scheint die Zeit einer von oben dekretierten Moral endgültig vorbei zu sein/' Angesichts 
dieser Prognose erhebt sich die Frage, auf welche Art und Weise die Moraltheologie von 
den oppositionellen Strömungen, die H. Hoefnagels im Auge hat, Kenntnis zu nehmen bereit 
bzw. in der Lage ist. Darauf soll der folgende Literaturbericht eine Antwort geben. 

A. Zur Charakterisierung des Beridttes 
1. Der Literaturbericht knüpft an an das, was Franz Bödcle vor 10 Jahren über die in 
der Moraltheologie nachweisbaren Bestrebungen zu bemerken hatte4• Denn nach wie 
vor ist die stärkere Betonung des Personalen das Anliegen, um das die moraltheolo­
gische Diskussion kreist. Mit der Formulierung „Moraltheologie oder christliche Ethik?" 
soll auf genau dieses Anliegen Bezug genommen sein. Die Frage, mit der sich der 
folgende Literaturbericht beschäftigt, könnte· auch so umschrieben werden: Inwieweit 
läßt die moraltheologische Diskussion der Gegenwart erkennen, daß das besondere 
Interesse der Moraltheologen nicht so sehr der als Normensystem verstandenen Mo­
raltheologie als vielmehr dem Respekt und der Wertschätzung des nur von der 
Eigenart der Menschperson her zu begreifenden sittlichen Phänomens gilt? Das ist 
aber eine Fragestellung, die der Ehtik eigen ist. Mit der zweifelsohne recht fragwürdi­
gen Wortverbindung „christliche Ethik" soll also gesagt sein, daß eine der (philosophi­
schen) Ethik eigene Fragestellung im Bereich der Moraltheologie am Werk ist. 
2. Der Nachweis dafür soll auf zweifache Weise erbracht werden: einmal durch 
einen Einblick in die Literatur, die den Niederschlag der moraltheologischen Dis­
kussion über die moderne Eheproblematik darstellt, und dann durch eine Umschau 
in jenen Veröffentlichungen, die sich zur Frage nach der Erneuerung der Moraltheolo­
gie allgemein und grundsätzlich äußern. Nur auf diese Weise läßt sich ein Eindruck 
vermitteln von der umfassenden Problematik, die von der Moraltheologie der Gegen­
wart bewältigt werden muß. 
3. Diese umfassende Problematik wird noch verschärft durch die Eigenart, mit der die 
moraltheologische Diskussion in der jüngsten Vergangenheit geführt worden ist. In 
mehrfacher Hinsicht weist diese Diskussion Besonderheiten auf, die nicht selbstver­
ständlich sind und auf die gerade deswegen am Anfang dieses Literaturberichtes auf­
merksam gemacht werden muß. 
a) Als bedeutungsvollste Besonderheit ist die Tatsache zu verzeichnen, daß die tat­
sächlich umwälzend wirkenden und auf eine Neuorientierung der Moraltheologie ab­
zielenden, von den einen als aufreizend empfundenen, von den andern als fortschritt­
lich begrüßten Thesen nicht schriftlich fixiert worden sind. Obgleich man von ihnen 

1 Einführung in das soziologische Denken. Geleitwort von Hans Freyer. Essen 1966. 
1 Erneuerung der Moral. Soziologische Erwägungen zu einigen Tendenzen im modernen 

Denken, in: Wort und Wahrheit 21 (1966) 1, 178-190; siehe 185. 
3 Zur Reaktion der Moraltheologen vgl. ]. Kraus, Um die Wissenschaftlichkeit der Moral­

theologie. Kritisches zur heutigen Problemlage, in: FZThPh 13/14 (1966/67) 23-46, bes. 
23-25. 

' Siehe den Artikel: Bestrebungen in der Moraltheologie, in: Fragen der Theologie heute. 
Einsiedeln-Zürich-Köln 1957, 425--446. 

59 



nı durch Hörensagen erfahren hat bzw. durch Tageszeitungen unterrichtet worden
ist, haben doch gerade 661e die Jungste moraltheologische Diskussion entscheidend m1t-
bestimmt. Wirkend nach Art des Steinbrechs (Saxifraga) der Hochgebirge, haben diese
meist ım kleinen Kreis vorgetragenen und leidenschaftlich vertretenen Thesen
mindesten bewirkt, bestimmte b}ragen überhaupt diskutiert, Tabus abgebaut
wurden. 5o ist etwa die Auseinandersetzung über moderne Eheprobleme der Often-
eit und Unbekümmertheit, mıit der 611e ging, und icht zuletzt mıiıt dem
Ergebnis, das S1e theoretisch und VOor lem praktisch gezeıitigt hat, ohne jene gezielten,
aber kaum einmal schriftlich niedergelegten Thesen, die überkommene Anschauungen

der Lächerlichkeit auslieferten, nicht zu verstehen.
Das Besondere an der moraltheologischen Diskussion der Gegenwart, s1e

nämlich gleichsam auf Schleichwegen ihr Ziel Zu erreichen sucht, ist auch feststellbar
dort, SI als ausgesprochen wissenschaftliche Auseinandersetzung geführt worden
ıst und als solche ihren chriftlichen Niederschlag gefunden hat Es fällt nämlich auf,

moraltheologische Probleme auch von Moraltheologen zunehmendem auf
die pastoraltheologische ene transferiert und unter diesem Aspekt abgehandelt WUulr«-
den Auf den ersten Blick scheint diese Verlagerung der Fragestellung auf eıne andere
Ebene WETÄBAOLG ELC QAAO VEVOG abgetan werden zu können, bei näherem Zusehen
aber zeigt sich, daß das methodisch sich icht zulässige Vorgehen die Methode ist,
ın der sich die Neue Ora ankündigt.
C} Endlich mufß schon vermerkt werden, daß der moraltheologischen
Diskussion Uum teilweise cehr subtile und für die breite Oftentlichkeit sicher
nicht ohne weiters durchsichtige Probleme keineswegs ur die Moraltheologen etei-
ligt Jaren und csind. Umfang und Intensität der Diskussion sind zu begreifen,
wenn E weiß und berücksichtigt, die extrem fortschrittlichen und darum refor-
mer1s  e&  ch wirkenden Thesen mehr als einmal durch hohe und höchste kirchliche Wiür-
denträger etwas wWwIe eine religiöse Weihe, durch die pastoralen Nödöte der Seelsorgs-
geistlichen ihre Aktualität und durch die theologisch gebildeten alen l.  e  hre eıden-
schaftlichkeit bekommen haben. Das Gesagte gilt von der moraltheologischen Diskus-
sS10N ın ihrer Breite®, hat aber cseine besondere Bedeutung innerhalb der moral-
theologischen Erörterung der modernen Eheproblematik.

Die Mor:  eologie und moderne Ehediskussion
Das wohl ausgewogenste Bild von der modernen Eheproblematik und der moral-

theologischen Ehediskussion ihrem Umfang nach hat Leonhard Weber ıIn einem
aus drei Vorträgen erwachsenen Buch „Mysterium magnum”® gezeichnet. Der Autor
ennt icht LLIUX die NSte christlicher Ehegatten und die sowohl bezüglich dieser Nöte
wıe auch bezüglich der Grundlagen der katholischen Theologie unzulängliche Begriff-
ichkeit, mı+ der die Moraltheologie der Vergangenheit für eıne cittliche und christliche
Ordnung der Ehe eingetreten ist, weiß auch {In die Bedeutung geschichtlicher Ent-
wicklungen für die Theologie und uUum die Notwendigkeit, ber die christliche Ehe icht
zZzu reden ohne bewußte Blickwendung hin nach der christlichen Jungfräulichkeit. Daß
der Autor der fundamentalen Bedeutung der Geschlechtlichkeit für den Menschen
Rechnung tragt, ganz gleich, ob dieser verheiratet ist oder 61 für die Ehelosigkeit
um des Himmelsreiches willen entschieden hat, legt sich nach dem Gesagten Von celhbst
nahe. Obgleich Weber icht zı en Autoren gehört, die edenkenlos moraltheolo-
gische Positionen aufgeben, zögert doch nicht, nach Lösungen L -

5 Zur Vielfalt der Fragestellungen sıehe Moral zwischen Sspru und erantwo:  B,
Festschrift für Werner öllgen Hrg. Vo:  ; Franz Böckle und Franz Groner. Düsseldorf 1964
Zur innerkirchlichen Diskussion n Ehe, Geschlecht und Jungfräulichkeit. disp.,

19.) Freiburg - Basel - Wien 1963 (mit reichen Literaturangaben allen H+ragen der
modernen Ehediskussion).

S

nur durch Hörensagen erfahren hat bzw. durch Tageszeitungen unterrichtet worden 
ist, haben doch gerade sie die jüngste moraltheologische Diskussion entscheidend mit­
bestimmt. Wirkend nach Art des Steinbrechs (Saxifraga) der Hochgebirge, haben diese 
meist im kleinen Kreis vorgetragenen und leidenschaftlich vertretenen Thesen zum 
mindesten bewirkt, daß bestimmte Fragen überhaupt diskutiert, d. h. Tabus abgebaut 
wurden. So ist etwa die Auseinandersetzung über moderne Eheprobleme in der Offen­
heit und Unbekümmertheit, mit der sie vonstatten ging, und nicht zuletzt mit dem 
Ergebnis, das sie theoretisch und vor allem praktisch gezeitigt hat, ohne jene gezielten, 
aber kaum einmal schriftlich niedergelegten Thesen, die überkommene Anschauungen 
u. U. der Lächerlichkeit auslieferten, nicht zu verstehen. 
b) Das Besondere an der moraltheologischen Diskussion der Gegenwart, daß sie 
nämlich gleichsam auf Schleichwegen ihr Ziel zu erreichen sucht, ist auch feststellbar 
dort, wo sie als ausgesprochen wissenschaftliche Auseinandersetzung geführt worden 
ist und als solche ihren schriftlichen Niederschlag gefunden hat. Es fällt nämlich auf, 
daß moraltheologische Probleme auch von Moraltheologen in zunehmendem Maß auf 
die pastoraltheologische Ebene transferiert und unter diesem Aspekt abgehandelt wur­
den. Auf den ersten Blick scheint diese Verlagerung der Fragestellung auf eine andere 
Ebene als µEtaßmns ds liAAo yevo; abgetan werden zu können, bei näherem Zusehen 
aber zeigt sich, daß das methodisch an sich nicht zulässige Vorgehen die Methode ist, 
in der sich die neue Moral ankündigt. 
c) Endlich muß im voraus schon vermerkt werden, daß an der moraltheologischen 
Diskussion um teilweise sehr subtile und für die breite Öffentlichkeit ganz sicher 
nicht ohne weiters durchsichtige Probleme keineswegs nur die Moraltheologen betei­
ligt waren und sind. Umfang und Intensität der Diskussion sind nur zu begreifen, 
wenn man weiß und berücksichtigt, daß die extrem fortschrittlichen und darum refor­
merisch wirkenden Thesen mehr als einmal durch hohe und höchste kirchliche Wür­
denträger so etwas wie eine religiöse Weihe, durch die pastoralen Nöte der Seelsorgs­
geistlichen ihre Aktualität und durch die theologisch gebildeten Laien ihre Leiden­
schaftlichkeit bekommen haben. Das Gesagte gilt von der moraltheologischen Diskus­
sion in ihrer ganzen Breite5, hat aber seine besondere Bedeutung innerhalb der rnoral­
theologischen Erörterung der modernen Eheproblematik. 

B. Die Moraltheologie und die moderne Ehediskussion 

I. Das wohl ausgewogenste Bild von der modernen Eheproblematik und der moral­
theologischen Ehediskussion ihrem ganzen Umfang nach hat Leonhard Weber in seinem 
aus drei Vorträgen erwachsenen Buch „Mysterium magnum"6 gezeichnet. Der Autor 
kennt nicht nur die Nöte christlicher Ehegatten und die sowohl bezüglich dieser Nöte 
wie auch bezüglich der Grundlagen der katholischen Theologie unzulängliche Begriff­
lichkeit, mit der die Moraltheologie der Vergangenheit für eine sittliche und christliche 
Ordnung der Ehe eingetreten ist, er weiß auch um die Bedeutung geschichtlicher Ent­
wicklungen für die Theologie und um die Notwendigkeit, über die christliche Ehe nicht 
zu reden ohne bewußte Blickwendung hin nach der christlichen Jungfräulichkeit. Daß 
der Autor der fundamentalen Bedeutung der Geschlechtlichkeit" für den Menschen 
Rechnung trägt, ganz gleich, ob dieser verheiratet ist oder sich für die Ehelosigkeit 
um des Himmelsreiches willen entschieden hat, legt sich nach dem Gesagten von selbst 
nahe. Obgleich Weber nicht zu jenen Autoren gehört, die bedenkenlos moraltheolo­
gische Positionen aufgeben, so zögert er doch nicht, nach neuen Lösungen auszu-

5 Zur Vielfalt der Fragestellungen siehe: Moral zwischen Anspruch und Verantwortung. 
Festschrift für Werner Schöllgen. Hrg. von Franz Böckle und Franz Groner. Düsseldorf 1964. 

8 Zur innerkirchlichen Diskussion um Ehe, Geschlecht und Jungfräulichkeit. (Quaest. disp., 
Bd. 19.) Freiburg - Basel - Wien 1963 (mit reichen Literaturangaben zu allen Fragen der 
modernen Ehediskussion). 

60 



schauen. Er weiß, die Realisierung der Ehe icht MUuT in einer einzigen Modalität
vonstatten geht und fragt deshalb, ob nicht die sogenannte Partnerschaftsehe die
Richtung angibt, der 1e Moraltheologie ihre traditionelle Ehelehre weiterzudenken
bzw. umzugestalten hätte Weber möchte bei der Lösung dieser Aufgabe VOT em
21uch die Theologie, und ZWäaT mehr als bisher, Werk wissen. Damit ist eın
Doppeltes gesagt: Das Dilemma der modernen Eheproblematik ıst als Herausforderung
{1 1e Theologie allgemein anzusehen. Und ußerdem: Dieses Dilemma 1st, icht
zuletzt atuıch untfer seelsorgerlichem Aspekt gesehen, von der Art, das überkom-
E  O  S moraltheologische Ordnungsbild Banız allgemein als theologische TO. Frage
stelit.
Il Die rage nach dem verbindlichen Ordnungsbild für die ittliche Bewältigung der
Gexualität und der Ehe nichts anderes ist die zentrale rage cder ıcht mehr über-
schaubaren Literatur, der sich die vielschichtige Auseinandersetzung die moderne
Eheproblematik niedergeschlagen hat. „D  1e Zeit”, SO schreibt rıtz Hofmann der
Einführung zu dem ammelband „Der ens und seıne Geschlechtlichkeit“7 mıit Bei-
tragen Alfons Äuer, Georg Teichtweier, Helga und Berthold Strätling, ‚„n der
F+ragen das Geschlechtliche als eın Tabu galten, ber das [11aA1l als Christ am besten
-  . sprechen sollte, ist vorbei. icht NUTrT, dafß die modernen Massenmedien einer
weitgehenden ‚Emanzipation des Triebhaften‘ geführt haben; vermögen heute auch
die positıve Ceite des eschlechtlichen unbefangen würdigen und die daraus erwach-
sende Aufgabe für den einzelnen wIie für die Gemeinschaft deutlicher rAN sehen, als 1es5
früher der W (9 ‘

Was den Menschen der Gegenwart hinsichtlich der Betrachtung seiner Geschlechtlichkeit
und des Umgangs von der Vergangenheit trennt, ist zweiftellos die durch d >
Vorwärtsdrängen der Naturwissenschaften, speziell aııch der Med:  1Z1N,  .  e un: die gesellschaft-
lichen Wandlungen bedingte Unbefangenheit, mıit der mög WIr|  d, bisher ängstlichgeheimgehaltene Dimensionen des Menschseins und Erscheinungsweisen der Geschlechtlich-
keit entdecken. Natürlich kann sich diese Unbefangenheit auch negativ auswirken. Es
gibt etwas wıe den ult des Fleisches als moralische Häresie, deren Wirksamkeit
Diether endian.: bis hinein 1nNs Medium der Musik verfolgt hat®; aber über allen Ver-
ZECEITUNgEN der Unbefangenheit dem Geschlechtlichen gegenüber darf nicht die in vielen
Varijationen sich ußernde Entschlossenheit des Menschen übersehen werden, der aufgebro-
chen ist, sich auch diesen Bereich 1m wahrsten Sinn des Wortes anzueignen, Die Kirchen-
vater  Br standen diesem Versuch grundsätzlich ablehnen! gegenüber. Die heutige Generation
ist zuversichtlicher. Jedenfalls ist S1e überzeugt, laß ihr gelingt, allen Ideologien, auch
denen nnerhalb der Theologie, auf die Spur kommen?.

Hıinter der Unbefangenheit dem Sexus gegenüber, zu der der Mensch sich aufzuschwin-
gen bemüht ist, steht ber auch ıne Art Notwendigkeit. Miıt dem Wandel der Familie und
Ehe, der als Bewegung von der patriarchalischen Großfamilie hin der jedenfalls ze1t-
weise auf das Paar zusammenschrumpfenden Gattenfamilie gekennzeichnet werden kann
oder auch als Weg vom Haus ZUF Wohnung qcQharakterisierbar 1  st!9 SI:  nd die Ehegatten ın
einer eıse aufeinander zurückgeworfen, die hnen die Intimitäi ehelıchen Lebens ın der
geschlechtlichen Begegnung sowohl für den Bestand ihrer Ehe wıe auch für die ntfaltung
ihrer Persönlichkeit als una  ingbar notwendig erscheinen äßt. Man kann ohne Über-
treibung Sagcn, dieser Gedanke VO)  ” der Notwendigkeit geschlechtlicher egegnung 1Im
Interesse des Gattenwohles weithin das Gewicht der Selbstverständlichkeit erlangt hat.
Louis Beirnaert drückt das, B-  v zuletzt den priesterlichen Zölibatären und zölibatären Mo-
raltheologen zugewandt, I5° „Man verkennt den Sinn und die Bedeutung der Ge-

T Hrg. von der Domschule Würzburg Zusammenarbeit mit der Arbeitsgemeinschaft für
katholische amilien!  ung Würzburg 1967
Siehe den Der ult des Fleisches, ..  a Häresien der Zeit. I Buch Unter-
scheidung der Geister. Hrg. VO  - nfifon Böhm Freiburg - Basel - Wien 1961, 191—214,.

O Vgl Joseph Katzinger, Naturrecht, Evangelium und Ideologie der katholischen Sozial-
lehre. Katholische Erwägungen Thema, .  ‚. Christlicher Glaube unı Ideologie. Hrg
VC  < Klaus Bismarck und Walter Dirks Stuttgart - Berlin - Mainz 1964, 24—30.

17 Dazu Jacques Leclercg, Familie 1M Umbruch. Ehe und Familie 1 Strukturwandel uUuNnseIertr
Gesellschaft. Luzern München 1965

schauen. Er weiß, daß die Realisierung der Ehe nicht nur in einer einzigen Modalität 
vonstatten geht und fragt deshalb, ob nicht die sogenannte Partnerschaftsehe die 
Richtung angibt, in der die Moraltheologie ihre traditionelle Ehelehre weiterzudenken 
bzw. umzugestalten hätte. Weber möchte bei der Lösung dieser Aufgabe vor allem 
auch die Theologie, und zwar mehr als bisher, am Werk wissen. Damit ist ein 
Doppeltes gesagt: Das Dilemma der modernen Eheproblematik ist als Herausforderung 
an die Theologie ganz allgemein anzusehen. Und außerdem: Dieses Dilemma ist, nicht 
zuletzt auch unter seelsorgerlichem Aspekt gesehen, von der Art, daß es das überkom­
mene moraltheologische Ordnungsbild ganz allgemein als theologische Größe in Frage 
stellt. 

II. Die Frage nach dem verbindlichen Ordnungsbild für die sittliche Bewältigung der 
Sexualität und der Ehe - nichts anderes - ist die zentrale Frage der nicht mehr über­
schaubaren Literatur, in der sich die vielschichtige Auseinandersetzung um die moderne 
Eheproblematik niedergeschlagen hat. ,,Die Zeit", so schreibt Fritz Hofmann in der 
Einführung zu dem Sammelband „Der Mensch und seine Geschlechtlichkeit"7 mit Bei­
trägen von Alfons Auer, Georg Teichtweier, Helga und Berthold Strätling, ,,in der 
Fragen um das Geschlechtliche als ein Tabu galten, über das man als Christ am besten 
nicht sprechen sollte, ist vorbei. Nicht nur, daß die modernen Massenmedien zu einer 
weitgehenden ,Emanzipation des Triebhaften' geführt haben; wir vermögen heute auch 
die positive Seite des Geschlechtlichen unbefangen zu würdigen und die daraus erwach­
sende Aufgabe für den einzelnen wie für die Gemeinschaft deutlicher zu sehen, als dies 
früher der Fall war (9)." 

1. Was den Menschen der Gegenwart hinsichtlich der Betrachtung seiner Geschlechtlichkeit 
und des Umgangs mit ihr von der Vergangenheit trennt, ist zweifellos die durch das 
Vorwärtsdrängen der Naturwissenschaften, speziell auch der Medizin, und die gesellschaft­
lichen Wandlungen bedingte Unbefangenheit, mit der es möglich wird, bisher ängstlich 
geheimgehaltene Dimensionen des Menschseins und Erscheinungsweisen der Geschlechtlich­
keit zu entdecken. Natürlich kann sich diese Unbefangenheit auch negativ auswirken. Es 
gibt so etwas wie den Kult des Fleisches als moralische Häresie, deren Wirksamkeit 
Diether Wendland bis hinein ins Medium der Musik verfolgt hat8; aber über allen Ver­
zerrungen der Unbefangenheit dem Geschlechtlichen gegenüber darf nicht die in vielen 
Variationen sich äußernde Entschlossenheit des Menschen übersehen werden, der aufgebro­
chen ist, sich auch diesen Bereich im wahrsten Sinn des Wortes anzueignen. Die Kirchen­
väter standen diesem Versuch grundsätzlich ablehnend gegenüber. Die heutige Generation 
ist zuversichtlicher. Jedenfalls ist sie überzeugt, daß es ihr gelingt, allen Ideologien, auch 
denen innerhalb der Theologie, auf die Spur zu kommen9• 

2. Hinter der Unbefangenheit dem Sexus gegenüber, zu der der Mensch sich aufzuschwin­
gen bemüht ist, steht aber auch eine Art Notwendigkeit. Mit dem Wandel der Familie und 
Ehe, der als Bewegung von der patriarchalischen Großfamilie hin zu der - jedenfalls zeit­
weise - auf das Paar zusammenschrumpfenden Gattenfamilie gekennzeichnet werden kann 
oder auch als Weg vom Haus zur Wohnung charakterisierbar ist10, sind die Ehegatten in 
einer Weise aufeinander zurückgeworfen, die ihnen die Intimität ehelichen Lebens in der 
geschlechtlichen Begegnung sowohl für den Bestand ihrer Ehe wie auch für die Entfaltung 
ihrer Persönlichkeit als unabdingbar notwendig erscheinen läßt. Man kann ohne Über­
treibung sagen, daß dieser Gedanke von der Notwendigkeit geschlechtlicher Begegnung im 
Interesse des Gattenwohles weithin das Gewicht der Selbstverständlichkeit erlangt hat. 
Louis Beirnaert drückt das, nicht zuletzt den priesterlichen Zölibatären und zölibatären Mo­
raltheologen zugewandt, so aus: ,,Man verkennt den Sinn und die Bedeutung der Ge-

T Hrg. von der Domschule Würzburg in Zusammenarbeit mit der Arbeitsgemeinschaft für 
katholische Familienbildung. Würzburg 1967. 

8 Siehe den Artikel: Der Kult des Fleisches, in: Häresien der Zeit. Ein Buch zur Unter­
scheidung der Geister. Hrg. von Anton Böhm. Freiburg- Basel - Wien 1961, 191-214. 

9 Vgl. Joseph Ratzinger, Naturrecht, Evangelium und Ideologie in der katholischen Sozial­
lehre. Katholische Erwägungen zum Thema, in: Christlicher Glaube und Ideologie. Hrg. 
von Klaus von Bismarck und Walter Dirks. Stuttgart - Berlin - Mainz 1964, 24-30. 

10 Dazu: Jacques Leclercq, Familie im Umbruch. Ehe und Familie im Strukturwandel unserer 
Gesellschaft. Luzern-München 1965. 

61 



schlechtslust, sofern S1e nicht den 0g zwischen den Ehegatten einbezieht. Dieses
Geben und Nehmen, sich hier €els! vollzieht, ist ein gegenseitiges Er ennen in eben
dieser Sprache. lier WI:  rd etwas vollzogen und estätigt, sein Ziel in i  Q selbst hat.
erdings und dies ein weiıteres er der helichen egegnung ist hre Bedeu-

und geprägt des wechselseitigen Verlangens, essen Zeit-
punkt besonders bei der Frau keineswegs mit den unfruchtbaren agen zusammenfäillt.
olcherart esteht Gefahr, die eit, 6i  Z in cdieser Sprache ander mitzuteilen,
gerade verstellt ist, Ehepartner dies besonders begehren wird die
eheliche Beziehung eweils VO:  3 einer persönlichen Geschichte geprägt, die e1ne (Ge-

edes Ehepartners für sich ist, und einer gemeinsamen, die des ens zu zweıen,
mit all den Ereignissen, die dieses gemeinsame Leben stimmen!1,“ Louis Beirnaert eht
daraus die der Ehediskussion durchaus geläufige Schlußfolgerung, die
eschlechtlichkeit des Menschen nicht schlech dem Gesetz der Fortpflanzung unterworfen
werden dürfe. Weihbischof 0se; Mar:  1a Reuss anerkennt die Notwendigkeit der eschlecht-
lichen Lie d  -  p Ehegatten sehr, Blick auf ese Notwendigkeit jenen Kon-
sfall ZUT Diskussion stellt, der ihn ZUfr: Frage nötigt, ob nicht unter estimmten Vor-
al  en T7A  griffe in biologisch-physiologische Gegebenheiten und Abläufe im Hin-
blick auf den Vollzug der copula” rlaubt gein könnten, „die a ebenso wıe die Zeitwahl
den tablauf völlig getastet lassen, die aber auch ebenso wie die Zeitwahl den
Vollzug einer copula ermöglichen, die nicht Zeugung annn  541}
I1T Die Ehediskussion, wıe S1e diesen wenigen Hinweisen vorläufig N1UÜufr angedeutet
worden ist, hat - NUur insofern Bedeutung, s1e das Bemühen — die eant-
wortung einer drängenden moral- und pastoraltheologischen rage darstellt, 61e hat
darüber hinaus auch eine den Umbruch der Moraltheologie kennzeichnende CSeite.
Darauf ist näher einzugehen.

Es soll also hier, obwohl 25 für den Horizont der gestellten Frage icht ohne
Belang ist, nicht ge.  a werden, ob die Gegenwart am Ende nicht dabei 15St, sich

einer dealmorall3, die erwiesenermaßen Bereich des Geschlechtlichen gefähr-
lichen Ideologien führen kann, abzuwenden, um sich IUr noch der normatıven Kraft
des Faktischen zu beugen, obgleich nicht leugnen ist, 1a diese normatıve raft
des Faktischen auch der Mor.  eologie an Einfluß gewinnen beginnt Der harm-
Oseste Weg dazu sind die SOB. Erfahrungsberichte!* Die Moraltheologie WIT'!  d den

dieser normativen Taft des Faktischen sehr sorgfältig beobachten en
Es soll hier auch nicht der rage nachgegangen werden, ob der eheliche Mensch heute
VO  S der sexuellen Problematik deswegen bedrängt wird, weil die Gexualität CN-
waärtig der sOzialen und kulturellen Behausung entbehrt, ohne die der Mensch einer
Übermacht ausgeliefert und die Fhe mıiıt einer cexuellen stitution Zu verwechseln
en0: 15  415 Damit WAar'  R gesagt, T die ragen, die der ensch seiner
sexuellen Problematik heraus stellt, möglicherweise falsch oder unzureichend gestellt
sind, und die endenzen, denen sich ausgeliefert hat, .atsächlich -  . alle auf
eın ethisch und moraltheologisch vertretbares Ziel verweıisen.

Geburtenregelung, Die Rolle der Sexualität für Fortpflanzung und Ehe, Wort und
21 (1966), I,

12 Hingabe und Zeugung. Diskussionsbeitrag Zu einem differenzierten em,
ın 143 (1963), siehe 473,

13 welchen Formulierungen e1ne Idealmoral fähig ist, inem  B: Satz illustriert
werden, den Wilhelm Geiger im Rahmen einer anderen Thematik (Wie frei ist der
tholik? Freiheit, Gebot, Gewissen, in- ochlan: 58 [1965/66], 14) ormuli: hat. ]
lautet: „Der atholische Christ ist der itische, der die Notwendigkeiten und
gaben der modernen Welit aufgeschlossene, der nıe kapitulierende, der von keiner irdi-
schen acht abhängige, der allen gesellschaftlich-politischen Zuständen gewachsene,

MD und deshalb wirk-eilich -  r.ü autonome, sondern an die objektive Ordnung gebunden
Freiheit zukommt.‘

freie und verlässige enscCh, der von em enschen annımmft, EXC ese selbe
14 Eheliche TaXıs Lehre. Erfahrungsberichte. Hrg. von Mickael Novak.

1966
Dazu Helmut Schelsky, Soziologie der Sexualität. Über C Beziehungen zwischen Ge-
(3  tl oral und Gesellschaft. Hamburg 1965.

E  52

sdtlechtslust, sofern man sie nicht in den Dialog zwischen den Ehegatten einbezieht. Dieses 
Geben und Nehmen, das sich hier im Fleisch vollzieht, ist ein gegenseitiges Erkennen in eben 
dieser Sprache. Hier wird etwas vollzogen und bestätigt, das sein Ziel in sich selbst hat. 
Allerdings - und dies ist ein weiteres Merkmal der ehelichen Begegnung - ist ihre Bedeu­
tung und ihr Wert geprägt vom Auf und Ab des wechselseitigen Verlangens, dessen Zeit­
punkt besonders bei der Frau keineswegs mit den unfruchtbaren Tagen zusammenfällt. 
Solcherart besteht Gefahr, daß die Möglichkeit, sich in dieser Sprache einander mitzuteilen, 
gerade dann verstellt ist, wenn die Ehepartner dies besonders begehren. Schließlich wird die 
eheliche Beziehung jeweils von einer ganz persönlichen Geschichte geprägt, die eine Ge­
schichte jedes Ehepartners für sich ist, und einer gemeinsamen, die des Lebens zu zweien, 
mit all den Ereignissen, die dieses gemeinsame Leben bestimmen11.'' Louis Beirnaert zieht 
daraus die in der modernen Ehediskussion durchaus geläufige Schlußfolgerung, daß die 
Geschlechtlichkeit des Menschen nicht schlechthin dem Gesetz der Fortpflanzung unterworfen 
werden dürfe. - Weihbischof Josef Maria Reuss anerkennt die Notwendigkeit der geschlecht­
lichen Liebe für Ehegatten so sehr, daß er im Bfük auf diese Notwendigkeit jenen Kon­
fliktsfall zur Diskussion stellt, der ihn zur Frage nötigt, ob nicht unter bestimmten Vor­
aussetzungen „Eingriffe in biologisch-physiologische Gegebenheiten und Abläufe ... im Hin­
blick auf den Vollzug der copula" erlaubt sein könnten, ,,die .•• - ebenso wie die Zeitwahl -
den Aktablauf völlig unangetastet lassen, die aber - auch ebenso wie die Zeitwahl - den 
Vollzug einer copula ermöglichen, die nicht zur Zeugung führen kann"12• 

III. Die Ehediskussion, wie sie in diesen wenigen Hinweisen vorläufig nur angedeutet 
worden ist, hat nicht nur insofern Bedeutung, als sie das Bemühen um die Beant­
wortung einer drängenden moral- und pastoraltheologischen Frage darstellt, sie hat 
darüber hinaus auch eine den Umbruch in der Moraltheologie kennzeichnende Seite. 
Darauf ist näher einzugehen. 
1. Es soll also hier, obwohl es für den Horizont der gestellten Frage nicht ohne 
Belang ist, nicht ge&agt werden, ob die Gegenwart am Ende nicht doch dabei ist, sich 
von einer Idealmoral13, die erwiesenermaßen im Bereich des Geschlechtlichen zu gefähr­
lichen Ideologien führen kann, abzuwenden, um sich nur noch der normativen Kraft 
des Faktischen zu beugen, obgleich nicht zu leugnen ist, daß diese normative Kraft 
des Faktischen auch in der Moraltheologie an Einfluß zu gewinnen beginnt. Der harm­
loseste Weg dazu sind die sog. Erfahrungsberichte14• Die Moraltheologie wird den 
Einfluß dieser normativen Kraft des Faktischen sehr sorgfältig zu beobachten haben. 
Es soll hier auch nicht der Frage nachgegangen werden, ob der eheliche Mensch heute 
von der sexuellen Problematik deswegen so bedrängt wird, weil die Sexualität gegen­
wärtig der sozialen und kulturellen Behausung entbehrt, ohne die der Mensch einer 
übermacht ausgeliefert und die Ehe mit einer sexuellen Institution zu verwechseln 
genötigt ist15• Damit wäre gesagt, daß die Fragen, die der Mensch aus seiner 
sexuellen Problematik heraus stellt, möglicherweise falsch oder unzureichend gestellt 
sind, und daß die Tendenzen, denen er sich ausgeliefert hat, tatsächlich nicht alle auf 
ein ethisch und moraltheologisch vertretbares Ziel verweisen. 

11 Geburtenregelung. Die Rolle der Sexualität für Fortpßanzung und Ehe, in: Wort und 
Wahrheit 21 (1966), I, 280. 

u Eheliche Hingabe und Zeugung. Ein Diskussionsbeitrag zu einem differenzierten Problem, 
in ThQ 143 (1963), 454-476; siehe 473. 

11 Zu welchen Formulierungen eine Idealmoral fähig ist, mag an einem Satz illustriert 
werden, den Wilhelm Geiger im Rahmen einer anderen Thematik (Wie frei ist der 
Katholik? Freiheit, Gebot, Gewissen, in: Hochland 58 [1965/66]1 14) formuliert hat. Er 
lautet: ,,Der katholische Christ ist der kritische, der für die Notwendigkeiten und Auf­
gaben der modernen Welt aufgeschlossene, der nie kapitulierende, der von keiner irdi­
schen Macht abhängige, der allen gesellschaftlich-politischen Zuständen gewachsene, 
freilich nicht autonome, sondern an die objektive Ordnung gebundene und deshalb wirk­
lich freie und verlässige Mensch, der von jedem Menschen annimmt, daß ihm diese selbe 
Freiheit zukommt.11 

H Vgl. Eheliche Praxis - kirchliche Lehre. Erfahrungsberichte. Hrg. von Midzael Novak. 
Mainz 1966. 

1s Dazu: Helmut Sdzelsky, Soziologie der Sexualität. Ober die Beziehungen zwischen Ge­
schlecht, Moral und Gesellschaft. Hamburg 1965. 

62 



Es soll endlik auch nicht darüber nachgedacht werden, ob und Wie cehr das +atsächliche
eheliche Leben eute und celbst auch die augenblickliche moraltheologische Diskussion
iber die Ehe durch eine ausgeprägte narzißtische Tendenz belastet ist16, deren Vor-
handensein keineswegs schon mit dem Hinweis Abrede gestellt werden könnte,
Al das Wesen der ehelichen Liebe der geschlechtlichen Begegnung emphatisch
als elbsthingabe DZW. als „Selbsthingabe auf Gegenseitigkeit“ charakterisiert!7.
2. soll e  p die Rede SP1IN vV{( der Neuorientierung moraltheologischen Denkens, die
sich ım ewanı der Diskussion un die FEhe vollzieht bzw. bereits vollzogen hat, und
ZWAar unabhängig davon, ob clie angekündigte kirchliche Stellungnahme das bisher
noch geltende, aber Voümn den Laien ängs nicht mehr ernst CHNOHUNENE Verbot der
Empfängnisverhütung mildert oder nicht
a) Bereits die Tatsache, eıne Milderung des Verbotes der Empfängnisverhü-

nicht alc eiıne wesentliche Änderung der kirchlichen telungn. zu
IMUSsSen  I glaubt, weil sich Ja U, viele Gläubige ona fide icht das erst seit etiwa
1850 1MMer nachdrücklicher z1 Geltung gebrachte Verbot der Empfängnisverhütung
gehalten hätten!8, laßt erkennen, das SOB. moderne Denken eine sittliche
Ordnung, die verbindlich seın soll, also diese Handlungsweise erlaubt und jene
verbietet, andere Anforderungen stellt, als die Vergangenheit das getan hat Man
weiß csehr darum, al der Entwurf oder clie usges einer ittlichen
Ordnung keineswegs ]  UT Sache des kirchlichen Lehramtes oder der Moraltheologen
ist. Man weiß VOoOr allem sehr klar unterscheiden zwischen pädagogischen Zweck-
mäßigkeiten und absoluten sittlichen orderungen Auf Grund von Überlegungen die-

Art ist der Wunsch der Moraltheologen verstehen, PS HA nıe einer
lehramtlichen Stellungnahme des Papstes ZUr rage der Geburtenregelung Ommen.
Wenn der Weihbischof Mainz, Josef Ma:  TIa Keuss, esen eXpressis verbis
äußerten Wunsch mit dem Hinweis begründet, lafd e1ne Entscheidung cathedra
dieser Sache aQuUs innertheologischen ründen -  er möglich sel, co1l damit
gesagt sein, eiıne sittliche Ordnung nıe und niımmer alle Bereiche und Situatio-
Nen endgültige, auch durch die OÖffenbarung egitimierbare Verhaltensnormen darbie-

könne!?.
und mehr stützt z44! sich auf die Erkenntnis, lafß dem Bereich der

naturre:  lich begründbaren Forderungen die Konkretisierung der ittlichen Forderung eiıne
gewisse Variationsbreite zuläßt, die, WIie Thomas von Aquin schon gewußt at, der V«C
Menschen kraft sSeiNner Vernunft leistenden determinatio anheimgegeben igt50 50 wilie,

Bereich des eispiels en, das Thomas von Aquin I1 o Velr-
wendet, G-  PP es Gelände geeignet ist, Fundament ein Hochhaus zu se1in, kann
nich!  Pr jedes Gattenpaar das iner bestimmten Geistigkeit eraus konzipierte Eheideal
realisieren. Für die einen wird, und ist  ® euss recht zu geben, die rage, ob sıe
die Gemeinschaft estal der geschlechtlichen Begegnung pfiegen dürfen, auch

ihnen das Ja einem weiteren Kind nicht möglich ist, iner  ‚B Existenzfrage; und für
andere ist chtschnur, Was Fr. On Gagern über die Idealgestalt ehelicher Liebe schreibt
#9'  5 gibt Partner, Kostbarkeit ihres jeweils aus der j1efe aufbrechenden Zueinander-

Helge Lindinger, Sexualität und Gesellschaft, Zeitschrift 10 (1966),
14— Dazu Werner Schöllgen, Moderne 1se der Liebe, seelsorglich gesehen, 1n
AÄAnıma (1957), öllgen spricht S inem  8 „altruistisch maskierten Egoismus“.

eliche Praxis kirchliche Lehre. rfahrungsberichte Hrg. von Nova Mainz
19066, 7 f und Uta Ranke-Heinemann, Eucharistie und Ehe. Als ortrag gehalten auf
dem Euch. Weltkongreß en 1961; Erbe und Auftrag 27 (1961), 27
Vgl. John Noonan, Die Autoritätsbeweise Fragen des Wuchers und der Empfängnis-
ver! Diakonia (1966),
Vgl Reuss, erantwortete ernschaf! Gesammelte Autsätze IT rage der
Empfängnisregelung. robleme der prakt Theologie, Bd. 7.) 1967,

20 V Werner Schöllgen, Konkrete erkungen 1nes  S: Moraltheologen Karl
Rahners „Prinzipien und Imperative”, Konkrete Ethi:  D Düsseldorf 1961, 15—=30,
bes

Es soll endlich auch nicht darüber nachgedacht werden, ob und wie sehr das tatsächliche 
eheliche Leben heute und selbst auch die augenblickliche moraltheologische Diskussion 
über die Ehe durch eine ausgeprägte narzißtische Tendenz belastet ist16, deren Vor­
handensein keineswegs schon mit dem Hinweis in Abrede gestellt werden könnte, daß 
man das Wesen der ehelichen Liebe in der geschlechtlichen Begegnung emphatisch 
als Selbsthingabe bzw. als „Selbsthingabe auf Gegenseitigkeit" charakterisiert17• 

2. Es soll nur die Rede sein von der Neuorientierung moraltheologischen Denkens, die 
sich im Gewand der Diskussion um die Ehe vollzieht bzw. bereits vollzogen hat, und 
zwar unabhängig davon, ob die angekündigte kirchliche Stellungnahme das bisher 
noch geltende, aber von den Laien längst nicht mehr ernst genommene Verbot der 
Empfängnisverhütung mildert oder nicht. 

a) Bereits die Tatsache, daß man eine Milderung des Verbotes der Empfängnisverhü­
tung nicht als eine wesentliche Änderung der kirchlichen Stellungnahme werten zu 
müssen glaubt, weil sich ja u. a. viele Gläubige bona fide nicht an das erst seit etwa 
1850 immer nachdrücklicher zur Geltung gebrachte Verbot der Empfängnisverhütung 
gehalten hätten18, läßt erkennen, daß das sog. moderne Denken an eine sittliche 
Ordnung, die verbindlich sein soll, also diese Handlungsweise erlaubt und jene 
verbietet, andere Anforderungen stellt, als die Vergangenheit das getan hat. Man 
weiß sehr genau darum, daß der Entwurf oder die Ausgestaltung einer sittlichen 
Ordnung keineswegs nur Sache des kirchlichen Lehramtes oder der Moraltheologen 
ist. Man weiß vor allem sehr klar zu unterscheiden zwischen pädagogischen Zweck­
mäßigkeiten und absoluten sittlichen Forderungen. Auf Grund von Oberlegungen die­
ser Art ist der Wunsch der Moraltheologen zu verstehen, es möge nie zu einer 
lehramtlichen Stellungnahme des Papstes zur Frage der Geburtenregelung kommen. 
Wenn der Weihbischof von Mainz, Josef Maria Reuss, diesen expressis verbis ge­
äußerten Wunsch mit dem Hinweis begründet, daß eine Entscheidung ex cathedra in 
dieser Sache aus innertheologischen Gründen gar nicht möglich sei, dann soll damit 
gesagt sein, daß eine sittliche Ordnung nie und nimmer für alle Bereiche und Situatio­
nen endgültige, auch durch die Offenbarung legitimier bare Verhaltensnormen darbie­
ten könne19• 

Mehr und mehr stützt man sich auf die Erkenntnis, daß in dem Bereich der nur 
naturrechtlich begründbaren Forderungen die Konkretisierung der sittlichen Forderung eine 
gewisse Variationsbreite zuläßt, die, wie Thomas von Aquin schon gewußt hat, der vom 
Menschen kraft seiner Vernunft zu leistenden determinatio anheimgegeben ist20• So wie, 
um im Bereich des Beispiels zu bleiben, das Thomas von Aquin in STh I II q. 95 a. 2 ver­
wendet, nicht jedes Gelände geeignet ist, Fundament für ein Hochhaus zu sein, so kann 
nicht jedes Gattenpaar das aus einer bestimmten Geistigkeit heraus konzipierte Eheideal 
realisieren. Für die einen wird, und darin ist J. M. Reuss recht zu geben, die Frage, ob sie 
die eheliche Gemeinschaft in Gestalt der geschlechtlichen Begegnung pflegen dürfen, auch 
wenn ihnen das Ja zu einem weiteren Kind nicht möglich ist, zu einer Existenzfrage; und für 
andere ist Richtschnur, was Fr. t1on Gagem über die Idealgestalt ehelicher Liebe schreibt: 
,,Es gibt Partner, die die Kostbarkeit ihres jeweils aus der Tiefe aufbrechenden Zueinander-

15 Vgl. Helge Lindi~ger, Sexualität und Gesellschaft, in: Zeitschrift für ev. Ethik 10 (1966), 
14-22. Dazu: Werner Schöllgen, Modeme Krise der Liebe, seelsorglich gesehen, in: 
Anima 12 (1957), 196-203. Schöllgen spricht von einem ,,altruistisch maskierten Egoismus". 

17 Vgl. Eheliche Praxis - kirchliche Lehre. Erfahrungsberichte. Hrg. von M. Not1ak. Mainz 
1966, 79, und: Uta Ranke-Heinemann, Eucharistie und Ehe. Als Vortrag gehalten auf 
dem Euch. Weltkongreß in München 1961; in: Erbe und Auftrag 27 (1961), 27. 

18 Vgl. John T. Noonan, Die Autoritätsbeweise in Fragen des Wuchers und der Empfängnis­
verhütung, in: Diakonia 1 (1966), 79-106. 

19 Vgl. ]. M. Reuss, Verantwortete Elternschaft. Gesammelte Aufsätze zur Frage der 
Empfängnisregelung. (Probleme der prakt. Theologie, Bd. 7.) Mainz 1967, 83 ff. 

iO Vgl. Werner Schöllgen, Konkrete Ethik. Anmerkungen eines Moraltheologen zu Karl 
Rahners „Prinzipien und Imperative", in: Konkrete Ethik. Düsseldorf 1961, 1S-30, 
bes. 25 ff. 

63 



drängens wıe inen unverzichtbaren Wert üten. Ihn Zu erhalten sind S1ie mannigfaltigen
Verzichten anderer Art bereit, die ihnen als entsprechend ANSEIMMESSEN erscheinen. Sie
rechnen also mit möglicherweise eintretenden Schwangerschaften . ‚ Lieber verzichten s]e in
Großmut auf manche Annehmlichkeiten des Lebens.” Gagern fügt freilich hinzu: „Wer
aber ese Og  eıten auskosten will, der muß eben dennoch einen gewissen realen
Hintergrund haben, zumindest e1n ausreichendes Existenzminimum für die Familie und eine
recht tabile körperliche Konst  on der Frau®1 *“ eUss kommt VOol solchen Über-
legungen her zZzu der Feststellung : Der Theologe kann an die heliche ereinigung NUur die
formale Forderung stellen, S1e der personalen Würde der Gatten keinen intrag tue*®

Hinter solchen unmißverständlichen, v”n auch begreiflichen rüunden cehr
verhalten formulierten Thesen verbirgt sich die Auffassung, diejenige sittliche
Ordnung der Ehe, die legitimiert eın soll, die überkommene Ordnung abzulösen,
ın anderer Weise als früher der Eigenart des sit+tlichen Subjekts Rechnung tragen
müßte

ıst clas oße Verdienst Alfons Auers, darauf hingewiesen ZU haben, die An-
erkennung der Eigenart des sittlichen Subjekts In der traditionellen Moraltheologie
durch mancherlei cschiefe religiöse bzw. theologische Vorstellungen behindert ist.

Es macht der JTat keinen geringen Unterschied aus, ob der Mensch als Mönch in einer
für die Entfaltung des Religiösen eigens konzipierten und vorgeformten Welt Seın Christ-
eın entfaltet oder ob 1Im Wissen SEe1Ne Berufung und Begnadung die noch -  v
geformte Welt auch des Sexus) hineingeht, durch seiINe Arbeit und S21n Berufs ä35e1n ese
Welt erst gestaltet und S1C au diese Weise ım Sinne Se1INes Christseins gleichsam Zum
Sprechen bringt. rage Auer auch aufgreift, ob die Eigenständigkeit, Möglich-
keit und Notwendigkeit einer Laienfrömmigkeit behandelt“>, Oder ob 1e s  ber das
Mönchtum und die mittelalterlichen Gtädte 1Tr religiösen und gesellschaftlichen Größe voll
entfaltete Idee des erutfes durch die Geschichte verfolgt und Anknüpfungspunkte autspürt,
von denen C  15 der Berufsgedanke E Degen des einzelnen und der Gesellschaft wieder
Leben erweckt werden könnte**, 6 geht immer die theologische Aufwertung der
gegenüber der vita contemplativa theologisch zu kurz gekommenen vita activa“® und damit
zugleich E die ÄAutwertung des Menschen, der sich als tatiges und gestaltendes esittliches
Subjekt begreift. Mindestens schon seit der Aufklärungszeit versteht sich der Mensch als er
tätige Mensch. Die Moraltheologie darf VOT dieser auch für eine des Sexuellen bedeu-
tungsvollen Tatsache B-  en ie Augen verschließen. Denn dieses neue Gelbstverständnis
meint folgendes: Der Mensch heute weiß csich nicht dazu berufen, sich einer schon
festgelegten Welt dadurch bewähren, er sich IX hnehin urchwegsgeschichtlich bedingten, also vom Menschen determinierten Ordnungen einfügt, sondern
£.  ST 1{  eht SEeINEe Aufga P darin, sich adur: zu bewähren, dieser Welt eine veritret-
bare, seinem Gelbstverständnis entsprechende rdnung <ibt.
Von diesem Hintergrund her bekommt 1e Forderung Äuers nach Befreiung der Vor-
stellungen über 1e Natur der FEhe AUS einer dreifachen Einengung ihr eigentliches
Kolorit. Wenn ET die der physiologischen Betrachtung der Geschlechtlichkeit
eine Anthropologie des Geschlechtlichen, n die der abstrakt metaphysischen
Betrachtung eine die Geschichtlichkeit Rechnung stellende Schau und endlich die

der individualistischen Einengung eiıne soziale, gesamtmenschheitliche
Integrierung der Geschlechtlichkeit order'‘ dann will dem atigen Menschen ZU)

eliche Partnerschaft. IDie Ehe als Lebens- und Geschlechtsgemeinschaft, München
333—334.
Vgl Eheliche Hingabe und Zeugung, in: 143 (1963), 474, Anm.
Siehe Weltoffener Christ. Grundsätzliches und Geschichtliches ZUur Laienfrömmigkeit.
Düsseldorf 41966.
Siehe ristsein 1111 eruf Grundsätzliches und Geschichtliches christlichen Beruts-
+thos. Düsseldorf 1966.,

25 Dazu: AÄAuer, Theologische Aufwertung des tatıgen Lebens, 111 * Moral zwischen ÄAn-
spruch und Verantwortung. Festschrift für Werner Schöllgen. Hrg VOo Franz und
Franz Groner. Düsseldorf 1964, 27—51.,

26 Vel. den Artikel Geburtenregelung 1n der Sicht der katholischen Moraltheologie,
Physikalisch-diätetische Therapie 5 1964), Heft 12. Ahnliche Gedanken ,  ußert AÄAuer
In dem Autsatz: Vom Sinn menschlicher Leiblichkeit und Geschlechtlichkeit, Ba  - Der Mensch

drängens wie einen unverzichtbaren Wert hüten. Ihn zu erhalten sind sie zu mannigfaltigen 
Verzichten anderer Art bereit, die ihnen als entsprechend angemessen erscheinen. Sie 
rechnen also mit möglicherweise eintretenden Schwangerschaften ... Lieber verzichten sie in 
Großmut auf so manche Annehmlichkeiten des Lebens." Gagern fügt freilich hinzu: ,,Wer 
aber diese Möglichkeiten auskosten will, der muß eben dennoch einen gewissen realen 
Hintergrund haben, zumindest ein ausreichendes Existenzminimum für die Familie und eine 
recht stabile körperliche Konstitution der Frau21." J. M. Reuss kommt von solchen Über­
legungen her zu der Feststellung: Der Theologe kann an die eheliche Vereinigung nur die 
formale Forderung stellen, daß sie der personalen Würde der Gatten keinen Eintrag tue22• 

b) Hinter solchen unmißverständlichen, wenn auch aus begreiflichen Gründen sehr 
verhalten formulierten Thesen verbirgt sich die Auffassung, daß diejenige sittliche 
Ordnung der Ehe, die legitimiert sein soll, die überkommene Ordnung abzulösen, 
in ganz anderer Weise als früher der Eigenart des sittlichen Subjekts Rechnung tragen 
müßte. 

Es ist das große Verdienst Alfons Auers, darauf hingewiesen zu haben, daß die An­
erkennung der Eigenart des sittlichen Subjekts in der traditionellen Moraltheologie 
durch mancherlei schiefe religiöse bzw. theologische Vorstellungen behindert ist. 

Es macht in der Tat keinen geringen Unterschied aus, ob der Mensch als Mönch in einer 
für die Entfaltung des Religiösen eigens konzipierten und vorgeformten Welt sein Christ­
sein entfaltet oder ob er im Wissen um seine Berufung und Begnadung in die noch nicht 
geformte Welt (auch des Sexus) hineingeht, durch seine Arbeit und sein Berufsdasein diese 
Welt erst gestaltet und sie auf diese Weise im Sinne seines Christseins gleichsam zum 
Sprechen bringt. Welche Frage Auer auch aufgreift, ob er die Eigenständigkeit, Möglich­
keit und Notwendigkeit einer Laienfrömmigkeit behandelt23, oder ob er die über das 
Mönchtum und die mittelalterlichen Städte zur religiösen und gesellschaftlichen Größe voll 
entfaltete Idee des Berufes durch die Geschichte verfolgt und Anknüpfungspunkte aufspürt, 
von denen aus der Berufsgedanke zum Segen des einzelnen und der Gesellschaft wieder zum 
Leben erweckt werden könnte24, es geht ihm immer um die theologische Aufwertung der 
gegenüber der vita contemplativa theologisch zu kurz gekommenen vita activa25 und damit 
zugleich um die Aufwertung des Menschen, der sich als tätiges und gestaltendes sittliches 
Subjekt begreift. Mindestens schon seit der Aufklärungszeit versteht sich der Mensch als der 
tätige Mensch. Die Moraltheologie darf vor dieser auch für eine Ethik des Sexuellen bedeu­
tungsvollen Tatsache nicht die Augen verschließen. Denn dieses neue Selbstverständnis 
meint folgendes: Der Mensch heute weiß sich nicht dazu berufen, sich in einer schon 
festgelegten Welt dadurch zu bewähren, daß er sich nur in die - ohnehin durchwegs 
geschichtlich bedingten, also vom Menschen determinierten - Ordnungen einfügt, sondern 
er sieht seine Aufgabe darin, sich dadurch zu bewähren, daß er dieser Welt eine vertret­
bare, seinem Selbstverständnis entsprechende Ordnung gibt. 

Von diesem Hintergrund her bekommt die Forderung Auers nach Befreiung der Vor­
stellungen über die Natur der Ehe aus einer dreifachen Einengung ihr eigentliches 
Kolorit. Wenn er an die Stelle der physiologischen Betrachtung der Geschlechtlichkeit 
eine Anthropologie des Geschlechtlichen, an die Stelle der abstrakt metaphysischen 
Betrachtung eine die Geschichtlichkeit in Rechnung stellende Schau und endlich an die 
Stelle der individualistischen Einengung eine soziale, d. h. gesamtmenschheitliche 
Integrierung der Geschlechtlichkeit fordert26, dann will er dem tätigen Menschen nur 

21 Eheliche Partnerschaft. Die Ehe als Lebens- und Geschlechtsgemeinschaft. München 51963, 
333-334. 

22 Vgl. Eheliche Hingabe und Zeugung, in: ThQ 143 (1963), 474, Anm. 8. 
23 Siehe: Weltoffener Christ. Grundsätzliches und Geschichtliches zur Laienfrömmigkeit. 

Düsseldorf 41966. 
24 Siehe: Christsein im Beruf. Grundsätzliches und Geschichtliches zum christlichen Berufs­

ethos. Düsseldorf 1966. 
25 Dazu: A. Auer, Theologische Aufwertung des tätigen Lebens, in: Moral zwischen An­

spruch und Verantwortung. Festschrift für Werner Schöllgen. Hrg. von Franz Böckle und 
Franz Groner. Düsseldorf 1964, 27-51. 

26 Vgl. den Artikel: Geburtenregelung in der Sicht der katholischen Moraltheologie, in: 
Physikalisch-diätetische Therapie 5 (1964), Heft 12. - Ähnliche Gedanken äußert A. Auer 
in dem Aufsatz: Vom Sinn menschlicher Leiblichkeit und Geschlechtlichkeit, in: Der Mensch 

64 



die Gtelle der Ehe ‚WEeEISEN, die +atsächlich zukommt Zur Kennzeichnung der
Denkstruktur clie AÄAuer über der Beschäftigung mit den irdischen Wirklichkeiten und
mM1 ihrer Bedeutung für die Menschperson zugewachsen ist O' folgende
Personalismus erhellenden GSätze dienen 72  e Leibe sich ereignende dauernde
und wesenhafte Verbundenheit muit der Welt und der Gemeinschaft muß z der
erregenden Erkenntnis führen, die T|  ung der großen Welt und der menschlichen
Gemeinschaft VOIL jedem einzelnen der Ordnung O1N€ e1igeNeN Leibes begonnen
werden muß HNes ordnende und herrscherliche Tun Dingen und Menschen muß
GE Einübung erfahren Tun CIgENEN Leib 1er gilt 25 cie Probe aufs Xem-
pel machen?? SI Das 15T nicht Abstraktionen sich ergehender Personalismus
AÄAuer 1st bereit den enschen 381 geschöpfliche Freiheit Z1 entlassen, aber 4N tut
dies miıt dem wesenhaften Hinweis auf größere Verantwortung Es iISt —' übrigen
der gleiche Hinweis, INITE dem Anselm Günthör den Bürger in die Demokratie ent1ä0t?8
Leonhard Weber raumt dieser „personalistisch konzipierten Moral die „l 3  err
allein — die Erkenntnis müht, „Was : und überall gilt sondern
vermehrtem Maße die Zielgebote kreist die Wachsen des christlichen Sollens
beinhalten®2?” die Zukunft oße Chancen Er zogert denn auch icht 171 die
moderne Ehediskussion von dieser Sicht der Dinge her einzugreifen und nachdrück-
lich auf die Möglichkeit des sittlichen Werdens ZU verwelsen, W  Jo dieses Werden
legitim 1st Wörtlich schreibt Weber „Nicht LUr das, 1E“ der Mensch und Christ
jederzeit LL oder lassen muß steht Vordergrun dieser personalistisch konzi-
plerten und die Zielgebote 3 Geltung bringenden Moraltheologie, „sondern ebenso
sehr die kenntnis dessen, Wa der einzelne gemäß der sittlichen Entwicklung, Aus-
formung oder Zielsetzung -  I_ angsam und MUur Laufe Lebensdauer
chen und vollbringen Jeder Mensch muß San werden, Was er schon 1St
Und auch jede Ehe collte durch die atten dem I geliebt werden, Was
nach dem Plane Gottes se1IN oder versinnbilden mu(ß‘/30 Das ebenso gut informierende

a  A  UuS nüchterner Betrachtung der Dinge erwachsene Büchlein ONM Weber, AUS
dem ese GSätze csind bedeutet chts anderes als eine Konkretisierung
dieser 1ECeUEeN Moraltheologie Die Frage, die erdings gerichtet werden muß
lautet Welche Gebote sind Zielgebote?

ber auch die ausgesprochenen Praktiker unter den Moraltheologen, die das
N nebenbei bemerkt miıt rstaunlicher Sicherheit die „Pille gleichsam als den
Deus machina begrüßt haben?! csind Schrittmacher 11 Moraltheologie,
und z  Jar G-  en csehr durch Ideen, als vielmehr durch ihre ethode, MOra  e0olo-
gische Probleme \V allem pastoraltheologisch zu behandeln Denn die pastoraltheolo-

und seine Geschlechtlichkeit. Würzburg 1967, 13—13., Im Interesse I personalen
Aneignung des Geschlechtlichen - sSo. ist  + gemeiınt — sucht AÄAuer zeigen,
S der Orizont für adäquate Wertung des Geschlechtlichen icht umfassend
5P11 kann Indem 4M die Geschlechtlichkeit als eine mıiıt der Leiblichkeit des Menschen
bzw in Menschsein gegebene TO! betrachtet, stößt VOr ZUrX Bedeutung, die
die eschlechtlichkei‘ für das personale Für-sich-Sein, für das Verbundensein des Men-
schen der Welt Unı mıt seinesgleichen und selbst mit ott hat Es ist ebenso
unmißverständlich betont, laß Leiblichkeit Un Geschlechtlichkeit sowochl Schatten
der Siünde 34 Orizont des Heiles stehen können.
ba

*“ Demokratie, die 1IStliche und beste Staatstorm? Erbe und Auftrag 27 (1961),
Ehenot egnade Handreichung ZUr priesterlichen Heilssorge Eheleuten Frei-
burg 1 B
Ebd. 16—17,

Weber, Zur erkirchlichen Diskussion über a Geburtenregelung. Neue
Lösungsversuche, in: Schweizer Kirchenzeitung 132 (1964),

die Stelle in der Ehe zuweisen, die ihm tatsächlich zukommt. Zur Kennzeichnung der 
Denkstruktur, die Auer über der Beschäftigung mit den irdischen Wirklichkeiten und 
mit ihrer Bedeutung für die Menschperson zugewachsen ist, mögen folgende seinen 
Personalismus erhellenden Sätze dienen: ,,Die im Leibe sich ereignende dauernde 
und wesenhafte Verbundenheit mit der Welt und der Gemeinschaft muß uns zu der 
erregenden Erkenntnis führen, daß die Ordnung der großen Welt und der menschlichen 
Gemeinschaft von jedem einzelnen mit der Ordnung seines eigenen Leibes begonnen 
werden muß. Alles ordnende und herrscherliche Tun an Dingen und Menschen muß 
seine Einübung erfahren im Tun am eigenen Leib. Hier gilt es die Probe aufs Exem­
pel zu machen27." Das ist nicht ein in Abstraktionen sich ergehender Personalismus. 

Auer ist bereit, den Menschen in seine geschöpfliche Freiheit zu entlassen, aber er tut 
dies mit dem wesenhaften Hinweis auf seine größere Verantwortung. Es ist im übrigen 
der gleiche Hinweis, mit dem Anselm Günthör den Bürger in die Demokratie entläßt28• 

Leonhard Weber räumt dieser „personalistisch konzipierten Moral", die „sich nicht 
allein um die Erkenntnis darum" müht, ,,was immer und überall gilt, sondern in 
vermehrtem Maße um die Zielgebote kreist, die ein Wachsen des christlichen Sollens 
beinhalten29", für die Zukunft große Chancen ein. Er zögert denn auch nicht, in die 
moderne Ehediskussion von dieser Sicht der Dinge her einzugreifen und nachdrück­
lich auf die Möglichkeit des sittlichen Werdens zu verweisen, wo immer dieses Werden 
legitim ist. Wörtlich schreibt Weber: ,,Nicht nur das, was der Mensch und Christ 
jederzeit tun oder lassen muß, steht im Vordergrund" dieser personalistisch konzi­
pierten und die Zielgebote zur Geltung bringenden Moraltheologie, ,,sondern ebenso 
sehr die Erkenntnis dessen, was der einzelne gemäß der sittlichen Entwicklung, Aus­
formung oder Zielsetzung nur langsam und nur im Laufe seiner Lebensdauer errei­
chen und vollbringen kann. Jeder Mensch muß ständig werden, was er schon ist. 
Und auch jede Ehe sollte durch die Gatten zu dem empor geliebt werden, was sie 
nach dem Plane Gottes sein oder versinnbilden muß"30• Das ebenso gut informierende 
wie aus nüchterner Betrachtung der Dinge erwachsene Büchlein von L. Weber, aus 
dem diese Sätze entnommen sind, bedeutet nichts anderes als eine Konkretisierung 
dieser neuen Moraltheologie. Die Frage, die allerdings an sie gerichtet werden muß, 
lautet: Welche Gebote sind Zielgebote? 

3. Aber auch die ausgesprochenen Praktiker unter den Moraltheologen, die - das sei 
nur nebenbei bemerkt - mit erstaunlicher Sicherheit die „Pille" gleichsam als den 
Deus ex machina begrüßt haben31, sind Schrittmacher einer neuen Moraltheologie, 
und zwar nicht so sehr durch neue Ideen, als vielmehr durch ihre Methode, moraltheolo­
gische Probleme vor allem pastoraltheologisch zu behandeln. Denn die pastoraltheolo-

und seine Geschlechtlichkeit. Würzburg 1967, 13-43. Im Interesse einer personalen 
Aneignung des Geschlechtlichen - nur eine solche ist gemeint - sucht Auer zu zeigen, 
daß der Horizont für eine adäquate Wertung des Geschlechtlichen nicht umfassend genug 
sein kann. Indem er die Geschlechtlichkeit als eine mit der Leiblichkeit des Menschen 
bzw. mit seinem Menschsein gegebene Größe betrachtet, stößt er vor zur Bedeutung, die 
die Geschlechtlichkeit für das personale Für-sich-Sein, für das Verbundensein des Men-

„ sehen mit der Welt und mit seinesgleichen und selbst mit Gott hat. Es ist ebenso 
unmißverständlich betont, daß Leiblichkeit und Geschlechtlichkeit sowohl im Schatten 
der Sünde wie im Horizont des Heiles stehen können. 

27 Ebd. 42-43. 
& 28 Demokratie, die christliche und beste Staatsform? in: Erbe und Auftrag 27 (1961), 

351-359. 
211 Ehenot - Ehegnade. Handreichung zur priesterlichen Heilssorge an Eheleuten. Frei­

burg i. B. 81966, 16. 
ao Ebd. 16-17. 
81 Vgl. L. Weber, Zur innerkirchlichen Diskussion über die Geburtenregelung. Neue 

Lösungsversuche, in: Schweizer Kirchenzeitung 132 (1964), 99. 

s 65 



gische Betrachtungsweise als moraltheologische Methode®‘? Aäuft ja tatsächlich auf e1Ne
konkrete bzw. Moral des Möglichen hinaus. LEranz Böckle hat darüber berichtet.
Nur eiInes G1 hier angemerkt: Die pastoraltheologische Betrachtung der modernen
Eheprobleme der Moraltheologie ıst (von der traditionellen Moraltheologie her
gesehen) nicht fragwürdig, WIe Josef FEuchs 616e  - beurteilt®*; 616e 1st aber auch S  e

unzureichend, wWwIe Franz Böckle 561e unter dem Eindruck der modernen Eheproble-
matik darzustellen geneigt ist95 0Se. Fuchs tragt (mit SeINn! Reserve gegenüber dem
Hin  WEe1s auf die Zielgebote, mit dem die pastoral orientierten Moraltheologen AQUS dem
Engpaß der modernen Ehediskussion herauszukommen suchen) zZzu wenig der Tatsache
Rechnung, die Ehe auch eın soziales Gebilde ist, das B-  . ZLUFr die Summe dessen
darstellt, Mann und TauU als selbständige und verantwortliche Wesen dazu be  1-
steuern. Über das hinaus, ]F“ Mann und Frau als Individuen Gestaltung des eheli-
chen Lebens einbringen, gibt n auch die Dimension des Sozialen, 1e /  AT  Jar V.C
den Kräaften des Individuums herrührt, aber keineswegs LU als die einfache Summe
dieser individuellen Kräfte begreifbar und bewertbar ist. Weil aber ın der FEhe 1e
Dimension des Sozialen bt, darum eibt ihr auch eben der Vn vielen
Ehegatten beglückt erfahrenen und beschriebenen Tatsache, die Gemeinsamkeit
ihres YJuns und Lebens c1e iber die Möglichkeiten ihrer individuellen Liebeskräfte
hinausträgt, den Kompromiß und das kleinere Übel Obgleich und ler hat Josef
Fuchs durchaus recht+ die vo Franz Böckle genannte pastorale Gruppe ınter den
Moraltheologen darauf achten hat, dafß die von ihnen die Debatte geworfene
„Verpflichtung Möglichen nicht dem Sinn interpretiert WT  d, „als ob die
Eheleute inzwischen nicht ZUT VO Wahrung der Ordnung gehalten 4  waren  36 darf
die Wertung der der ehelichen Liebe auferlegten üttlichen Verpflichtungen als Erfül-
Iungsgebote doch B-  en ernachlässigung des sozialen spektes der Ehe führen.
Anders Der Kompromiß der Gestaltung der ehelichen Liebe ist der Gefähr-
dung der Ehe vorzuziehen. Tanz Böckle möchte dieser Erkenntnis der Weise Rech-
ZLUN: tragen, © von den Ehegatten folgendes verlangt: „einen ernsten Willen
ZzZum Gesamtentwurf ihrer Ehe, clie Ausschaltung der Fruchtbarkeit
Einzeltall eine sittliche Motivierung und sichtlich der ethode Sanlz genere
die Forderung, c1e bestmöglichem der rücksichtsvollen Liebe entspreche,
deren Ausdruck der Hingabeakt seın co117737 ers gesagt Während 0SEe. Fuchs den
aTakter der Ehe als soziales Gebilde bzw. alc Paarver  tnis wen1g berücksichtigt,
wird diese Geite der Ehe von Böckle übersteigert. Der Kompromiß, den Josef Fuchs

clie Gestaltung des Hingabeaktes, insofern dieser Gründen auf AÄAus-
schaltung der Fruchtbarkeit abgestellt ist, 15 seiner individualistischen Betrachtungs-

heraus alc Möglichkeit überhaupt icht In Betracht ziehen kann, droht der
Betrachtungsweise Böckles ZUTr positiven cittlichen Handlung aufzurücken.
Die Soziologie gibt für die richtige Beurteilung des Paarverhältnisses Dzw. der aten, die das
aar setzt, folgendes denken P  he Einwirkungen von auf B und VOo auf

Vgl e{iw. Georz Teichtweier, Eheliches Leben heute. Passau 1963, Siehe auch Ders., Die
Wirklichkeit und Bedeutung der menschlichen Geschlechtlichkeit das stliche
Leben, Der ens und seine Geschlechtlichkeit. Würzburg 1967, 47—68. Hier
Teichtweier die Gedanken weiter, die Äuer In dem bereits erwähnten Autsatz „Vom Sinn
menschlicher Leiblichkeit und eschlechtlichkeit“” geäußert hat. Teichtweier fragt nach
uıner  H ittlichen rdnung, die dem Menschen ermöglicht, pPOs1tiv und unbefangener als
bisher Zu seiner Geschlechtlichkeit Zu stehen. Teichtweier versucht e1 inen Weg ZzZu
gehen, der weder durch die Auffassung bestimmt 1st, daß alle KeUus: Verfehlungen
objektiv schwer sündhaft sind, noch in die Nähe 1Ner Mystifikation der Geschlechterliebe
U  : rIt.

S6l etin ZUT innerkirchlichen Reform um die Geburtenregelung, Concilium (1965),
r  » Siehe ebd. 417, Siehe eb  O, 418. Siehe eb:  O, 417, Siehe eb  Da 425.

66  506

gische Betrachtungsweise als moraltheologische Methode32 läuft ja tatsächlich auf eine 
konkrete Ethik bzw. Moral des Möglichen hinaus. Franz Böckle hat darüber berichtet33• 

Nur eines sei hier angemerkt: Die pastoral theologische Betrachtung der modernen 
Eheprobleme in der Moraltheologie ist (von der traditionellen Moraltheologie her 
gesehen) nicht so fragwürdig, wie Josef Fuchs sie beurteilt34 ; sie ist aber auch nicht 
so unzureichend, wie Franz Böckle sie unter dem Eindruck der modernen Eheproble­
matik darzustellen geneigt ist35• Josef Fuchs trägt (mit seiner Reserve gegenüber dem 
Hinweis auf die Zielgebote, mit dem die pastoral orientierten Moraltheologen aus dem 
Engpaß der modernen Ehediskussion herauszukommen suchen) zu wenig der Tatsache 
Rechnung, daß die Ehe auch ein soziales Gebilde ist, das nicht nur die Summe dessen 
darstellt, was Mann und Frau als selbständige und verantwortliche Wesen dazu bei­
steuern. Ober das hinaus, was Mann und Frau als Individuen zur Gestaltung des eheli­
chen Lebens einbringen, gibt es nämlich auch die Dimension des Sozialen, die zwar von 
den Kräften des Individuums herrührt, aber keineswegs nur als die einfache Summe 
dieser individuellen Kräfte begreifbar und bewertbar ist. Weil es aber in der Ehe die 
Dimension des Sozialen gibt, darum gibt es in ihr auch neben der von vielen 
Ehegatten beglückt erfahrenen und beschriebenen Tatsache, daß die Gemeinsamkeit 

· ihres Tuns und Lebens sie über die Möglichkeiten ihrer individuellen Liebeskräfte 
hinausträgt, den Kompromiß und das kleinere Übel. Obgleich - und hier hat Josef 
Fuchs durchaus recht - die von Franz Böckle so genannte pastorale Gruppe unter den 
Moraltheologen darauf zu achten hat, daß die von ihnen in die Debatte geworfene 
„Verpflichtung zum Möglichen" nicht in dem Sinn interpretiert wird, ,,als ob die 
Eheleute inzwischen nicht zur vollen Wahrung der Ordnung gehalten wären"36, so darf 
die Wertung der der ehelichen Liebe auferlegten sittlichen Verpflichtungen als Erfül­
lungsgebote doch nicht zur Vernachlässigung des sozialen Aspektes der Ehe führen. 
Anders gesagt: Der Kompromiß in der Gestaltung der ehelichen Liebe ist der Gefähr­
dung der Ehe vorzuziehen. Franz Böckle möchte dieser Erkenntnis in der Weise Rech­
nung tragen, daß er von den Ehegatten folgendes verlangt: ,,einen ernsten Willen 
zum Kind im Gesamtentwurf ihrer Ehe, für die Ausschaltung der Fruchtbarkeit im 
Einzelfall eine ernste sittliche Motivierung und hinsichtlich der Methode ganz generell 
die Forderung, daß sie in bestmöglichem Maß der rücksichtsvollen Liebe entspreche, 
deren Ausdruck der Hingabeakt sein soll"37• Anders gesagt: Während Josef Fuchs den 
Charakter der Ehe als soziales Gebilde bzw. als Paarverhältnis zu wenig berücksichtigt, 
wird diese Seite der Ehe von Böckle übersteigert. Der Kompromiß, den Josef Fuchs 
für die Gestaltung des Hingabeaktes, insofern dieser aus ernsten Gründen auf Aus­
schaltung der Fruchtbarkeit abgestellt ist, aus seiner individualistischen Betrachtungs­
weise heraus als Möglichkeit überhaupt nicht in Betracht ziehen kann, droht in der 
Betrachtungsweise Böckles zur positiven sittlichen Handlung aufzurücken. 

Die Soziologie gibt für die richtige Beurteilung des Paarverhältnisses bzw. der Taten, die das 
Paar setzt, folgendes zu bedenken: ,,Die Einwirkungen von A auf B und von B auf A 

32 Vgl. etwa Georg Teichtweier, Eheliches Leben heute. Passau 1963. Siehe auch: Ders., Die 
Wirklichkeit und Bedeutung der menschlichen Geschlechtlichkeit für das christliche 
Leben, in: Der Mensch und seine Geschlechtlichkeit. Würzburg 1967, 47-68. Hier führt 
Teichtweier die Gedanken weiter, die Auer in dem bereits erwähnten Aufsatz „Vom Sinn 
menschlicher Leiblichkeit und Geschlechtlichkeit" geäußert hat. Teichtweier fragt nach 
einer sittlichen Ordnung, die es dem Menschen ermöglicht, positiv und unbefangener als 
bisher zu seiner Geschlechtlichkeit zu stehen. Teichtweier versucht dabei einen Weg zu 
gehen, der weder durch die Auffassung bestimmt ist, daß alle unkeuschen Verfehlungen 
objektiv schwer sündhaft sind, noch in die Nähe einer Mystifikation der Geschlechterliebe 
führt. 

33 Bulletin zur innerkirchlichen Reform um die Geburtenregelung, in: Concilium 1 (1965), 
415-418. 

34 Siehe ebd. 417. 815 Siehe ebd. 418. 36 Siehe ebd. 417. 87 Siehe ebd. 425. 

66 



schaffen eın er  en des Paares, in dem die persönlichen Bekundungen jeder der beiden
eigentümlich vermischt sind kaum jemals zZzUu ungefähr leichen Anteilen; der aktivere
artner bestimmt zumeist mehr die Handlungen und Unterlassungen des Paares. Das ist
we!l:  +hin nach Lebensbereichen verschieden; VeTr In der einen Richtung entscheidender ist,

In einer anderen passiver sein ... Kurz, die Paarverbindung G- ine nNeue Basis
des Verhaltens, die gewiße Elemente Vo  I; und B autweist und auch individualpsychologisch
analysiert werden muß, 1ber das anze also hier das Handeln des Paares) ist  < nicht gleich
der Summe der Teile (d. der Individualität VO:  - und B), sondern nthaält neben Elemen-

von und noch Einflüsse des Sozialen, Kräfte, die der Verbindung VL und
B stammen“.““
Aus dieser soziologischen Betrachtungsweise würde sich ergeben, eine sachgerechte
moraltheologische Diskussion ber efragen die Einzelpersönlichkeit und das (janze
der Ehe® 1n gleicher Weise berücksichtigen hat. „W  1r werden eine GSicht der Welt
zu akzeptieren haben, der das personale Wesen des enschen als eın soziales

alc vielfältig und äaußerst wirksam durch mitmenschliche Beziehungen bedingt
erscheinti10 _
Die pastorale ruppe unter den Moraltheologen scheint dieser Forderung jedenfalls
in der Praxis ehesten gerecht Z.U werden. Denn it: lehnen Sie &S ab,
für die generelle Freigabe der „Pille” zu plädieren‘! oder VvVon der Anwendung von

Verhütungsmitteln zu Sagen, 61e zut sSein kann (=individualethischer Aspekt)?2,
anderseits betrachten 61e die Aufgabe, die physiologische Fruchtbarkeit zZzu lenken, Lür
unaufschiebbar und erklären, al „clie sinnvolle Anwendung der Pille, zumal der
Form einer Funktionssteuerung . moralisch icht uınter allen Umständen mit einem
Verbot belegt zu werden ’3 braucht.
Betrachtet A} diese für e1ne konkrete Fthik charakteristische Stellungnahme 1111
Zusammenhang mit der von den Moraltheologen ler chtungen erhobenen orde-

daß die Christen mehr als der Vergangenheit zu selbständigen Entscheidungen
ermutigt und inem Gewissensethos geführt werden müßten, hält [} sich also
VOTr Augen, Clie Moraltheologen übrigens einschließlich der Vomn Tranz
bezeichneten radikalen Gruppe) einerseits icht bereit SIN!  d, den antikonzeptionellen
Eingriff objektiv gesehen alc eine indifferente oder objektiv gute Handlung
Zu bezeichnen, daß s1e aber anderseits ituationen anerkennen, denen die Ehe-
gatten die Entscheidung darüber, ob G1@e sich einem solchen antikonzeptionellen
Eingriff entschließen wollen, celbst zZu treffen haben, dann wird damit hinreichend
deutlich, daß ZwWweI moraltheologisch verschiedene Auffassungen miteinander einem
amp. egen, der noch icht entschieden ist.

Auf der einen Seite steht e1ne naturrechtlich orjientierte Moraltheologie, die Banz
allgemein gesprochen der Na  z der Dinge abzulesen sich bemüht, wäas objektiv
UT bzw. chlecht ist und den Menschen Übernahme und Anerkennung dieser
objektiven Wertordnung verpflichtet. Auf der andern Seite csteht eıne personal e  (G-

gerichtete d  ie, auf die menschliche Totalität hin orientiert, dem Menschen
Retz LLUX die eine Forderung auferlegt, sSeın Iun einem verantwort-
baren Lebensentwurtf entsprechend gestalte. Freilich 11UTX dem oberflächlichem Be-
trachter ct+ellt sich die Sachlage dar, alc Oonne z  ALl  11  X auf die naturrrechtliche

Leopold VO Wiese, Das Soziale Leben und Köln-Opladen 1956,
Vgl Weber, Ehenot Ehegnade. Handreichung priesterlichen Heilssorge Ehe-
leuten. Freiburg B. Dazu Ludwig Berger, Ehegemeinschaft in sozialtheologi-
scher Sicht. Werden, Wesen, 05. Münster 19067. Siehe bes 152.

40 etfer R. Hofstätter, Der ens: als personales und soziales Wesen der modernen
Gesellschaft, Arzt und Christ (1964), 151.

&1 Vgl Weber, Ehenot egnade,
Vgl {It der Marck, Liebe und Fru:  arkel Aktuelle bragen der Geburtenregelung.
Freiburg ase 1en 1964,

Weber, Ehenot egnade,

schaffen ein Verhalten des Paares, in dem die persönlichen Bekundungen jeder der beiden 
eigentümlich vermischt sind - kaum jemals zu ungefähr gleichen Anteilen; der aktivere 
Partner bestimmt zumeist mehr die Handlungen und Unterlassungen des Paares. Das ist 
weithin nach Lebensbereichen verschieden; wer in der einen Richtung entscheidender ist, 
mag in einer anderen passiver sein .•. Kurz, die Paarverbindung schafft eine neue Basis 
des Verhaltens, die gewiße Elemente von A und B aufweist und auch individualpsychologisch 
analysiert werden muß, aber das Ganze (also hier das Handeln des Paares) ist nicht gleich 
der Summe der Teile (d. h. der Individualität von A und B), sondern enthält neben Elemen­
ten von A und B noch Einflüsse des Sozialen, d. h. Kräfte, die aus der Verbindung von A und 
B stammen38 ." 

Aus dieser soziologischen Betrachtungsweise würde sich ergeben, daß eine sachgerechte 
moraltheologische Diskussion über Ehefragen die Einzelpersönlichkeit und das Ganze 
der Ehe39 in gleicher Weise zu berücksichtigen hat. ,,Wir werden eine Sicht der Welt 
zu akzeptieren haben, in der das personale Wesen des Menschen als ein soziales -
d. h. als vielfältig und äußerst wirksam durch mitmenschliche Beziehungen bedingt -
erscheint4° .'' 
Die pastorale Gruppe unter den Moraltheologen scheint dieser Forderung - jedenfalls 
in der Praxis - am ehesten gerecht zu werden. Denn einerseits lehnen sie es ab, 
für die generelle Freigabe der „Pille" zu plädieren41 oder von der Anwendung von 
Verhütungsmitteln zu sagen, daß sie gut sein kann (=individualethischer Aspekt)42, 

anderseits betrachten sie die Aufgabe, die physiologische Fruchtbarkeit zu lenken, für 
unaufschiebbar und erklären, daß „die sinnvolle Anwendung der Pille, zumal in der 
Form einer Funktionssteuerung . .. moralisch nicht unter allen Umständen mit einem 
Verbot belegt zu werden"43 braucht. 
Betrachtet man diese für eine konkrete Ethik charakteristische Stellungnahme im 
Zusammenhang mit der von den Moraltheologen aller Richtungen erhobenen Forde­
rung, daß die Christen mehr als in der Vergangenheit zu selbständigen Entscheidungen 
ermutigt und zu einem Gewissensethos geführt werden müßten, hält man sich also 
vor Augen, daß die Moraltheologen (übrigens einschließlich der von Franz Böckle so 
bezeichneten radikalen Gruppe) einerseits nicht bereit sind, den antikonzeptionellen 
Eingriff - objektiv gesehen - als eine indifferente oder gar objektiv gute Handlung 
zu bezeichnen, daß sie aber anderseits Situationen anerkennen, in denen die Ehe­
gatten die Entscheidung darüber, ob sie sich zu einem solchen antikonzeptionellen 
Eingriff entschließen wollen, selbst zu treffen haben, dann wird damit hinreichend 
deutlich, daß zwei moraltheologisch verschiedene Auffassungen miteinander in einem 
Kampf liegen, der noch nicht entschieden ist. 

4. Auf der einen Seite steht eine naturrechtlich orientierte Moraltheologie, die - ganz. 
allgemein gesprochen - an der Natur der Dinge abzulesen sich bemüht, was objektiv· 
gut bzw. schlecht ist und den Menschen zur Obernahme und Anerkennung dieser 
objektiven Wertordnung verpflichtet. Auf der andern Seite steht eine personal aus­
gerichtete Ethik, die, auf die menschliche Totalität hin orientiert, dem Menschen 
letztlich nur die eine Forderung auferlegt, daß er sein Tun einem verantwort­
baren Lebensentwurf entsprechend gestalte. Freilich - nur dem oberflächlichem Be­
trachter stellt sich die Sachlage so dar, als könne man auf die naturrrechtliche-

38 Leopold von Wiese, Das Soziale im Leben und Denken. Köln-Opladen 1956, 24. 
39 Vgl. L. Weber, Ehenot - Ehegnade. Handreichung zur priesterlichen Heilssorge an Ehe-­

leuten. Freiburg i. B. 31966, 84. Dazu: Ludwig Berger, Ehegemeinschaft in sozialtheologi­
scher Sicht. Werden, Wesen, Ethos. Münster 1967. Siehe bes. 152. 

40 Peter R. Hofstätter, Der Mensch als personales und soziales Wesen in der modernen 
Gesellschaft, in: Arzt und Christ 10 (1964), 151. 

41 Vgl. L. Weber, Ehenot - Ehegnade, 84. 
42 Vgl. W. van der Marck, Liebe und Fruchtbarkeit. Aktuelle Fragen der Geburtenregelung. 

Freiburg - Basel - Wien 1964, 82. 
43 L. Weber, Ehenot - Ehegnade, 84. 

67 



Betrachtungsweise verzichten. verdient weiterhin Beachtung, icht etwa
HLU deswegen, weil s1e das katholische enken unverzichtbar ist, sondern deswe-

weil mit dem Ja oder Nein zugleich auch die Möglichkeit sittlicher Erkennt-
n15 bejaht oder geleugnet WIFT'  d. So ist denn kein Zuf; gerade auch
Zusammenhang mit der moraltheologischen Behandlung der modernen eproblema-

iImmer  D wieder die Naturrechtslehre 1Ns Gespräch bringt.
a) Die Frage, der das Problem der Geburtenregelung d auch geregt hat, ist
die Frage, ob Interesse der geforderten Berücksichtigung der menschlichen Totalität
beim Ehevollzug e1n empfängnisverhütender auch durch das Totalitätsprinzip

gerechtfertigt werden oNne.,  .. Nachdem Gustav Ermecke‘4 eine erweıtertie
assung des vorges  agen und überraschend weitreichende Konsequenzen die
sittliche Bewältigung des Problems der Geburtenregelung jedenfalls als rage an-

gedeutet hatte, ist Richard Egenter der zunächst dringlicheren rage nachgegangen,
wıe das näherhin zZz.u fassen .  wäre, ehe daraus praktische olgerunge: WEeI«-
den Öönnen. Der Münchener Moraltheologe formulierte dann aber celber Hinblick
auf die der Gegenwart B-  er celten anzutrefftenden seelisch-notvollen Gituationen der
Ehe die Frage, „ob nicht das solchen Fällen dem empfängnisverhütenden FEin-
griff, der als physisches Geschehen Ja sittlich noch unbestimmt ist, icht auch den
orwurtf der Verletzung des Sextums, dem also den Charakter des an ge
malum'‘ nehme, wie das der Amputation eines Körperorgans ZUH Wohl des
ganzeN Menschen den Charakter des Aın malum nimmt, den ns eıne Verstüm-
melung besitzt‘’45 Die Frage, die Egenter geht, ıst geNauU die rage nach der
menschlichen Totalität, die nahezu allen Stellungnahmen der Moraltheologen
modernen Eheproblematik estellt oder vernehmbar wird und die Richtung 11

kiert, der die moraltheologischen Überlegungen und Argumentationen sich bewegen.
Egenter macht+ den ersuch, mit des der traditionellen Moraltheologie zugehö-
renden Totalitätsprinzips traditionelle moraltheologische Denken au 5 ceiner Enge
herauszuführen und eine CUue, umfassendere Sicht des Menschlichen gewin-

Auch moraltheologische rinzipien haben ihre Geschichte!
laus Demmer, der mehrfach die Diskussion um moderne Ehefragen einge-

griffen hatt9 und auf Grund seiner Begegnung mıf dem augustinischen Gedankengut“?
csehr eindringlich davor warnt, dem Naturrechtsdenken allzu rasch den Rücken
kehren, macht den durchaus beachtenswerten Versuch, das +*+raditionelle Naturrechts-
denken durch eine theologische Vertiefung des Naturbegriffs VOT weıteren Ver-
unglimpfungen und Mißverständnissen bewahren. Um SEe1INe Position Fragen
der Geburtenregelung überhaupt verstehen ZUu .  k  Önnen, ist Vorgriff auf en,
die den Zzweıten Teil dieses Berichtes hineingehören etwas weiter 2Auszuholen.
„Das Naturrecht“, (} betont emmer, Pp * ist  - nicht eine von der Geschichte abgehobene
und dieser bgeho! hypostasierte Wirklichkeit; vielme! handelt sich eın
Analogon der eschatologischen Erfüllung und dieser ogie liegt seine Verpflichtungs-
kraft jede geschichtliche Situation. Wenn Geschichte Inbesitznahme der eit durch das
Eschaton ist, dann ruht das Naturrecht als geschichtsbezogene TO:| Grundlagen, die von
seinem Begri selbst B-  er mehr ertfa(ß: werden48.“ Aus der vVon Demmer in  .  tendierten eils-
geschichtlich-metaphysischen Vertiefung des Naturbegriffes er S{l  Q folgendes: Natur

Die Frage der Geburtenregelung, Dokumentation der KNA Vomnl 12. 8, 1964
än Die Verfügung des Menschen A  ber seiınen Leib { Licht des Totalitätsprinzips,

L4 (1965), 178.
Die moraltheologische Diskussion die Anwendung sterilisierender Medikamente, n
TaGI 1963), Die hormonale Behandlung der Schwangerschaftsphobie. ]
Beitrag zZu ihrer moraltheologischen Beurteilun 012S! 30 (1964), 197—219.,
eliche Hingabe und Zeugung, Scholastik (1964),

A7 Jus caritatis. Zur christologischen Grundlegung der augustinischen Naturrechtslehre. Rom
1961.
Moralisches Gesetz und eschatologische Vollendung, atholi.ıca 16 (1962), 266.

Betradttungsweise schledtthin verzichten. Sie verdient weiterhin Beachtung, nicht etwa 
nur deswegen, weil sie für das katholische Denken unverzichtbar ist, sondern deswe­
gen, weil mit dem Ja oder Nein zu ihr zugleich auch die Möglichkeit sittlicher Erkennt­
nis bejaht oder geleugnet wird. So ist es denn kein Zufall, daß man gerade auch im 
Zusammenhang mit der moraltheologischen Behandlung der modernen Eheproblema­
tik immer wieder die Naturrechtslehre ins Gespräch bringt. 
a) Die Frage, zu der das Problem der Geburtenregelung u. a. auch angeregt hat, ist 
die Frage, ob im Interesse der geforderten Berücksichtigung der -menschlichen Totalität 
beim Ehevollzug ein empfängnisverhütender Eingriff auch durch das Totalitätsprinzip 
( = TP) gerechtfertigt werden könne. Nachdem Gustav Ermecke44 eine erweiterte 
Fassung des TP vorgeschlagen und überraschend weitreichende Konsequenzen für die 
sittliche Bewältigung des Problems der Geburtenregelung - jedenfalls als Frage - an­
gedeutet hatte, ist Richard Egenter der zunächst dringlicheren Frage nachgegangen, 
wie das TP näherhin zu fassen wäre, ehe daraus praktische Folgerungen gezogen wer­
den können. Der Münchener Moraltheologe formulierte dann aber selber im Hinblick 
auf die in der Gegenwart nicht selten anzutreffenden seelisch-notvollen Situationen der 
Ehe die Frage, ,,ob nicht das TP in solchen Fällen dem empfängnisverhütenden Ein­
griff, der als physisches Geschehen ja sittlich noch unbestimmt ist, nicht auch den 
Vorwurf der Verletzung des Sextums, dem Eingriff also den Charakter des ,in se 
malum' nehme, so wie das TP der Amputation eines Körperorgans zum Wohl des 
ganzen Menschen den Charakter des ,in se malum' nimmt, den sonst eine Verstüm­
melung besitzt"45• Die Frage, um die es Egenter geht, ist genau die Frage nach der 
menschlichen Totalität, die in nahezu allen Stellungnahmen der Moraltheologen zur 
modernen Eheproblematik gestellt oder vernehmbar wird und die Richtung mar­
kiert, in der die moraltheologischen Oberlegungen und Argumentationen sich bewegen. 
Egenter macht den Versuch, mit Hilfe des der traditionellen Moraltheologie zugehö­
renden Totalitätsprinzips das traditionelle moraltheologische Denken aus seiner Enge 
herauszuführen und für eine neue, umfassendere Sicht des Menschlichen zu gewin­
nen. Auch moraltheologische Prinzipien haben ihre Geschichte! 
b) Klaus Demmer, der mehrfach in die Diskussion um moderne Ehefragen einge­
griffen hat46 und auf Grund seiner Begegnung mit dem augustinischen Gedankengut47 

sehr eindringlich davor warnt, dem Naturrechtsdenken allzu rasch den Rücken zu 
kehren, macht den durchaus beachtenswerten Versuch, das traditionelle Naturrechts­
denken durch eine theologische Vertiefung des Naturbegriffs vor weiteren Ver­
unglimpfungen und Mißverständnissen zu bewahren. Um seine Position in Fragen 
der Geburtenregelung überhaupt verstehen zu können, ist - im Vorgriff auf Gedanken, 
die in den zweiten Teil dieses Berichtes hineingehören- etwas weiter auszuholen. 

„Das Naturrecht", so betont I<l. Demmer, ,, ... ist nicht eine von der Geschichte abgehobene 
und in dieser Abgehobenheit hypostasierte Wirklichkeit; vielmehr handelt es sich um ein 
Analogon der eschatologischen Erfüllung und in dieser Analogie liegt seine Verpßichtungs­
kraft für jede geschichtliche Situation. Wenn Geschichte Inbesitznahme der Zeit durch das 
Eschaton ist, dann ruht das Naturrecht als geschichtsbezogene Größe in Grundlagen, die von 
seinem Begriff selbst nicht mehr erfaßt werden48." Aus der von Demmer intendierten heils­
geschichtlich-metaphysischen Vertiefung des Naturbegriffes ergibt sich folgendes: Natur im 

44 Die Frage der Geburtenregelung, in: Dokumentation der KNA n. 33 vom 12.8.1964. 
41 Die Verfügung des Menschen über seinen Leib im Licht des Totalitätsprinzips, in: MThZ 

16 (1965), 178. 
48 Die moraltheologische Diskussion um die Anwendung sterilisierender Medikamente, in: 
:. ThGl 53 (1963), 415-436. - Die hormonale Behandlung der Schwangerschaftsphobie. Ein 

Beitrag zu ihrer moraltheologischen Beurteilung, in: Scholastik 39 (1964), 197-219. -
Eheliche Hingabe und Zeugung, in: Scholastik 39 (1964), 528-557. 

47 Jus caritatis. Zur christologischen Grundlegung der augustinischen Naturrechtslehre. Rom 
1961 . 

.es Moralisches Gesetz und eschatologische Vollendung, in: Catholica 16 (1962), 266. 

68 



igentlichen "j'lh die eschatologisch vollendete Natur. D  hHese Natur ist normgebend.
Anders gesagt: Auf dem Hintergrund der eschatologisch vollendeten Natur erscheinen
die geschichtlichen Gegebenheiten als Vorläufigkeiten und als Unvollendetheiten, aber damit
zugleich auch als faktisch-grundsätzlich vollendbar und berwindbar. ese Struktur hat
auch das S1' Tun. „Darum gibt niemals cie grundsätzliche Unvermeidbarkeit iıner
Schuld ıner  ‚ konkreten S5ituation. Die Natur und das S erfließende Gesetz geben
grundsä: die Gewähr ihrer Erkenntnis wiıie ihrer lun 8“ öö TIDenn das Ges  ene
ist seinem Hefsten esen nach auf Vollendung und wird als solches erkannt. Dabei
ist ] aber eachten, dafß dieses Erkennen mit der ganzen Natur das Unvollendetsein
und Aus-Sein-auf-eschatologische-Vollendung teilt. Wesentliches Erkennen besagt
Augustinus also das Erkennen der Unvollendetheiten oder, anders ausgedrückt, die erken-
nende Hereinnahme der empirischen Wirklichkeit als unvollendeter in das Person-
ganze, wodurch die Person sich selbst kommt. FEinen anderen Weg, auf dem die Person
ZUXC wese aften Erkenntnis über sich elbst, ur Erkenntnis ihrer eschatologischen
Vollendbarkeit kommen ki  Öönnte, gibt ©5
Die ethische Folgerung daraus lautet Die Person darf sich über die ontischen Ord-

-  P hinwegsetzen. ist vielmehr ihre wesenhafte Aufgabe, die ontischen Ord-
en ihrem Personsein zZi integrieren, Nur der Respekt der Person VOr den ontisch-
biologischen Ordnungen birgt die ewähr sich, z cdie jenst der Personwerdung
stehende: Ordnungen der Person zZzu ihrer eigenen Vollendung, eschatologisch-
vollendeten lat der selbstlosen Liebe die Richtung weisen und verhelfen. Von diesem
Hintergrund her er sich die These Demmers, 1n die Personganzheit integrierte
menschliche Geschlechtlichkeit danach rufe, „umgekehrt auch jede Aktuierung der
Sexualstruktur ersonganzen faßt und getragen werde: „Das bedeutet, S
dem . . . Personbegriff Ernst gemacht WIT!  d, S personale Durchformung der eigenen
eschle:  chkeit unz grundsätzlicher Wahrung der ontisch-biologischen Ordnungen

muß, Jese wesentlich Zumn Personganzen gehören, und nicht auf osten eiınes
diese>9““ emmer kommt von seinem aturbegri. her zu Folgerungen,

auch das muß werden in der modernen Ehediskussion kein großer Raum
ist. Aber niemand wird bestreiten ki  ‚O!  F3  nnen, auch die Enthaltsamkeit>1 S Von der
tät des Menschen gehört.

Fs scheint, der ensch unr größere und schwierigere ragen aufgibt, je
mehr er G1 selber den zZu bekommen sucht. Gerät der Mensch den SOg
Seiıner eigenen röße, dann werden clie Ordnungen fremd, die umgeben. Sucht
der Mensch eın Geheimnis bei den Dingen, dann entgleitet sich selbst Im runde
ıst damit die Problematik ausgesprochen, V der die Moraltheologie immer steht
der egenw.: hat 611e sich ungeahntem usmaß verschärft, weil sich der Mensch,
wıe Helmut Thielicke 3  meın  pPS selbst verloren hat. Dann müßte aber der leiden-
che Drang des enschen nach dem Personalen bzw. nach seiner Respektierung

der Moraltheologie G-  en unbedingt als Fortschritt angesehen werden? Dieser
leidenschaftliche Drang WAaTr!  ‚ eher einem Notschrei zu vergleichen.
S Bemühungen Ill-! neue der Moraltheologie.

Angesichts der teilweise recht leidenschaftlich unternommenen Versuche moral-
theologischen Lösung der modernen Eheproblematik stellt sich mit aller Dringlichkeit
die Frage, inwieweit  H+ die der Ehediskussion sich herauskristallisierenden Positio-
nen auch den Bemühungen eine n estal der Moraltheologie greifbar WEeli-
den. Es ist B-  pn denkbar, das durch die konkrete Situation bedingte moraltheolo-
sche Tragen auf die wissenschaftliche Theorie keine Rückwirkung gehabt Atte,

Zunächst ist hinzuweisen auf eine ruppe von Veröffentlichungen, die nich:  en wiıie der
csehr gut informierende ufsa VvVon Johannes Gründel Sammelband „Was 1st
Theologie?”® ber alles berichten, MS die Moraltheologie ist und se1ın will, sondern
auf einzelne Tatsachen, Vorgänge Gesichtspunkte den inger legen, die für die
gegenwärtige moraltheologische Situation kennzeichnend sind

Ebd. 269 50 Eheliche Hingabe und Zeugung, in: cholastik 39 (1965) 535.
51 eb  Q, 556 Theologische Ethik Tübingen 1951,

Moraltheologie, Was ist Theologie? Hrg von Neuhäusler und Gössmann.
chen 1966,

59

-'J 

eigentlichen Sinn ist die eschatologisch vollendete Natur. Diese Natur ist normgebend. 
Anders gesagt: Auf dem Hintergrund der eschatologisch vollendeten Natur erscheinen 
die geschichtlichen Gegebenheiten als Vorläufigkeiten und als Unvollendetheiten, aber damit 
zugleich auch als faktisch-grundsätzlich vollendbar und überwindbar. Diese Struktur hat 
auch das sittliche Tun. ,,Darum gibt es niemals die grundsätzliche Unvermeidbarkeit einer 
Schuld in einer konkreten Situation. Die Natur und das aus ihr erfließende Gesetz geben 
grundsätzlich die Gewähr ihrer Erkenntnis wie ihrer Erfüllung'll." Denn das Geschaffene 
ist seinem tiefsten Wesen nach auf Vollendung aus und wird als solches erkannt. Dabei 
ist nun aber zu beachten, daß dieses Erkennen mit der ganzen Natur das Unvollendetsein 
und das Aus-Sein-auf-eschatologische-Vollendung teilt. Wesentliches Erkennen besagt für 
Augustinus also das Erkennen der Unvollendetheiten oder, anders ausgedrückt, die erken­
nende Hereinnahme der empirischen Wirklichkeit als unvollendeter Größe in das Person­
ganze, wodurch die Person zu sich selbst kommt. Einen anderen Weg, auf dem die Person 
zur wesenhaften Erkenntnis über sich selbst, d. h. zur Erkenntnis ihrer eschatologischen 
Vollendbarkeit kommen könnte, gibt es nicht. 
Die ethische Folgerung daraus lautet so: Die Person darf sich über die ontischen Ord­
nungen nicht hinwegsetzen. Es ist vielmehr ihre wesenhafte Aufgabe, die ontischen Ord­
nungen ihrem Personsein zu integrieren. Nur der Respekt der Person vor den ontisch­
biologischen Ordnungen birgt die Gewähr in sich, daß die im Dienst der Personwerdung 
stehenden Ordnungen der Person zu ihrer eigenen Vollendung, d. h. zur eschatologisch­
vollendeten Tat der selbstlosen Liebe die Richtung weisen und verhelfen. Von diesem 
Hintergrund her ergibt sich die These Demmers, daß die in die Personganzheit integrierte 
menschliche Geschlechtlichkeit danach rufe, daß „umgekehrt auch jede Aktuierung der 
Sexualstruktur vom Personganzen erfaßt und getragen" werde: ,,Das bedeutet, wenn mit 
dem ... Personbegriff Ernst gemacht wird, daß die personale Durchformung der eigenen 
Geschlechtlichkeit unter grundsätzlicher Wahrung der ontisch-biologischen Ordnungen ge­
schehen muß, da diese wesentlich zum Personganzen gehören, und nicht auf Kosten eines 
Eingriffs in diese5°/' Klaus Demmer kommt von seinem Naturbegriff her zu Folgerungen, 
für die - auch das muß gesagt werden - in der modernen Ehediskussion kein großer Raum 
ist. Aber niemand wird bestreiten können, daß auch die Enthaltsamkeit51 zum Bild von der 
Totalität des Menschen gehört. 

5. Es scheint, daß der Mensch um so größere und schwierigere Fragen aufgibt, je 
mehr er sich selber in den Griff zu bekommen sucht. Gerät der Mensch in den Sog 
seiner eigenen Größe, dann werden ihm die Ordnungen fremd, die ihn umgeben. Sucht 
der Mensch sein Geheimnis bei den Dingen, dann entgleitet er sich selbst. Im Grunde 
ist damit die Problematik ausgesprochen, vor der die Moraltheologie immer steht. In 
der Gegenwart hat sie sich in ungeahntem Ausmaß verschärft, weil sich der Mensch, 
wie Helmut Thielicke meintl52, selbst verloren hat. Dann müßte aber der leiden­
schaftliche Drang des Menschen nach dem Personalen bzw. nach seiner Respektierung 
in der Moraltheologie gar nicht unbedingt als Fortschritt angesehen werden? Dieser 
leidenschaftliche Drang wäre eher einem Notschrei zu vergleichen. 

C. Die Bemühungen um eine neue Gestalt der Moraltheologie. 

Angesichts der teilweise recht leidenschaftlich unternommenen Versuche zur moral­
theologischen Lösung der modernen Eheproblematik stellt sich mit aller Dringlichkeit 
die Frage, inwieweit die in der Ehediskussion sich herauskristallisierenden Positio­
nen · auch in den Bemühungen um eine neue Gestalt der Moraltheologie greifbar wer­
den. Es ist nicht denkbar, daß das durch die konkrete Situation bedingte moraltheolo­
gische Fragen auf die wissenschaftliche Theorie keine Rückwirkung gehabt hätte. 

I. Zunächst ist hinzuweisen auf eine Gruppe von Veröffentlichungen, die nicht wie der 
sehr gut informierende Aufsatz von Johannes Gründel im Sammelband „Was ist 
Theologie?"53 über alles berichten, was die Moraltheologie ist und sein will, sondern 
auf einzelne Tatsachen, Vorgänge und Gesichtspunkte den Finger legen, die für die 
gegenwärtige moraltheologische Situation kennzeichnend sind. 

"Ebd. 269. 110 Eheliche Hingabe und Zeugung, in: Scholastik 39 (1965) 535. 
111 Vgl. ebd. 556. 151 Theologische Ethik I. Tübingen 1951, V. 
113 Moraltheologie, in: Was ist Theologie? Hrg. von E. Neuhäusler und E. Gössmann. Mün­

chen 1966, 214-243. 

69 



Eranz Furger fordert von der Moraltheologie angesichts der Zeichen der Zeit°*
allgemein, 61e sich oslöse VvVon eıner  H statisch-juridischen Gicht der Probleme, lafs
561e den biblischen Quellen zurückkehre, ihre eigene Geschichte und damit die
Grundlagen ihrer Systematik durchdenke und SO der Dynamik des menschlichen Le-
bens Rechnung trage. kFurgers DbZwW. Forderung zielt also ab auf eine dynamische
Moraltheologie. Man darf sich eıner  s Täuschung hingeben Die Forderung nach einer
ynamischen Moraltheologie besagt nichts anderes den Frsatz einer ihrer Struktur
und ihrem Inhalt nach materialen Normenethik durch eıne die Eigenart und Struktur
des sittlichen Aktes den ittelpunkt rückenden und die Autonomie des cittlichen
Subjekts unterstreichenden Existentialethik.

Heinz Schuster verdeutlicht dieses egen, v  [111 anknüpfend I die
der Auflage des Enchiridion Symbolorum übrigens icht mehr abgedruckte These,

die Gewissenstfreiheit Wahnsinn sei”, feststellt, £rüher habe S der oral-
theologie nach der Gesetzmäßigkeit gefragt, heute frage nach der Norm der Nor-
men  S56 gesichts der Laien, die SI  ch, nachdem 61€e gerufen, der Kirche ZUu
Wort melden, ‚ordert Schuster, die el  LIE Moraltheologie nach folgenden Grund-
satzen gestaltet werde bzw. folgende Gegebenheiten berücksichtige:
(a) Der Mensch urfe -  P länger nı passıver Adressat kirchlicher Erziehung sein, AT@  ın
An anerkennen wolle, die Gittlichkeit wesentlich der Betätigung menschlicher Frei-
eit estehe (b) Die dem Menschen kraft seiner Freiheit aufgetragene Selbstverwirklichung
ce1 Ur möglich auf Grund der den einzelnen berührenden göttlichen Heilsverfügung. Es sei
also nicht Sache der Moraltheologie, 1ese göttliche Heilsverfü durch ine bis 11$s ein-
zeine ehende materiale Ehtik gleichsam überflüssig en bzw. neutralisieren.
(c) Die Freiheit, die dem Menschen als Gabe und Aufgabe anvertraut sel, rrIe nicht als
etwas Fertiges betrachtet werden. S@£1 wesentlich Reaktion auf die vom menschlichen
Denken nicht einzuholende 1at Gottes. (d) Mit den essentialen Grundnormen, die wesent-
lich ZUrFr Moraltheologie gehörten, seien noch nicht die existentialen Normen gegeben, nach
denen der ens hic entscheiden kı  onne.  z (e) Die Moraltheologie muUusse den
Zwiespalt überwinden zwischen der unantastbaren Freiheit des Menschen und seiner Scheu,
diese Freiheit zZzu ‚ECHN. Mit diesem Wagnis ist  < nichts anderes gemeint alc die Entschlos-
senheit und (hoffentlich auch) die Fähigkeit des Menschen, leichsam in eigener egie das
sittlich Gesollte zu erkennen und verwirklichen Der Beegriff der existentialen Norm hat
etwas Einprägsames S1' Q-  er zuletzt deswegen, weil eın geradezu Osbares philo-
sophisches Problem aufgibt®7, Alfons uer drückt das von Schuster wohl Gemeinte Ü  5:

die Stelle der Legalität soll lebendige Morali;tät treten®>
Es sind keineswegs NUL die Moraltheologen, die diese Akzentverlagerung der

Moraltheologie von der Moral ZU) Ethos betreiben. Auch dem aum der profanen
Wissenschaften wird mehr und mehr auf den der sittlichen Problematik autf-
merksam gemacht.
„Das strukturelle Ethosder modernen Demokratie“, bemerkt Böckenförde®, „Aist
wesentlich auf formale Werte bezogen“”®, den Moraltheologen unmittelbar betref-
fenden Fragen damit im einzelnen angerührt werden, hat der Dominikanertheologe Anselm
Hertz dargelegt®, Der genannte Autor scetzt sich der Tatsache auseinander, „einer

menden gegenseitigen Abstimmung und Solidarität des Handelns der gesellschaftlichen
Gruppen auf dem Gebiet der Wirtschaft und anderen sOzialen Bereichen eın fortschrei-

Siehe den Aufsatz: Katholische Moraltheologie den Zeichen der Zeit, Diakonia
(1966) f

Vgl Denz. 1690
Vgl den Autsatz: Der Laie und die Moraltheologie, in Diakonia (1966) 191—201.

57 Dazu 0se allmach, Das Problem cittlicher Eigengesetzlichkeit des Individuums ın der
philosophischen Ethik, Theologie und Philosophie (1967), 22—50.

8} Siehe den Aufsatz: Irrtümer der ündenmystik und der Situationsethik, Da  m Hochland
(1958/59) 273—278

öl Das Ethos der modernen Demokratie, in Hochland 50 (  '
Vgl auch Goetz Briefs, Das Ethos ın der pluralistischen Gesellscha Vo  >; heute, Hoch-
land 51 (1958/59), 49—61,
Siehe den Artikel Sitte, Sittlichkeit und Moral der pluralistischen Gesellschaft. Ein
Diskussionsbeitrag, ..  0bn Die Ordnung 1964), 187—196.

1. Franz Furger fordert von der Moraltheologie angesichts der Zeichen der Zeit54 ganz 
allgemein, daß sie sich loslöse von einer statisch-juridischen Sicht der Probleme, daß 
sie zu den biblischen Quellen zurückkehre, ihre eigene Geschichte und damit die 
Grundlagen ihrer Systematik durchdenke und so der Dynamik des menschlichen Le­
bens Rechnung trage. Furgers Kritik bzw. Forderung zielt also ab auf eine dynamische 
Moraltheologie. Man darf sich keiner Täuschung hingeben: Die Forderung nach einer 
dynamischen Moraltheologie besagt nichts anderes als den Ersatz einer ihrer Struktur 
und ihrem Inhalt nach materialen Normenethik durch eine die Eigenart und Struktur 
des sittlichen Aktes in den Mittelpunkt rückenden und die Autonomie des sittlichen 
Subjekts unterstreichenden Existentialethik. 
2. Heinz Schuster verdeutlicht genau dieses Anliegen, wenn er anknüpfend an die in 
der 32. Auflage des Enchiridion Symbolorum übrigens nicht mehr abgedruckte These, 
daß die Gewissensfreiheit Wahnsinn seiGS, feststellt, früher habe man in der Moral­
theologie nach der Gesetzmäßigkeit gefragt, heute frage man nach der Norm der Nor­
men50. Angesichts der Laien, die sich, nachdem man sie gerufen, in der Kirche zu 
Wort melden, fordert Schuster, daß die neue Moraltheologie nach folgenden Grund­
sätzen gestaltet werde bzw. folgende Gegebenheiten berücksichtige: 
(a) Der Mensch dürfe nicht länger nur passiver Adressat kirchlicher Erziehung sein, wenn 
man anerkennen wolle, daß die Sittlichkeit wesentlich in der Betätigung menschlicher Frei­
heit bestehe. (b) Die dem Menschen kraft seiner Freiheit aufgetragene Selbstverwirklichung 
sei nur möglich auf Grund der den einzelnen berührenden göttlichen Heilsverfügung. Es sei 
also nicht Sache der Moraltheologie, diese göttliche Heilsverfügung durch eine bis ins ein­
zelne gehende materiale Ehtik gleichsam überflüssig zu machen bzw. zu neutralisieren. 
(c) Die Freiheit, die dem Menschen als Gabe und Aufgabe anvertraut sei, dürfe nicht als 
etwas Fertiges betrachtet werden. Sie sei wesentlich Reaktion auf die vom menschlichen 
Denken nicht einzuholende Tat Gottes. (d) Mit den essentialen Grundnormen, die wesent­
lich zur Moraltheologie gehörten, seien noch nicht die existentialen Normen gegeben, nach 
denen der Mensch hie et nunc nur entscheiden könne. (e) Die Moraltheologie müsse den 
Zwiespalt überwinden zwischen der unantastbaren Freiheit des Menschen und seiner Scheu, 
diese Freiheit zu wagen. Mit diesem Wagnis ist nichts anderes gemeint als die Entschlos­
senheit und (hoffentlich auch) die Fähigkeit des Menschen, gleichsam in eigener Regie das 
sittlich Gesollte zu erkennen und zu verwirklichen. Der Begriff der existentialen Norm hat 
etwas Einprägsames an sich, nicht zuletzt deswegen, weil er ein geradezu unlösbares philo­
sophisches Problem aufgibt57• Alfons Auer drückt das von Schuster wohl Gemeinte so aus: 
An die Stelle der Legalität soll lebendige Moralität treten58• 

3. Es sind keineswegs nur die Moraltheologen, die diese Akzentverlagerung in der 
Moraltheologie von der Moral zum Ethos betreiben. Auch aus dem Raum der profanen 
Wissenschaften wird mehr und mehr auf den Wandel der sittlichen Problematik auf­
merksam gemacht. 

"Das strukturelle Ethosder modernen Demokratie", so bemerkt E. W. Böckenförde59, ,,ist ... 
wesentlich auf formale Werte bezogen"60• Welche den Moraltheologen unmittelbar betref­
fenden Fragen damit im einzelnen angerührt werden, hat der Dominikanertheologe Anselm 
Hertz dargelegt81• Der genannte Autor setzt sich mit der Tatsache auseinander, daß „einer 
zunehmenden gegenseitigen Abstimmung und Solidarität des Handelns der gesellschaftlichen 
Gruppen auf dem Gebiet der Wirtschaft und in anderen sozialen Bereichen ein fortschrei-

11' Siehe den Aufsatz: Katholische Moraltheologie in den Zeichen der Zeit, in: Diakonia 1 
(1966), 273-284. 

55 Vgl. Denz. 1690. 
118 Vgl. den Aufsatz: Der Laie und die Moraltheologie, in: Diakonia 1 (1966) 191-201. 
57 Dazu: Josef Stallmach, Das Problem sittlicher Eigengesetzlichkeit des Individuums in der 

philosophischen Ethik, in: Theologie und Philosophie 42 (1967), 22-50. 
58 Siehe den Aufsatz: Irrtümer der Sündenmystik und der Situationsethik, in: Hochland 51 

(1958/59) 273-278. 
50 Das Ethos der modernen Demokratie, in: Hochland 50 (1957/58),10. 
60 Vgl. auch Goetz Briefs, Das Ethos in der pluralistischen Gesellschaft von heute, in: Hoch­

land 51 (1958/59), 49--61. 
61 Siehe den Artikel: Sitte, Sittlichkeit und Moral in der pluralistischen Gesellschaft. Ein 

Diskussionsbeitrag, in: Die neue Ordnung 18 (1964), 187-196. 

70 



tendes Auseinandergehn und eın Zertfail der Solidarität in den Bereichen der Sitte, der
Sittlichkeit und der Moral” gegenübersteht. Angeregt durch ktuelle Problemstellungen
einerseıts und durch die „Einfache Gittlichkeit” Ötto Yiıedar]: Bollino:ws®?* anderseits, erkennt
ertz die Notwendigkeit, die drei Größen Sitte, Sittlichkeit und Moral begriffli gegenein-
ander abzugrenzen und zugleich ihre gegenseiltige Abhängigkei aufzuzeigen. Während ertz
unter Sittlichkeit „ein menschliches Verhalten und Handeln“” versteht, „das ım Gewissens-
gesetz begründet ist, daher auf einer inneren Einsicht und Überzeugung beruht” me1n!
„der Begriff der Moral eın be  etes Normensystem des G1 Handelns“ Von
diesen begri:  en Festlegungen her ist die Thematik dieses Literaturberichtes verste-
hen; ©5 ist ediglis ın ehnung an eine urchaus bereits geläufige Redeweise ctatt vVon
Gittlichkeitslehre von Ethik die Rede.
Il Entsprechend dem allgemeinen Trend zZu einer ethisch vertieften, die
Finsicht und Überzeugung des Menschen ctärker berücksichtigenden und seine Freiheit
mehr beanspruchenden Moraltheologie, WOTINUN| nicht gesagt ist, die Moraltheolo-
gen icht mehr n die Bedeutung eiıner Söffentlichen Ora für die tfaltung und
Durchsetzung des Gittlichen wüßten®, sind notwendigerweise Zwel Themenkreise
den elpun des Interesses gerückt die rage nach dem Gesetz und die rage
nach dem (Gsewissen. Nur Stellungnahmen zZzu der erstgenannten rage können 1er
berücksichtigt werden.
1. Die rage nach dem Gesetz, für das christliche Denken schon immer eine rund-
satzfrage, wird ’ur  &. die Moraltheologie eiInNne zentrale rage bleiben, auch wenn 61 der
Gedanke durchsetzen sollte, sich die Moraltheologie mehr als bisher auf grund-
cätzliche Stellungnahmen Z.UuU beschränken und dafür die Verantwortung des einzel-
zien mehr zZzu betonen habe Denn das Gesetz ıst tiefer Menschen verankert, als

zunächst scheinen möchte Diesem Freilich icht ohne weıteres offen zu lage
liegenden Sachverhalt geht Bruno Schüller nach6t. Die Kritik AIl dem mıit der tradi-
tionellen Moraltheologie unlösbar verbundenen Traktat „De ege divina”, dessen
Eigenart und Grenze besteht, „dem Allgemeinen durchwegs eine größere
sittliche edeutsamkeit zuzuschreiben“ bestrebt ıst „als dem Besonderen und Indivi-
duellen”, führt den Autor zZ.U der se1ne gesamte Abhandlung bestimmenden und
befruchtenden These, die Moraltheologie das Gesetz „VOoN vornherein als eıinen
Sollenssatz oder als eiınen Imperativ” (15) bestimmen sollte Schüller verfolgt mit seinem
Vorschlag keineswegs den Zweck, das Gesetz als allgemein verbindliche Norm der
Moraltheologie eliminieren; geht ihm vielmehr darum, das cittliche Verhalten
durch einen der Rechtswissenschaft entlehnten esetzesbegriff G  m. Zu verfälschen.
Damit ist  - bereits die Notwendigkeit angedeutet, nach eiıner adäquaten, dem
Phänomen des Sittlichen entsprechenden Bestimmung des Gesetzes Ausschau zu

dem chüller Vo der Eigenart des en ausgeht, wird auf die Menschperson
aufmerksam, deren sittliches Verhalten, W  ın “ die Dinge 1 grundsätzlich zZzUu sehen
bereit ist, sich als e1e5s5 Verhalten A ott enthüllt. eren den Begriff
des Gesetzes au der Tatsache, der ens das freier Selbstbestimmung befähigte,
ermächtigte un:! genötigte personhafte Geschöpf ist (16 das Gesetzesverständnis
folgt daraus: „Jedes esetz Gottes ist E Zu verstehen uUS der Gnade Gottes, das Sollen
des enschen 15 dem Sbein des Menschen; durch jedes Gesetz wird der ensch LLIUFE
aufgefordert, das werden, was ist, sich celbst Freiheit zZzu übernehmen, wıe sich
von ott her vorgegeben und aufgegeben 1st dem (‚esetz geht stets die Gnade voraus” (61)

braucht nicht eigens nachgewiesen werden, daß dem Autor O allem g den dur
Gottes Anruf betroffenen Menschen, also N ene Sittlichkeit geht, deren bewegende und
prägende Kräfte Anspruch und Verantwortung heißen. Dieser Anruf kann ebenso in Gestalt
der evangelischen wıe des menschlichen Gesetzes ergehen, ohne damit ıne Einbuße

Verpflichtungskraft erleiden. Von letzterem esetz kann n nicht gen, laß es ja
UTr menschliches Gesetz sel; denn „soweıt 0s ittlich bindet”, ist „göttliches Gesetz,
dessen Kenntnis durch eine menschliche sStanz vermittelt ist”“ (41) Vom Rat

Öttingen Siehe bes 20—=-30.
Werner Schöllgen, Entlastung oder Entfremdung? Sinn und echt einer SÖffentlichen

Moral, in Hochland 58 (1965/66), 101=119.
Gesetz und Freiheit. Eine moraltheologische Untersuchung. Düsseldorf 1 966.

.... 

., 

tendes Auseinandergehn und ein Zerfall der Solidarität in den Bereichen der Sitte, der 
Sittlichkeit und der Moral" gegenübersteht. Angeregt durch aktuelle Problemstellungen 
einerseits und durch die „Einfache Sittlichkeit" Otto Friedridi Bollnows62 anderseits, erkennt 
Hertz die Notwendigkeit, die drei Größen Sitte, Sittlichkeit und Moral begrifflich gegenein­
ander abzugrenzen und zugleich ihre gegenseitige Abhängigkeit aufzuzeigen. Während Hertz 
unter Sittlichkeit „ein menschliches Verhalten und Handeln" versteht, ,,das im Gewissens­
gesetz begründet ist, daher auf einer inneren Einsicht und Oberzeugung beruht", meint 
„der Begriff der Moral ein begründetes Normensystem des sittlichen Handelns" (189). Von 
diesen begrifflichen Festlegungen her ist die Thematik dieses Literaturberichtes zu verste­
hen; es ist lediglich in Anlehnung an eine durchaus bereits geläufige Redeweise statt von 
Sittlichkeitslehre von Ethik die Rede. 

II. Entsprechend dem allgemeinen Trend hin zu einer ethisch vertieften, d. h. die 
Einsicht und Oberzeugung des Menschen stärker berücksichtigenden und seine Freiheit 
mehr beanspruchenden Moraltheologie, womit nicht gesagt ist, daß die Moraltheolo­
gen nicht mehr um die Bedeutung einer öffentlichen Moral für die Entfaltung und 
Durchsetzung des Sittlichen wüßten63, sind notwendigerweise zwei Themenkreise in 
den Mittelpunkt des Interesses gerückt: die Frage nach dem Gesetz und die Frage 
nach dem Gewissen. Nur Stellungnahmen zu der erstgenannten Frage können hier 
berücksichtigt werden. 
1. Die Frage nach dem Gesetz, für das christliche Denken schon immer eine Grund­
satzfrage, wird für die Moraltheologie eine zentrale Frage bleiben, auch wenn sich der 
Gedanke durchsetzen sollte, daß sich die Moraltheologie mehr als bisher auf grund­
sätzliche Stellungnahmen zu beschränken und dafür die Verantwortung des einzel­
nen mehr zu betonen habe. Denn das Gesetz ist tiefer im Menschen verankert, als 
es zunächst scheinen möchte. Diesem freilich nicht ohne weiteres offen zu Tage 
liegenden Sachverhalt geht Bruno Schüller nach64• Die Kritik an dem mit der tradi­
tionellen Moraltheologie unlösbar verbundenen Traktat „De lege divina", dessen 
Eigenart und Grenze darin besteht, daß er „dem Allgemeinen durchwegs eine größere 
sittliche Bedeutsamkeit zuzuschreiben" bestrebt ist „als dem Besonderen und Indivi­
duellen", führt den Autor zu der seine gesamte Abhandlung bestimmenden und 
befruchtenden These, daß die Moraltheologie das Gesetz „von vornherein als einen 
Sollenssatz oder als einen Imperativ" {15) bestimmen sollte. Schüller verfolgt mit seinem 
Vorschlag keineswegs den Zweck, das Gesetz als allgemein verbindliche Norm aus der 
Moraltheologie zu eliminieren; es geht ihm vielmehr darum, das sittliche Verhalten 
durch einen der Rechtswissenschaft entlehnten Gesetzesbegriff nicht zu verfälschen. 
Damit ist bereits die Notwendigkeit angedeutet, nach einer adäquaten, d. h. dem 
Phänomen des Sittlichen entsprechenden Bestimmung des Gesetzes Ausschau zu halten. 

Indem Schüller von der Eigenart des Sittlichen ausgeht, wird er auf die Menschperson 
aufmerksam, deren sittliches Verhalten, wenn man die Dinge nur grundsätzlich zu sehen 
bereit ist, sich als freies Verhalten zu Gott enthüllt. M. a. W.: Schüller entfaltet den Begriff 
des Gesetzes aus der Tatsache, daß der Mensch das zu freier Selbstbestimmung befähigte, 
ermächtigte und genötigte personhafte Geschöpf ist (16 ff.). Für das Gesetzesverständnis 
folgt daraus: ,,Jedes Gesetz Gottes ist nur zu verstehen aus der Gnade Gottes, das Sollen 
des Menschen nur aus dem Sein des Menschen; durch jedes Gesetz wird der Mensch nur 
aufgefordert, das zu werden, was er ist, sich selbst so in Freiheit zu übernehmen, wie er sich 
von Gott her vorgegeben und aufgegeben ist; dem Gesetz geht stets die Gnade voraus" (61). 
Es braucht nicht eigens nachgewiesen zu werden, daß es dem Autor vor allem um den durch 
Gottes Anruf betroffenen Menschen, also um jene Sittlichkeit geht, deren bewegende und 
prägende Kräfte Anspruch und Verantwortung heißen. Dieser Anruf kann ebenso in Gestalt 
der evangelischen Räte wie des menschlichen Gesetzes ergehen, ohne damit eine Einbuße 
an Verpflichtungskraft zu erleiden. Von letzterem Gesetz kann man nicht sagen, daß es ja 
nur menschliches Gesetz sei; denn „soweit es sittlich bindet", ist es „göttliches Gesetz, 
dessen Kenntnis durch eine menschliche Instanz vermittelt ist" (41). Vom Rat - man 

81 Göttingen 31962. Siehe bes. 20-30. 
ea Vgl. Werner Sdiöllgen, Entlastung oder Entfremdung? Sinn und Recht einer öffentlichen 

Moral, in: Hochland 58 (1965/66), 101-119. 
"Gesetz und Freiheit. Eine moraltheologische Untersuchung. Düsseldorf 1966. 

71 



glaubt Er. Linsenmann zı vernehmen kann nicht behaupten, „Gott onne  H dem
Menschen individuo einen Kat geben und dann doch anheimstellen, den R
anzunehmen oder bzulehnen (74) Damit ist  — von selbst die Trage nach der Eigenart
der menschlichen Freiheit gestellt, die, Entscheidungsfreiheit und ittliche Freiheit (26 ff)
betrachtet, den Jücklichen Hintergrun t, auf dem über die Unterscheidung Z7W1S
Todsünde und Sßlicher Sünde, über Formen des Betroffenseins Vonxnm Gesetz, über die Be-
dlichkeit des Sünders UuSW. cehr viel rhellendes und auch moderne Tendenzen Vertie-
fendes gesagt wird. ] spricht manches laß chüllers en wie die keines anderen
Autors auf eine raı Neuorientierung der Moraltheologie abzielen. Schüller erwartet
les von dem Menschen, der sich sittlichen Freiheit erhoben hat.
2 Unmüittelbar Zusammenhang mıit der Arbeit von Schüller mMUuSsen  a die Vor-
traägen entstandenen Abhandlungen genannt werden, die KFranz Ockle dem kleinen
ändchen „Gesetz und Gewissen‘  8 7zusammengefaßt hat Böckles Gedanken iber die
Probleme „Gesetz und Evangelium”, „Gebot und Ordnungen  e“  7 „Das Verhältnis Von
Norm und Situation und endli e  ber „Sünder und Sünde“” verdienen icht 11

deswegen Beachtung, weil GIEe den ökumenischen Dialog LU\Nn auch Fragen der Et  z
bzw. Moraltheologie Gang zu bringen suchen  f  ° S1e haben völlig unabhängig davon
ihre Bedeutung deswegen, weil Ssie die Relativität aller moraltheologischen bzw. ethi-
schen Entwürtfe und eren Einseitigkeiten, Gefahren oder Grenzen aufzeigen. Es 1st
nicht gleichgültig, vVon welcher eologie her eine oraltheologie entworfen wird Vor
allem aber Der Horizont, den csich der Moraltheologe sSe1ine Aussagen ber as,
<  S eittlich verbindlich ist und wWas nicht, wählt, nicht umfassend C] se1in.

a) Celbstverständlich spielt dem Dialog zwischen katholischer Moraltheologie und
evangelischer iber das Gesetz das Naturrecht eine entscheidende Rolle Mit
echt weıst Böckle darauf hin, „qdıe Beziehung des ntl. Ethos un sittlichen Natur-
gesetz noch viel wenig geklärt“ sel. Die entscheidende rage dabei ist ür ihn,
ob die „Gültigkeit des Allgemein-Menschlichen biblischen Menschenbild“ 49) ein-
geschlossen ıst ‚„und das sittliche Verhalten mindestens eine negative Grenze“ bil-
det 49) Anders gewendet, lautet die rage Handelt csich bei der durch cdas ErlÖö-
sungswerk Christi ohne Zweiftel einer einzigartigen Würde emporgehobenen Schöp-
fungsordnung, die ob dieser Würde dem ens: fraglos mıiıt inem unüberhörbaren
Verbindlichkeitsanspruch gegenübersteht, Seinssachverhalte, die 2us der erfahr-
baren Wirklichkeit gefunden werden können? Die Tatsache, der locus classicus

cdie biblische Begründung des Naturrechts von der Möglichkeit der natürlichen
Gotteserkennitnis bei den eiden redet und die Väter das Grundrichtigsein
der menschlichen Existenz darin besteht, gp' Nanl dieser Existenz auf Gott

ausgerichtet ıst, 115 der Anerkennung Gottes und aus der Liebe Gott her-
aus lebt“ (53 f), gibt Böckle dem Hinweis, das natürliche Sittengesetz
primär als „Gesetz der Freiheit” angesehen werden müsse, das dem Menschen mit der
Vernunftanlage gegeben worden 6@1, Im rechten Sinn verstanden, Ge1 der Mensch wirk-

sich celbst Gesetz (vgl. 56), und S auf Grund der Vernunft, cClie alc „eine jeder
Scheidung von Natur und Gnade vorausliegende Kraft, Wirklichkeit zu erfassen“” (56),
angesehen werden MUSSE.  - Damit plädiert Böckle etw; edenfalls das bereits
erwähnte Naturrechtsverständnis, das Klaus Demmer hat. Böckle der
Theologie der Väter ger| wird, eıDe ges! Jedenfalls ıst das genannte
rundrichtigsein der menschlichen xistenz bei den Vätern nich:  er zı denken ohne das
inge:  seın des Menschen die dingliche Ordnung, Die Vätertheologie legt die
moraltheologischen Konsequenzen nahe, die Klaus Demmer SCZOgEN hat Bei den V3ä-
tern steht die These, um die Böckle VOF allem gehen scheint, nämlich der
Mensch csich celbst ese sel, einem umfassenden, auch kosmologischen
Zusammenhang, dessen theologische elevanz ım moöodernen en kaum noch Be-
achtung findet.
63 Grundfragen theologischer Ethik ökumenischer Sicht. Luzern und tg;

glaubt Fr. X. Linsenmann zu vernehmen - kann man nicht behaupten, ,,Gott könne dem 
Menschen in individuo einen Rat geben und es ihm dann doch anheimstellen, den Rat 
anzunehmen oder abzulehnen" (74). Damit ist ganz von selbst die Frage nach der Eigenart 
der menschlichen Freiheit gestellt, die, als Entscheidungsfreiheit und sittliche Freiheit (26 ff) 
betrachtet, den glücklichen Hintergrund abgibt, auf dem über die Unterscheidung zwischen 
Todsünde und läßlicher Sünde, über Formen des Betroffenseins vom Gesetz, über die Be­
findlichkeit des Sünders usw. sehr viel Erhellendes und auch moderne Tendenzen Vertie­
fendes gesagt wird. Es spricht manches dafür, daß Schüllers Gedanken wie die keines anderen 
Autors auf eine radikale Neuorientierung der Moraltheologie abzielen. Schüller erwartet 
alles von dem Menschen, der sich zur sittlichen Freiheit erhoben hat. ~ 

2. Unmittelbar im Zusammenhang mit der Arbeit von Schüller müssen die aus Vor-
trägen entstandenen Abhandlungen genannt werden, die Franz Böckle in dem kleinen 
Bändchen „Gesetz und Gewissen"65zusammengefaßt hat. Böckles Gedanken über die 
Probleme „Gesetz und Evangelium", ,,Gebot und Ordnungen", ,,Das Verhältnis von 
Norm und Situation" und endlich über „Sünder und Sünde" verdienen nicht nur 
deswegen Beachtung, weil sie den ökumenischen Dialog nun auch in Fragen der Ethik 
bzw. Moraltheologie in Gang zu bringen suchen; sie haben völlig unabhängig davon 
ihre Bedeutung deswegen, weil sie die Relativität aller moraltheologischen bzw. ethi-
schen Entwürfe und deren Einseitigkeiten, Gefahren oder Grenzen aufzeigen. Es ist 
nicht gleichgültig, von welcher Theologie her eine Moraltheologie entworfen wird. Vor 
allem aber: Der Horizont, den sich der Moraltheologe für seine Aussagen über das, 
was sittlich verbindlich ist und was nicht, wählt, kann nicht umfassend genug sein. 

a) Selbstverständlich spielt in dem Dialog zwischen katholischer Moraltheologie und 
evangelischer Ethik über das Gesetz das Naturrecht eine entscheidende Rolle. Mit 
Recht weist Böckle darauf hin, daß „die Beziehung des ntl. Ethos zum sittlichen Natur­
gesetz ... noch viel zu wenig geklärt" sei. Die entscheidende Frage dabei ist für ihn, 
ob die „Gültigkeit des Allgemein-Menschlichen im biblischen Menschenbild" (49) ein­
geschlossen ist „und für das sittliche Verhalten mindestens eine negative Grenze" bil­
det (49). Anders gewendet, lautet die Frage: Handelt es sich bei der durch das Erlö­
sungswerk Christi ohne Zweifel zu einer einzigartigen Würde emporgehobenen Schöp­
fungsordnung, die ob dieser Würde dem Menschen fraglos mit einem unüberhörbaren 
Verbindlichkeitsanspruch gegenübersteht, um Seinssachverhalte, die aus der erfahr­
baren Wirklichkeit gefunden werden können? Die Tatsache, daß der locus classicus 
für die biblische Begründung des Naturrechts nur von der Möglichkeit der natürlichen 
Gotteserkenntnis bei den Heiden redet und daß für die Väter das Grundrichtigsein 
der menschlichen Existenz darin besteht, ,,daß man in dieser Existenz ganz auf Gott 
hin ausgerichtet ist, ganz aus der Anerkennung Gottes und aus der Liebe zu Gott her­
aus lebt" (53 f), gibt Böckle Anlaß zu dem Hinweis, daß das natürliche Sittengesetz 
primär als „Gesetz der Freiheit" angesehen werden müsse, das dem Menschen mit der 
Vernunftanlage gegeben worden sei. Im rechten Sinn verstanden, sei der Mensch wirk­
lich sich selbst Gesetz (vgl. 56), und zwar auf Grund der Vernunft, die als „eine jeder 
Scheidung von Natur und Gnade vorausliegende Kraft, Wirklichkeit zu erfassen" (56), 
angesehen werden müsse. Damit plädiert Böckle - in etwa jedenfalls - für das bereits 
erwähnte Naturrechtsverständnis, das Klaus Demmer entwickelt hat. - Ob Böckle der 
Theologie der Väter gerecht wird, bleibe dahingestellt. Jedenfalls ist das genannte 
Grundrichtigsein der menschlichen Existenz bei den Vätern nicht zu denken ohne das 
Eingefügtsein des Menschen in die dingliche Ordnung. Die Vätertheologie legt die 
moraltheologischen Konsequenzen nahe, die Klaus Demmer gezogen hat. Bei den Vä­
tern steht die These, um die es Böckle vor allem zu gehen scheint, daß nämlich der 
Mensch sich selbst Gesetz sei, in einem umfassenden, letztlich auch kosmologischen 
Zusammenhang, dessen theologische Relevanz im modernen Denken kaum noch Be­
achtung .6.ndet. 

Cl5 Grundfragen theologischer Ethik in ökumenischer Sicht. Luzern und Stuttgart 1965. 

72 



Die ganze Vielschichtigkeit der Naturrechtsdiskussion, wiıie c1e innerhalb der av an-

gelischen und katholischen Theologie geführt WIT'|  d, zeigen die beiden folgenden Ver-
öffentlichungen „Das Disput”®, und Karlheinz Peschke, Naturrecht

der Kontroverse®?, Erwähnung verdient Zusammenhang Vor allem
die erstgenannten Werk enthaltene Abhandlung Von OS, yantz miıt dem
Titel Die Entwicklung des naturrechtlichen ens innerhalb des Thomismus
87—120)
Hat der Autor bereits seinem Aufsatz „Naturrecht und Geschichte“ ® darauf hingewiesen,
daß die Entwicklung des Naturrechtsd:  ens, Falls 211 große Tradition anknüpfe, auf
die Anerkennung des Menschen als ines  — einzigartigen ubjekts hinauslaufen musse,
ze1g! €  er hier, WIe sich die Auffassungen über das aturgese sehr gründli gewandelt
haben, und s  A insofern, als die UN Thomas vertretiene Position, wonach das aturgese:
gegründet ıst auf ratio ut natura, preisgegeben €&  > zugunsten 4nes  - Naturrechtsver-
ständnisses, das die Natur ZUuUr!r eigentlichen Norm aufrückt, en!| die Vernunft ZUum
unwesentlichen Oomen! Arntz formuliert eine dem Wissen un den nachweis-
baren des Naturrechtsverständnisses CWONNECNCH Hinweise auf mögliche EUE€
Ansätze im Naturrechtsdenken mi{ den Worten VO:  »3 Merlau-Ponty: „Zurückkehren z1 den
Dingen elbst, zurückkehren Zu jener Welt Vo der Erkenntnis, von der die Erkenntnis
immer spricht, aber der gegenüber jede W15sens:!  tlich! Bestimmung STEeIs abstrakt, andeu-
ten:  C und abhängig ist, wie die Erdkunde das gegenüber der Landschaft ist, vVvVon der WITr
Zuers gelernt haben, was ein Wald, eıne €el| oder eın 15  tu Was damit letztlich
gemeınt ist, besagen die olgenden Satze:  . IIW  1r könnten ußerhalb jeder oder ‚U:
formten Metaphysik bleiben und wahrscheinli auch ußerhalb ler Probleme iner  @“ trans-
zendentalen Erkenntnis” (118 gibt nach einen Ausgangspunkt, der das nathır-
re: Denken Vor aller allem nach (} gefürchteten Absi  on bewahrt z ist die jede
Kommunikation ermöglichende Anerkennung des andern als des andern, der „der egen-
E zwischen dem iudicium cognitivum und praeceptivum aufgehoben“ ist, Die
Basis der Begegnung ist die eine Welt, die den einen un andern lehrt, A  A  WeLr ist.
] eißt Die Verschiedenheit der Weltbilder und damit der cittlichen Ordnungen istu
weichlich. DieB, der ich dem ın ©] und der andere mMIr erscheint, ist  . auf

nehmen. ers ausge  ckt habe den andern tiklos Zu nehmen, Wie ist,
als einzigartıges ubjekt. Man stellt notwendie die rage, ob cdieser Ausgangspunkt für
das naturrechtliche Denken B  en cschließlich mit dem Verzicht auf die Kommunikation enden
muß l'm der Mensch dem Kampf Mn eın inheitliches Weltverständnis endgültig kapitu-
liert? Ist aufgebrochen, Anerkennung des Menschen als ines einzigartigen Subjekts
bis außersten Möglichkeit durchzuexerzieren?

C) Die Chancen, die das herkömmliche Naturrechtsdenken gegenwartig hat, äl
reffend der Abschnitt Nr. 43 der Pastoral-Konstitution IID  je Kirche der Welt
ın heute“” erkennen. dem Abschnitt heißt IC IID  ı€ Laien celbst sollen 1Im
Licht christlicher Weisheit und unter Berücksichtigung der Lehre des kirchlichen Lehr-
amtes”“ der profanen Gesellschaft „ihre eigene Aufgabe wahrnehmen f+mals WIT:
gerade eıne qOhristliche Schau der Dinge ihnen e1nNne bestimmte Lösung eiıner kon-
kreten Situation nahelegen. ber andere Christen werden vielleicht, WIEe S häufiger
und ZW legitim der Fall ıst, bei gleicher Gewissenhaftigkeit der gleichen rage

einem anderen rteil kommen. Wenn dann die beiderseitigen Lösungen, auch
den Willen der Parteien, ONn vIe  len andern sehr leicht eindeutige olge-

der Botschaft des Evangeliums betrachtet werden, müßte doch klar blei-
ben, Q SO Fällen niemand das Recht at, die ÄAutorität der Kirche
cschließlich für 61| und seıne ene einung Anspruch zu nehmen.“
Falls die der Naturrechtsdiskussion deutlich nachweisbare Tendenz voll und
ZUm Durchbruch ommt, wird die Moraltheologie der auf die gemeine

9 TJrei Vorträge beim Kongreß der deutschsprachigen oraltheologen $ Bensberg,
hrg. und Ur Diskussion gestellt von Franz Böclkle. Düsseldorf 19668.
Kritik evangelischer eologie der atholischen vVom Naturrecht und natürlicher
Sittlichkeit. Theologiae moralis et pastoralis. Tom. VIUIL.) Salzburg 1967.

$ Concilium 1965), 383—391.

il-

b) Die ganze Vielschichtigkeit der Naturrechtsdiskussion, wie sie innerhalb der evan­
gelischen und katholischen Theologie geführt wird, zeigen die beiden folgenden Ver­
öffentlichungen: ,,Das Naturrecht im Disput"68, und Karlheinz Peschke, Naturrecht 
in der Kontroverse67• Erwähnung verdient für unseren Zusammenhang vor allem 
die im erstgenannten Werk enthaltene Abhandlung von Jos. Th. C. A-rntz mit dem 
Titel: Die Entwicklung des naturrechtlichen Denkens innerhalb des Thomismus 
(87-120). 

Hat der Autor bereits in seinem Aufsatz „Naturrecht und Geschichte1188 darauf hingewiesen, 
daß die Entwicklung des Naturrechtsdenkens, falls es an die große Tradition anknüpfe, auf 
die Anerkennung des Menschen als eines einzigartigen Subjekts hinauslaufen müsse, so 
zeigt er hier, wie sich die Auffassungen über das Naturgesetz sehr gründlich gewandelt 
haben, und zwar insofern, als die von Thomas vertretene Position, wonach das Naturgesetz 
gegründet ist auf die ratio ut natura, preisgegeben wurde zugunsten eines Naturrechtsver­
ständnisses, für das die Natur zur eigentlichen Norm aufrückt, während die Vernunft zum 
unwesentlichen Moment absinkt. Arntz formuliert seine aus dem Wissen um den nachweis­
baren Wandel des Naturrechtsverständnisses gewonnenen Hinweise auf mögliche neue 
Ansätze im Naturrechtsdenken mit den Worten von Merlau-Ponty: ,,Zurückkehren zu den 
Dingen selbst, zurückkehren zu jener Welt vor der Erkenntnis, von der die Erkenntnis 
immer spricht, aber der gegenüber jede wissenschaftliche Bestimmung stets abstrakt, andeu­
tend und abhängig ist, wie die Erdkunde das gegenüber der Landschaft ist, von der wir 
zuerst gelernt haben, was ein Wald, eine Weide oder ein Fluß ist11 (119). Was damit letztlich 
gemeint ist, besagen die folgenden Sätze: ,, Wir könnten außerhalb jeder so oder so ausge­
formten Metaphysik bleiben und wahrscheinlich auch außerhalb aller Probleme einer trans­
zendentalen Erkenntnis" (118 f). Es gibt nach Arntz einen Ausgangspunkt, der das natur­
rechtliche Denken vor aller allem nach so gefürchteten Abstraktion bewahrt: es ist die jede 
Kommunikation ermöglichende Anerkennung des andern als des andern, in der „der Gegen­
satz zwischen dem iudiclum cognitivum und praeceptivum aufgehoben" (120) ist. Die 
Basis der Begegnung ist die eine Welt, die den einen und den andern lehrt, wer er ist. 
Das heißt: Die Verschiedenheit der Weltbilder und damit der sittlichen Ordnungen ist unaus­
weichlich. Die Abschaltung, in der ich dem andern und der andere mir erscheint, ist in Kauf 
zu nehmen. Anders ausgedrückt: Ich habe den andern kritiklos so zu nehmen, wie er ist, 
als einzigartiges Subjekt. - Man stellt notwendig die Frage, ob dieser Ausgangspunkt für 
das naturrechtliche Denken nicht schließlich mit dem Verzicht auf die Kommunikation enden 
muß. Hat der Mensch in dem Kampf um ein einheitliches Weltverständnis endgültig kapitu­
liert? Ist er aufgebrochen, die Anerkennung des Menschen als eines einzigartigen Subjekts 
bis zur äußersten Möglichkeit durchzuexerzieren 7 

c) Die Chancen, die das herkömmliche Naturrechtsdenken gegenwärtig hat, läßt 
treffend der Abschnitt Nr. 43 aus der Pastoral-Konstitution „Die Kirche in der Welt 
von heute" erkennen. In dem Abschnitt heißt es: ,,Die Laien selbst sollen ... im 
Licht christlicher Weisheit und unter Berücksichtigung der Lehre des kirchlichen Lehr­
amtes" in der profanen Gesellschaft „ihre eigene Aufgabe wahrnehmen. Oftmals wird 
gerade eine christliche Schau der Dinge ihnen eine bestimmte Lösung in einer kon­
kreten Situation nahelegen. Aber andere Christen werden vielleicht, wie es häufiger 
und zwar legitim der Fall ist, bei gleicher Gewissenhaftigkeit in der gleichen Frage 
zu einem anderen Urteil kommen. Wenn dann die beiderseitigen Lösungen, auch 
gegen den Willen der Parteien, von vielen andern sehr leicht als eindeutige Folge­
rung aus der Botschaft des Evangeliums betrachtet werden, so müßte doch klar blei­
ben, daß in solchen Fällen niemand das Retht hat, die Autorität der Kirthe aus­
schließlich für sich und seine eigene Meinung in Anspruch zu nehmen." 

Falls die in der Naturrechtsdiskussion deutlich nachweisbare Tendenz voll und ganz 
zum Durchbruch kommt, so wird die Moraltheologie der Zukunft auf die Allgemeine 

• 4 Drei Vorträge beim Kongreß der deutschsprachigen Moraltheologen 1965 in Bensberg, 
hrg. und zur Diskussion gestellt von Franz Böckle. Düsseldorf 1966. 

47 Kritik evangelischer Theologie an der katholischen Lehre vom Naturrecht und natürlicher 
Sittlichkeit. (Studia Theologiae moralis et pastoralis. Tom. VIII.) Salzburg 1967. 

08 In: Concllium 1 (1965), 383-391. 

73 



Moraltheologie zusammenschrumpfen®?, Bestenfalls werden der Speziellen Moral-
theologie noch die drei göttlichen Tugenden und die er Kardinaltugenden behan-
delt7®, falls die letzteren icht einem Vorschlag von aul Hoßfeld entsprechend
durch die drei Kardinaltugenden Weisheit, Gelassenheit, Güte abgelöst werden?1,
Mag S:  sein, der Vorschlag V Hoßteld gal nicht ernst SCHOMUNEN werden coll.
Wie kein anderer Beitrag zZzu modernen moraltheologischen Diskussion wirft er

gleichwohl eın Schlaglicht auf die Aversion des enschen heute SCcgHemn e1ne materiale
Ethik bzw. e1n thisches Normensystem. Die Kardinaltugenden Ssind icht auswechsel-
bar! Ihr Charakter als Kardinaltugenden rührt her vVon der Systematik, die dem
Viererschema zugrunde liegt.
i Abschließend bleiben jene Veröffentlichungen erwähnen, cClie sich mit der Frage
einer Neugestaltung der Moraltheologie unmittelbar auseinandersetzen.

Alfons Auer hat 195  C drei Grundanliegen heutiger MoraltheologieTgemacht.
Das PrSsSte egen annte das ontologische Es meın icht IT die Begründung des
Sollens Sein, sondern 16l der Christologie. Die christologische Ausrichtung,
S0 erklärte Auer, WUTF'  .  de Banz von cdazu führen, daß die Moraltheologie auf-
hört, „eın Gemisch vVoaon philosophischer Ethik, kirchenrechtlichem Positivismus und
Kasuistik‘”72 zu Se1n.  S, eben dem ontologischen egen ennt AÄAuer zweıter und
dritter das personalistische und das inkarnationale. In dem M  'r als diese An-
liegen”® auch der Moralverkündigung Geltung .  k:  ämen, würde diese einige
Grundsätze hervortreten assen, lld  1e WIT der wissenschaftlichen Moraltheologie
bereits deutlich zu erkennen vermögen“ AÄAuer meınt den ganzheitlichen Cha-
rakter, der VOIN selbst 1e| und Begeisterung wecke, den posiıtiven Charakter, der
die Moraltheologie davon erlöse, weiterhin Sündenmoral senın zu U  mMUSSEN, den dynami-
schen Charakter, der den Menschen auf die Verantwortung aufmerksam werden
lasse, die T als Gott Berufener zZzu übernehmen habe, und endlich den allgemein
verbindlichen Charakter, der mıt dem Gedanken aufräume, als gebe (} etwas wiıe
eine doppelte Moral. Die beste Interpretation dessen, A Auer als egen der
Mor.  eologie angemelde hat, ist der „Versuch eines Systems der Moraltheologie“,
den seinen arlegungen angefügt hat

die innermoraltheologische Diskussion VOT zehn Jahren runde noch kon-
servatıv WAadf[l, ergibt csich aAus eiıner Stellungnahme ose e0org Ziegler“?. Er äußert
allen Ernstes die Vermutung, d  'r nachdem MNun mehrere Systementwürte vorlägen, cie
Idealmoral konzipiert werden ONnNne, Sie 61 aufzubauen Berücksichtigung der
drei Prinzipien der Königsherrschaft Gottes, der Nachfolge Christi und der Liebe
dem ‚eilich mıit Josef Fuchs richtigen Miteinander der verschiedenen T1INZ1-
pien den Reichtum, die Schönheit und die Würde der rıistlichen Gittlichkeit E besten
gewahrt glaubt, gibt T *+atsächlich den Gedanken eine einheitlich, nach M
rinzip durchkomponierte Moraltheologie wieder preis. Das Miteinander der 111NZ1-
plen als Antwort auf die rage nach dem System läßt deutlich erkennen, daß die
moraltheologische Diskussion über die herkömmliche Fragestellung hinausgeschritten
1st. Zieglers These, der Wunsch nach iner Erneuerung der Moraltheologie sel, sOweiıt

Siehe Franz Bö  E, Grundbegriffe der Moral. Gewissen und Gewissensbildung. Aschaften-
burg 1966

70 Siehe Wiüilhelm DÜan der Marck, Grundzüge einer christlichen Ethik. Düsseldorf 19067.
71 Siehe den Aufsatz: Eine Um- und Neubesetzung der Kardinaltugenden. Ein Versuch,

ThGIl 55 (1965), 249-—260,
7D Anliegen heutiger Moraltheologie, (1958), 275—306; siehe 280

Vgi dazu Rudolf Schnackenburg, Die neutestamentliche Gittenlehre ihrer Eigenart
erglei einer natürlichen Ethik, Moraltheologie un! Bibel. handlungen
Moraltheologie. Hrg. VvVon Stelzenberger. 6.) aderborn 1964, S00

74 Gestalt und Gestaltung der Moraltheologie, ın 771 (1962), 46—55.

Moraltheologie zusammenschrumpfen69• Bestenfalls werden in der Speziellen Moral­
theologie noch die drei göttlichen Tugenden und die vier Kardinaltugenden behan­
delt70, falls die letzteren nicht - einem Vorschlag von Paul Hoßfeld entsprechend -
durch die drei Kardinaltugenden Weisheit, Gelassenheit, Güte abgelöst werden71. 
Mag sein, daß der Vorschlag von P. Hoßfeld gar nicht ernst genommen werden soll. 
Wie kein anderer Beitrag zur modernen moraltheologischen Diskussion wirft er 
gleichwohl ein Schlaglicht auf die Aversion des Menschen heute gegen eine materiale 
Ethik bzw. ein ethisches Normensystem. Die Kardinaltugenden sind nicht auswechsel- , .. _ 
bar! Ihr Charakter als Kardinaltugenden rührt her von der Systematik, die dem 
Viererschema zugrunde liegt. 

III. Abschließend bleiben jene Veröffentlichungen zu erwähnen, die sich mit der Frage 
einer Neugestaltung der Moraltheologie unmittelbar auseinandersetzen. 

1. Alfons Auer hat 1958 drei Grundanliegen heutiger Moraltheologie namhaft gemacht. 
Das erste Anliegen nannte er das ontologische. Es meint nicht nur die Begründung des 
Sollens im Sein, sondern letztlich in der Christologie. Die christologische Ausrichtung, 
so erklärte Auer, würde ganz von selbst dazu führen, daß die Moraltheologie auf­
hört, ,,ein Gemisch von philosophischer Ethik, kirchenrechtlichem Positivismus und 
Kasuistik"72 zu sein. Neben dem ontologischen Anliegen nennt Auer an zweiter und 
dritter Stelle das personalistische und das inkarnationale. In dem Maß, als diese An­
liegen 73 auch in der Moralverkündigung zur Geltung kämen, würde diese einige 
Grundsätze hervortreten lassen, ,,die wir in der wissenschaftlichen Moraltheologie 
bereits deutlich zu erkennen vermögen" (294). Auer meint den ganzheitlichen Cha­
rakter, der von selbst Liebe und Begeisterung wecke, den positiven Charakter, der 
die Moraltheologie davon erlöse, weiterhin Sündenmoral sein zu müssen, den dynami­
schen Charakter, der den Menschen auf die Verantwortung aufmerksam werden 
lasse, die er als von Gott Berufener zu übernehmen habe, und endlich den allgemein 
verbindlichen Charakter, der mit dem Gedanken aufräume, als gebe es so etwas wie 
eine doppelte Moral. Die beste Interpretation dessen, was Auer als Anliegen der 
Moraltheologie angemeldet hat, ist der „Versuch eines Systems der Moraltheologie", 
den er seinen Darlegungen angefügt hat. 

2. Daß die innermoraltheologische Diskussion vor zehn Jahren im Grunde noch kon­
servativ war, ergibt sich aus einer Stellungnahme von Josef Georg Ziegler14• Er äußert 
allen Ernstes die Vermutung, daß, nachdem nun mehrere Systementwürfe vorlägen, die 
Idealmoral konzipiert werden könne. Sie sei aufzubauen unter Berücksichtigung der 
drei Prinzipien der Königsherrschaft Gottes, der Nachfolge Christi und der Liebe. 
Indem er freilich mit Josef Fuchs im richtigen Miteinander der verschiedenen Prinzi­
pien den Reichtum, die Schönheit und die Würde der christlichen Sittlichkeit am besten 
gewahrt glaubt, gibt er tatsächlich den Gedanken an eine einheitlich, d. h. nach einem 
Prinzip durchkomponierte Moraltheologie wieder preis. Das Miteinander der Prinzi­
pien als Antwort auf die Frage nach dem System läßt deutlich erkennen, daß die 
moraltheologische Diskussion über die herkömmliche Fragestellung hinausgeschritten 
ist. Zieglers These, der Wunsch nach einer Erneuerung der Moraltheologie sei, soweit 

89 Siehe: Franz Böckle, Grundbegriffe der Moral. Gewissen und Gewissensbildung. Aschaffen­
burg 1966. 

70 Siehe: Wilhelm van der Marck, Grundzüge einer christlichen Ethik. Düsseldorf 1967. 
71 Siehe den Aufsatz: Eine Um- und Neubesetzung der Kardinaltugenden. Ein Versuch, in: 

ThGI 55 (1965), 249-260. 
'72 Anliegen heutiger Moraltheologie, in: ThQ 138 (1958), 275-306; siehe 280. 
73 Vgl. dazu: Rudolf Schnackenburg, Die neutestamentliche Sittenlehre in ihrer Eigenart im 

Vergleich zu einer natürlichen Ethik, in: Moraltheologie und Bibel. (Abhandlungen zur 
Moraltheologie. Hrg. von J. Stelzenberger. Bd. 6.) Paderborn 1964, 39-69. 

74 Gestalt und Gestaltung der Moraltheologie, in: TThZ 71 (1962), 46-55. 

74 



berechtigt erscheine, „der Erfüllung wesentlich nähergebracht” 53) worden, ist durch
die Entwicklung nicht verifiziert worden.

Jedenfalls elt Gustav ymecke ahre 1963 angesichts des Unbeteiligtseins
der Moraltheologen der Ösung schwerer und schwierigster Moralprobleme für
dringend notwendig, sich iber IID  e Katholische Moraltheologie Wandel der Gegen-
wart‘“ %S erneut Gedanken zZzu machen. FEine Reform der Moraltheologie, betont
Ermecke, ist unzureichend und Ansatz bereits verftehlt, solange „das Problem der
Reform sich celbst noch icht mıit genügender methodischer Gründlichkeit iıhrem
Inhalt und ihren Zielen und Möglichkeiten (also auch Chancen!) untersucht worden
ist. Es reicht daher icht aus, gut und richtig das auch einzelnen gemeint ist,
von der Moraltheologie heute Z einfach verlangen, sich mehr als in den etzten
Zeiten der Zu Orientieren und aszetische, apostolische, pastorale, Veli-

kündigungsnahe Dynamik zZzu ntfalten oder alte ‚Ladenhüter‘, ‚überholte‘, BEe-
schichtlich veraltete Problemlösungen oder Normbegründungen aufzugeben oder mehr
konkrete Imperative des cittlichen Handelns außer den allgemeinen Prinzipien heraus-
zustellen usSsw (394 rıme sucht das Problem der Erneuerung tiefer anzugehen,
und Z Waäal dadurch, 7 die Forderung nach Erneuerung historischer und te-
matischer Hinsicht betrachtet un 61e überdies noch mit Einzelproblemen der Erneue-
IuUuNg konfrontiert. Der Autor sucht die Entwicklungsphase ZU bestimmen, ın der sich
das moraltheologische Denken heute befindet „Heute stehen WILr ,  A urteilt CI1,
„offenbar en in einer Wende, und ZWaTl der ersten ase der Periode der
Geschichte der Moraltheologie Wiederum erfolgt nach den großartigen Erfolgen der
spekulativen Moraltheologie in unseiem Jahrhundert eine Hinwendung Zn OsSs1-
ven 1 Offenbarungswort Gottes und im konkreten Anruf Gottes 1m Heute von
Kirche und Welt nachdem offenbar die voraufgegangene spekulative Phase ihren
Höhepunkt erreicht hatte / rmecke trifft d  1ese Feststellung aber keineswegs
AUr, 11711 die entsprechenden Desiderate für die Erneuerung der Moraltheologie -
melden Mindestens ebenso wichtig ist l.  .  hm die auf den Gedanken vVon der feststell-
baren Rhythmik der Geschichte der Moraltheologie sich gründende Bemerkung,
daß ohl der lag icht mehr allzıu ferne sel, da die Moraltheologie wieder ZuUur Speku-
lation urückkehre

systematischer Hinsicht betrachtet, oibt die Erneuerung der Moraltheologie Ermecke
Anlaß ZuUr. Warnung VOT einem „unkirchlichen und offenbarungsfremden Biblizismus”
und einem „gefährlichen situationsethischen Relativismus” Die Erneuerungs-
bewegung führe dann zZzu einer Erneuerung, wenn der unentbehrliche Untergrund
jeder Moraltheologie beachtet werde. Es besteht kein Zweifel, dafß dieser Hinsicht
die eigentliche Arbeit erst noch geleistet werden muß Der Optimismus des von
Ermecke mehrfach zustimmend zıtıerten i1rschbrich? 1st unbegründet. Die unge-
lösten Probleme heben bereits mıiıt der Tatsache, F3 einheitliche Antworten feh-
len auf die fundamentalen bragen: Überwiegt der Moraltheologie das Normative
oder das Deskriptiv-Faktische Hat S1e ihr wissenschaftliches Ziel zunächst sich
elbst, der Erforschung der sittlichen Wahrheit, oder muß S1€e H+  DI' den Be-
dürfnissen der jeweiligen Verkündigung dienen? . $ Das Fragen verschärft
sich noch, WEeNl: das Problem wird, das Auer das ontologische Anliegen
genannt hat. Und die Fragen fordern schließlich die gesamte Theologie heraus,
die Diskussion bei der Verhältnisbestimmung Natur und Übernatur des
angelangt.
A, Steht Ermecke den Erneuerungsbestrebungen der Moraltheologie 1m Sinn ines Trends
hin zZzu christlichen Ethik schr beachtenswerten ründen verhalten gegenüber, mu ß

In ThGI 93 (1963), 3458—366.
76 D Entwicklung der Moraltheologie 1177 deutschen Sprachraum seit der Jahrhundertwende

Klosterneuburg 1959

75

er berechtigt erscheine, ,,der Erfüllung wesentlich nähergebracht" (53) worden, ist durch 
die Entwid<lung nicht verifiziert worden. 

3. Jedenfalls hielt es Gustav Ermecke im Jahre 1963 angesichts des Unbeteiligtseins 
der Moraltheologen an der Lösung schwerer und schwierigster Moralprobleme für 
dringend notwendig, sich über „Die Katholische Moraltheologie im Wandel der Gegen­
wart"75 erneut Gedanken zu machen. Eine Reform der Moraltheologie, so betont 
Ermecke, ist unzureichend und im Ansatz bereits verfehlt, solange „das Problem der 
Reform in sich selbst noch nicht mit genügender methodischer Gründlichkeit in ihrem 
Inhalt und ihren Zielen und Möglichkeiten (also auch Chancen!) untersucht worden 
ist. Es reicht daher nicht aus, so gut und richtig das auch im einzelnen gemeint ist, 
von der Moraltheologie heute z. B. einfach zu verlangen, sich mehr als in den letzten 
Zeiten an der HI. Schrift zu orientieren und aszetische, apostolische, pastorale, ver­
kündigungsnahe Dynamik zu entfalten oder alte ,Ladenhüter', d. h. ,überholte', ge­
schichtlich veraltete Problemlösungen oder Normbegründungen aufzugeben oder mehr 
konkrete Imperative des sittlichen Handelns außer den allgemeinen Prinzipien heraus­
zustellen usw" (394 f). Ermecke sucht das Problem der Erneuerung tiefer anzugehen, 
und zwar dadurch, daß er die Forderung nach Erneuerung in historischer und syste­
matischer Hinsicht betrachtet und sie überdies noch mit Einzelproblemen der Erneue­
rung konfrontiert. Der Autor sucht die Entwicklungsphase zu bestimmen, in der sich 
das moraltheologische Denken heute befindet. ,,Heute stehen wir", so urteilt er, 
„offenbar mitten in einer Wende, und zwar in der ersten Phase der 4. Periode der 
Geschichte der Moraltheologie: Wiederum erfolgt nach den großartigen Erfolgen der 
spekulativen Moraltheologie in unserem Jahrhundert ... eine Hinwendung zum Posi­
tiven im Offenbarungswort Gottes und im konkreten Anruf Gottes im Heute von 
Kirche und Welt ... nachdem offenbar die voraufgegangene spekulative Phase ihren 
Höhepunkt erreicht hatte ... " (351). Ermecke trifft diese Feststellung aber keineswegs 
nur, um die entsprechenden Desiderate für die Erneuerung der Moraltheologie anzu­
melden. Mindestens ebenso wichtig ist ihm die auf den Gedanken von der feststell­
baren Rhythmik in der Geschichte der Moraltheologie sich gründende Bemerkung, 
daß wohl der Tag nicht mehr allzu ferne sei, da die Moraltheologie wieder zur Speku­
lation zurückkehre. 
In systematischer Hinsicht betrachtet, gibt die Erneuerung der Moraltheologie Ermecke 
Anlaß zur Warnung vor einem „unkirchlichen und offenbarungsfremden Biblizismus'' 
und einem „gefährlichen situationsethischen Relativismus" (353). Die Erneuerungs­
bewegung führe nur dann zu einer Erneuerung, wenn der unentbehrliche Untergrund 
jeder Moraltheologie beachtet werde. Es besteht kein Zweifel, daß in dieser Hinsicht 
die eigentliche Arbeit erst noch geleistet werden muß. Der Optimismus des von 
Ermecke mehrfach zustimmend zitierten E. Hirschbrich16 ist unbegründet. Die unge­
lösten Probleme heben bereits an mit der Tatsache, ,,daß einheitliche Antworten feh­
len auf die fundamentalen Fragen: überwiegt in der Moraltheologie das Normative ... 
oder das Deskriptiv-Faktische ... 7 Hat sie ihr wissenschaftliches Ziel zunächst in sich 
selbst, d. h. in der Erforschung der sittlichen Wahrheit, oder muß sie primär den Be­
dürfnissen der jeweiligen Verkündigung dienen? ... " (355). Das Fragen verschärft 
sich noch, wenn das Problem angegangen wird, das Auer das ontologische Anliegen 
genannt hat. Und die Fragen fordern schließlich die gesamte Theologie heraus, wenn 
die Diskussion bei der Verhältnisbestimmung von Natur und Obernatur des Sittlichen 
angelangt. 
4. Steht Ermecke den Erneuerungsbestrebungen der Moraltheologie im Sinn eines Trends 
hin zur christlichen Ethik aus sehr beachtenswerten Gründen verhalten gegenüber, so muß 

75 In: ThGl 53 (1963), 348-366. 
78 Die Entwicklung der Moraltheologie im deutschen Sprachraum seit der Jahrhundertwende. 

Klosterneuburg 1959. 

75 



die Reserve, wıe sie a dem ufsa| von Jordanus Kunicie Ö mıit dem Thema „Theologia
moralis renovanda., Animadversiones”77 Tage trıtt, als Kuriosum bezeichnet werden.
Selbstverständlich wird niemand dem Autor dieses satzes das echt streıtig machen,
auf Gefahren hinzuweisen, die die gegenwärtig diskutierte Erneuerung der Moraltheologie
hineingeraten könnte. Auch wird niemand daran Anstoß nehmen, [ af Kunicic seine eigene
Methode zZzu rechtfertigen sucht. Endlich wird auch noch eriragen, der gegenüber
en Neuerungsbestrebungen skeptisch eingestellte Autor 2e1ne Aufgeschlossenheit für NEeuUue

moraltheologische Anliegen unterstreicht. aber die verschiedenen Bemühun-
eiıine Erneuerung der Moraltheologie, gleich, wIıe S1e heißen mOögen, mif

seiner Etikette versieht, uOD. dann eser Etikette S1e 9 argumenti:;eren und Sie
mıt zynischen Bemerkungen abzutun, E CI , anders ausgedrückt, sich B-  er die geringste
Mühe macht, das Anliegen iner christozentrisch ausgerichteten oder responsorisch struktu-
rıerten Moraltheologie überhaupt adäquat den Blick bekommen, RTr auf Thomas
von Aquin schwört, aber alle jene ‚ussagen des Aquinaten unberücksichtigt Jäßt, die cehr
wohl dazı beitragen könnten, die moderne moraltheologische Problematik verantwortlich
weiterzudenken, das es jo* Grund BEeENUS, sich it seinen Gedanken nicht weiter aus-
einanderzusetzen. Im Grunde will der Autor auch keine Auseinandersetzung. Denn die Pro-
eme sind Ja schon alle gelöst. Was zZu ist, rasch gesagt. Denn ethodus t+heolo-
glae moral:  15 procedit fine ad media, ad O  © ectum, z  D} Principiis ad conclusiones
concreito, quod constat CX 1psa natura syllogismi deductivi, V, 1C1IMUS virtus est
laudanda-castitas virtus-castitas atıdanda‘  &4 Hat man die Auf.  ngen

gelesen, dann versteht Ermecke Dogmatiker fragen
konnte „CGibt jgentlich kein Gift die Moraltheologen?8?“

diesem Zusammenhang mufß noch auf ZWEeI Aufsätze hingewiesen werden, die
die rage nach dem wissenschaftlichen Charakter der Moraltheologie ausdrücklich
aufwerfen. rthur 7100127 Utz beschäftigt sich mıiıt dem Thema ”  he Wissenschaft
VvVom Gittlichen‘?79 Johannes Kraus nimmt Stellung zu der Trage nach der Wissenschaft-
ichkeit der Moraltheologie®®,
a} Utz stellt sich die Frage, welche wissenschaftliche Methode anzuwenden sel, umn
das sittliche Phänomen den bekommen. Zu diesem Zweck geht er a von
der Erfahrung und bestimmt das che als den INSeTelT ernunft sich manifestie-
renden absoluten Imperativ, das ute Zu und das 0se Zu meiden. Mit diesem
Naturereignis, 50 betont Utz, haben uns abzufinden. „Was WIT tun können, 1st
eInNzZIg versuchen, seine Herkunft erklären und grundsätzlich überlegen, wıe
WITF diesen absoluten Imperativ weiterführen die konkrete Wirklichkeit, wıe
WITLr die Erfüllung des Imperativs der je und Je gegebenen 5ituation erreichen“ (5)

gibt ZU, daß sich die Moraltheologen der Vergangenheit die eantwor'  e der
Frage nach der Methode, mit der das Sittliche erfaß; werde, gemacht haben,
und versucht aufzuweisen, daß „das Ur die gittliche Bewandtnis unseres Wesens
das Ergebnis ul eigenen inneren, uns Erlebens'  ‚4« (9) ist.  \ Er itisiert
vVon dieser enntniıs die scholastischen Hanı:  er der die diese auf das
Axiom „Ens et bonum convertuntur“” gegründet haben Dieses Axiom ist deswegen niıcht
ausreichend, weil die estimmung des konkreten Guten, dem der Imperativ, das ute
zu und das Böse z meiden, unNns auffordert, nicht mehr Sache des natürlichen habitus
der Vernunft ist. „Erstrebenswert ist etwas nicht, weil seiend ist, sondern weil
korrekten Normenprozeß, angefangen vom apriorischen Imperativ bis in seine konkrete
Ausgestaltung, als erstrebenswert erstellt worden ist”” (15) Das ethische Problem besteht
also darin, daß die Vernunft Erstrebensmöglichen dem Erstrebenden gelan;
3 Inanspruchnahme des erdings vVon der kultur- und moralsoziologischen Wertewelt
bestimmten Wertempfindens und Wertimperativs eser Weg 8  > Erstrebensmöglichen
Zum Erstrebenden nicht zurückzulegen. amit ist aber G-  p gesagt, lafß eses Wertfühlen
oder Wertempfänden nicht als echtes Wertwissen angesehen werden dürfte. Das erttf
ist Wertwissen, sofern sich als korrekter Normenprozeß vollzieht. ist gewiß zu begrü-
ßen, d sich der Auffassung seines Ordensbruders unicie zZi distanzieren sucht,
der auf dem Weg des ogischen chlußverfahrens C ethischen und moraltheologischen Sätzen

47 FZThPh 10 1963),
GSiehe den Aufsatz: Die katholische Moraltheologie Wandel der Gegenwart, ThGI 53

J 348
FZThPh 13/14 (1966/67),

Um die issenschaftlichk.: der Mor:  eologie, 66/67),

die Reserve, wie sie aus dem Aufsatz von ]ordanus Kuniäc OP mit dem Thema „Theologia 
moralis renovanda. Animadversiones1177 zu Tage tritt, als Kuriosum bezeichnet werden. 
Selbstverständlich wird niemand dem Autor dieses Aufsatzes das Recht streitig machen, 
auf Gefahren hinzuweisen, in die die gegenwärtig diskutierte Erneuerung der Moraltheologie 
hineingeraten könnte. Auch wird niemand daran Anstoß nehmen, daß Kunicic seine eigene 
Methode zu rechtfertigen sucht. Endlich wird man es auch noch ertragen, daß der gegenüber 
allen Neuerungsbestrebungen skeptisch eingestellte Autor seine Aufgeschlossenheit für neue 
moraltheologische Anliegen unterstreicht. Daß aber Kunicic die verschiedenen Bemühun­
gen um eine Erneuerung der Moraltheologie, ganz gleich, wie sie heißen mögen, mit 
seiner Etikette versieht, um dann namens dieser Etikette gegen sie zu argumentieren und sie 
mit zynischen Bemerkungen abzutun, daß er, anders ausgedrückt, sich nicht die geringste 
Mühe macht, das Anliegen einer christozentrisch ausgerichteten oder responsorisch struktu­
rierten Moraltheologie überhaupt adäquat in den Blick zu bekommen, daß er auf Thomas 
von Aquin schwört, aber alle jene Aussagen des Aquinaten unberücksichtigt läßt, die sehr 
wohl dazu beitragen könnten, die moderne moraltheologische Problematik verantwortlich 
weiterzudenken, das alles ist Grund genug, sich mit seinen Gedanken nicht weiter aus­
einanderzusetzen. Im Grunde will der Autor auch keine Auseinandersetzung. Denn die Pro­
bleme sind ja schon alle gelöst. Was zu sagen ist, ist rasch gesagt. Denn: ,,Methodus theolo­
giae moralis procedit a fine ad media, a causa ad effectum, a principiis ad conclusiones in 
concreto, quod constat ex ipsa natura syllogismi deductivi, v. gr. dicimus: virtus est 
laudanda-castitas est virtus-castitas est laudanda11 (312). Hat man die Aufführungen Kuni­
cic gelesen, dann versteht man, warum der von Ermecke zitierte Dogmatiker fragen 
konnte: ,,Gibt es eigentlich kein Gift für die Moraltheologen78711 

5. In diesem Zusammenhang muß nodt auf zwei Aufsätze hingewiesen werden, die 
die Frage nadt dem wissensdtaftlidten Charakter der Moraltheologie ausdrücklich 
aufwerfen. Arthur Fridolin Utz beschäftigt sidt mit dem Thema „Die Wissenschaft 
vom Sittlichen"79• Johannes Kraus nimmt Stellung zu der Frage nach der Wissenschaft­
lichkeit der Moraltheologie80• 

a) Utz stellt sich die Frage, welche wissenschaftlidte Methode anzuwenden sei, um 
das sittliche Phänomen in den Griff zu bekommen. Zu diesem Zweck geht er aus von 
der Erfahrung und bestimmt das Sittlidte als den in unserer Vernunft sidt manifestie­
renden absoluten Imperativ, das Gute zu tun und das Böse zu meiden. Mit diesem 
Naturereignis, so betont Utz, haben wir uns abzufinden. ,,Was wir tun können, ist 
einzig zu versudten, seine Herkunft zu erklären und grundsätzlidt zu überlegen, wie 
wir diesen absoluten Imperativ weiterführen in die konkrete Wirklichkeit, d. h. wie 
wir die Erfüllung des Imperativs in der je und je gegebenen Situation erreichen" (5). 

Utz gibt zu, daß sich die Moraltheologen in der Vergangenheit die Beantwortung der 
Frage nach der Methode, mit der das Sittliche erfaßt werde, zu leicht gemacht haben, 
und versucht aufzuweisen, daß „das Wissen um die sittliche Bewandtnis unseres Wesens ... 
das Ergebnis unserer eigenen inneren Erfahrung, d. h. unseres Erlebens11 (9) ist. Er kritisiert 
von dieser Erkenntnis aus die scholastischen Handbücher der Ethik, die diese auf das 
Axiom „Ens et bonum convertuntur" gegründet haben. Dieses Axiom ist deswegen nicht 
ausreichend, weil die Bestimmung des konkreten Guten, zu dem der Imperativ, das Gute 
zu tun und das Böse zu meiden, uns auffordert, nicht mehr Sache des natürlichen habitus 
der Vernunft ist. ,,Erstrebenswert ist etwas nicht, weil es seiend ist, sondern weil es im 
korrekten Normenprozeß, angefangen vom apriorischen Imperativ bis in seine konkrete 
Ausgestaltung, als erstrebenswert erstellt worden ist'' (15). Das ethische Problem besteht 
also darin, daß die Vernunft vom Erstrebensmöglichen zu dem zu Erstrebenden gelangt. 
Ohne Inanspruchnahme des allerdings von der kultur- und moralsoziologischen Wertewelt 
bestimmten Wertempfindens und Wertimperativs ist dieser Weg vom Erstrebensmöglichen 
zum zu Erstrebenden nicht zurückzulegen. Damit ist aber nicht gesagt, daß dieses Wertfühlen 
oder Wertempfinden nicht als echtes Wertwissen angesehen werden dürfte. Das Wertfühlen 
ist Wertwissen, sofern es sich als korrekter Normenprozeß vollzieht. Es ist gewiß zu begrü­
ßen, daß sich Utz von der Auffassung seines Ordensbruders Kunicic zu distanzieren sucht, 
der auf dem Weg des logischen Schlußverfahrens zu ethischen und moraltheologischen Sätzen 

17 In: FZThPh 10 (1963), 290-315. 
78 Siehe den Aufsatz: Die katholische Moraltheologie im Wandel der Gegenwart, in: ThGI 53 

(1963), 348. 
7i In: FZThPh 13/14 (1966/67), 3-22. 
80 Um die Wissenschaftlichkeit der Moraltheologie, in FZThPh 13114 (1966'67), 23-46. 

76 



gelangt; aber anderseits B-  n verschwiegen werden, 8 der orrekte Normenprozeß,
dem redet, chts anderes ist als eın verlängertes, über alle ittlichen „Instanzen“

sich erstreckendes ußverfahren. wie einstens AÄAugustinus das Schöne mıit Hilfe VeOeI-
standesmäßiger Kategorien I1  C den rationalen Zugriff präpariert hat, kannn die schola-
stische Methode in der Moraltheologie nicht davon lassen, das Sittliche chlechthin das
Koordinatensystem der Rationalität hineinzuzwin Dieser angeblich unbestechliche
Madffstab der Rationalität gibt die Zuversicht, S sich Ideologien Au dem Raum des
Ethischen schlechthin verbannen lassen.

Johannes Kraus eift die rage nach der Wissenschaftlichkeit der Moraltheologie
auf 1 Hinblick auf die Weisung, die das 11 Vatikanische onzil im Dekret ber
Priesterbildung Von 28, Oktober 1965, Artikel 16, für die Erneuerung der Moral-
eologie gegeben hat Er geht zAUS l' der Beobachtung, die ıIn dem etreffenden
Abschnitt des Konzilsdekrets zunächst verwendeten Ausdrücke iınstaurarı und TenOvarı
schließlich dem Terminus perficere Platz gemacht haben und folgert daraus, das
„Grundgefüge der seitherigen ‚traditionellen‘ Moral nach dem Willen und der Meinung
der Kirche seine Geltung behält und UT innerhalb dieses Grundgefüges durch ]
Äspekte und tiefere TTassung eiıne höhere Vollkommenkheit erreicht werden coll” (25)
Kraus beschäftigt sich, nachdem sich s Grundthese entschieden hat, mıit
der Funktion des Glaubenszeugnisses und der Vernunfterkenntnis der Moraltheolo-
z1e und endli: mıt der Frage, ob die die Moraltheologie geforderte Christozentrik
nicht des wissenschaftlichen Charakters willen der Theozentrik untergeordnet
werden mMusse.  a beiden Fällen geht 0S Kraus runde un nichts anderes als die
vVon allen Moraltheologen geforderte, aber n jedem anders verstandene und anders
eingeschätzte Begründung des Sollens 3 dem Sein. Die HaNzZE Verwickeltheit dieses
Problems und dazu der Terminologie, mit deren Hilfe entfaltet wird, die nadä-
quatheit 2160 des derzeitigen Fragens, deck+ Kraus selber auf, wenn clie Mahnung
ausspricht, die Moraltheologie über der Wirklichkeit des Personalen das außer-
personale GCein der Schöpfung Z  er vernachlässigen dürtfe (vgl 45), als ob das Personale
noch personal A DG sich selbstherrlich ber das, wWäas ist, hinwegsetzt. Man
sieht, wıe notwendig der Begriff des Personalen auch Interesse der moraltheolo-
gischen Erneuerung einer Klärung bedarf®8!.
O Auf das falsche Verständnis des Personalen und die Gefährdung, der die Moral-
theologie dadurch ausgesetzt ist, macht äring verschiedentlich aufmerksam. Der
Begriff „biblischer ersonalismus” eilich ıst Ungeheuer. Denn das, Was das
Personale der Bibel bezeichnen ist, verdient nicht einem ‚„Asmus“ degradiert

werden®?. Und auch dieses ist noch anzumerken: Ob äring tatsächlich entschlos-
s ıst, den Von ihm genannten biblischen Personalismus einer &V  e  m Moral-
theologie systematisch ruchtbar werden Z lassen, muß schon angesichts der Tatsache,

er die wendung empfängnisverhütender Mittel technischer und chemischer
mut der personalen atur des Menschen vereinbar hält, während © eın Gleiches

für den coı1tus interruptus nicht anniımmt, dahingestellt bleiben®?,
Was versteht Häring unter dem Personalen? Vertieft sich in 211ne  H Abhandlung „Heutige
Bestrebungen ZUTTI Vertiefung und Erneuerung der Moraltheologie“84, ergibt sich, laß der
Begriff der Person und des Personalen trotz der Ausführungen ungeklärt bleibt.

1€e sich ohne weıteres zeigen, daß aS, wWwäas Häring in dem genannten Aufsatz aussagft,
seinem ganzen Gehalt nach auch ohne die Verwendung der orte Person und personal

werden könnte. Damit ist  — schon angedeutet, la sich Häring von iner intensiven

Vegl. dazu Helmut Ogiermann, Existenziell, existenzial, personal. Information und
kussion, Scholastik (1965), 321—351,
1€e| Moraltheologie gestern und heute, Std 7 167 61), 103 f  C und ders., Moral-
verkündigung nach dem Konzil (Theologische Brennpunkte., 3/4.) Bergen-Enkheim
19066, 44
Giehe dazu den Aufsatz: Ehe und Familie der Welt VO:  » heute, Theologie der Gegen-

—  O
In Moralverkündigung nach dem Konzil, ff,

gelangt; aber anderseits kann nicht verschwiegen werden, daß der korrekte Normenprozeß, 
von dem Utz redet, nichts anderes ist als ein verlängertes, über alle sittlichen „Instanzen" 
sich erstreckendes Schlußverf ahren. So wie einstens Augustinus das Schöne mit Hilfe ver­
standesmäßiger Kategorien für den rationalen Zugriff präpariert hat, so kann die schola­
stische Methode in der Moraltheologie nicht davon lassen, das Sittliche schlechthin in das 
Koordinatensystem der Rationalität hineinzuzwingen. Dieser angeblich so unbestechliche 
Maßstab der Rationalität gibt Utz die Zuversicht, daß sich Ideologien aus dem Raum des 
Ethischen schlechthin verbannen lassen. 

b) Johannes KTaus greift die Frage nach der Wissenschaftlichkeit der Moraltheologie 
auf im Hinblick auf die Weisung, die das II. Vatikanische Konzil im Dekret über 
Priesterbildung vom 28. Oktober 1965, Artikel 16, für die Erneuerung der Moral­
theologie gegeben hat. Er geht aus von der Beobachtung, daß die in dem betreffenden 
Abschnitt des Konzilsdekrets zunächst verwendeten Ausdrücke instaurari und renovari 
schließlich dem Terminus perßcere Platz gemacht haben und folgert daraus, daß das 
„Grundgefüge der seitherigen ,traditionellen' Moral nach dem Willen und der Meinung 
der Kirche seine Geltung behält und nur innerhalb dieses Grundgefüges durch neue 
Aspekte und tiefere Erfassung eine höhere Vollkommenheit erreicht werden soll" (25). 
Kraus beschäftigt sich, nachdem er sich für diese Grundthese entschieden hat, mit 
der Funktion des Glaubenszeugnisses und der Vernunfterkenntnis in der Moraltheolo­
gie und endlich mit der Frage, ob die für die Moraltheologie geforderte Christozentrik 
nicht um des wissenschaftlichen Charakters willen der Theozentrik untergeordnet 
werden müsse. In beiden Fällen geht es Kraus im Grunde um nichts anderes als die 
von allen Moraltheologen geforderte, aber von jedem anders verstandene und anders 
eingeschätzte Begründung des Sollens aus dem Sein. Die ganze Verwickeltheit dieses 
Problems und dazu der Terminologie, mit deren Hilfe es entfaltet wird, die Inadä­
quatheit also des derzeitigen Fragens, deckt Kraus selber auf, wenn er die Mahnung 
ausspricht, daß die Moraltheologie über der Wirklichkeit des Personalen das außer­
personale Sein der Schöpfung nicht vernachlässigen dürfe (vgl. 45), als ob das Personale 
noch personal wäre, wenn es sich selbstherrlich über das, was ist, hinwegsetzt. Man 
sieht, wie notwendig der Begriff des Personalen - auch im Interesse der moraltheolo­
gischen Erneuerung - einer Klärung bedarf81• 

6. Auf das falsche Verständnis des Personalen und die Gefährdung, der die Moral­
theologie dadurch ausgesetzt ist, macht B. Häring verschiedentlich aufmerksam. Der 
Begriff „biblischer Personalismus" freilich ist ein Ungeheuer. Denn das, was als das 
Personale in der Bibel zu bezeichnen ist, verdient nicht zu einem „Ismus" degradiert 
zu werden82• Und auch dieses ist noch anzumerken: Ob Häring tatsächlich entschlos­
sen ist, den von ihm so genannten biblischen Personalismus in einer neuen Moral­
theologie systematisch fruchtbar werden zu lassen, muß schon angesichts der Tatsache, 
daß er die Anwendung empfängnisverhütender Mittel technischer und chemischer 
Art mit der personalen Natur des Menschen für vereinbar hält, während er ein Gleiches 
für den coitus interruptus nicht annimmt, dahingestellt bleiben83• 

Was versteht Häring unter dem Personalen? Vertieft man sich in seine Abhandlung „Heutige 
Bestrebungen zur Vertiefung und Erneuerung der Moraltheologie"84, so ergibt sich, daß der 
Begriff der Person und des Personalen trotz der Ausführungen S. 44-46 ungeklärt bleibt. 
Es ließe sich ohne weiteres zeigen, daß das, was Häring in dem genannten Aufsatz aussagt, 
seinem ganzen Gehalt nach auch ohne die Verwendung der Worte Person und personal 
ausgesagt werden könnte. Damit ist schon angedeutet, daß sich Häring von einer intensiven 

81 Vgl. dazu: Helmut Ogiermann, Existenziell, existenzial, personal. Information und Dis­
kussion, in: Scholastik 40 (1965), 321-351. 

82 Siehe: Moraltheologie gestern und heute, in: StdZ 167 (1960/61), 103 ff und: ders., Moral­
verkündigung nach dem Konzil. (Theologische Brennpunkte. Bd. 3/4.) Bergen-Enkheim 
1966, 44 ff. 

83 Siehe dazu den Aufsatz: Ehe und Familie in der Welt von heute, in: Theologie der Gegen­
. wart 9 (1966), 13. 

H In: Moralverkündigung nach dem Konzil, 11 ff. 

77 



Beschäftigung mit dem Phänomen des ittlichen und seiner Gelten:  achung die Er-
EUCTUNg der Moraltheologie nicht viel verspricht. Man ist geneigt, eıne  D Verdienste
ın der Theolo isierung der Moraltheologie ul erblicken, aber diese These würde nicht unwi-
dersprochen eiben. Und der Yat Häring selbst charakterisiert seine Moraltheologie als
„die Lehre vVon der Wesensart christlichen Lebens” (36) hese Wesensart bewußt machen
und das ittliche Leben des Christen n jenen ebendigen Urgrund verweisen, dem
her allein möglich ist und — höchsten Höhen sich emportragen äßt, ist ärings große
lat. Die ruchtbarmachung eses Anliegens ist noch kaum Angriff enomMmmMen. Häring

der Überzeugung, laß die Moraltheologie völlig Ü geschrieben werden muß
Nach welchen Gesichtspunkten das Z geschehen hätte, versucht selber © auszudrük- f 4
ken JI * die katholische Moraltheologie von eute (wird) zeigen haben, wıe der Christ,
der unter dem ‚Gesetz der nade‘ steht, nicht unpersönlichen und lebensfeindlichen esetzes-
mächten, sondern dem Spiritus vivificans et rector, dem durch seine Liebe anrufen e
eister folgt. Dabei ıst die gegenseitige Bezogenheit von ‚Geistgesetz des Lebens Chri-
S{IU: esus und Weisung durch das geschriebene Gesetz deutlicher zZu zeigen, alc dies den
nstitutiones theologiae moralis der etzten rhunderte geschehen 1s (48) Man Öönnte
das, wWwas Häring VOr Augen hat, eine charismatische oder auch prophetische Sittlichkeit 11€e1N-
11ee11, Das moraltheologische System, das ihr gerecht werden könnte, gibt der Tat nicht.
Darum muß die Moraltheologie der Zukunft vielgestaltig sein. Nur die „Vielz: verschie-
dener Versuche einer Systematik” asse die Unergründlichkeit des Geheimnisses der christli-
chen Moral einigermaßen erahnen vgl 48)
Obgleich äring die stärkere Berücksichtigung der ethischen Fragestellung der
Moraltheologie ablehnt, möchte doch, wıe celbst sagt, einer künftigen Moral-
theologie einem wirklichen Personalismus und Existentialismus ZUMM Durchbruch VeT-
helfen. z Häring damit ernst ist, soll nicht bezweifelt werden. Es ıst jedoch Z.U

fragen, ob sich bereits mit orderungen n der Art wıe dieser, daß die ünftige
Moraltheologie eindeutiger alc bisher unterscheide zwischen den Wesensgesetzen und
den menschlichen Gesetzen und dem cittlich Handelnden SO von vorneherein cie Grenze
aufzeige, innerhalb der e die Tugend der Epikie betätigen darf (vgl Ö und OO  56 f), 1e
Inbeschlagnahme der Begriffe ‚Personalismus’ und ‚Existentialismus’ £ür clie Mortaltheolo-
gie rechtfertigen lasse.
7, Während Häring dem sittlich Handelnden dadurch einen größeren Raum für
selbständige Entscheidungen zu welisen möchte, er von einer künftigen oral-
theologie 1e Klassifizierung der einzelnen csittlichen Forderungen nach theologischen
Gewißheitsgraden verlangt, hat der Erzbischof VüI1 Durban, Den: Hurley, den-
selben Überlegungen ein Moralprinzip ZUT Diskussion gestellt®, Der Autor
faßt jene Situationen inNns Auge, denen eın Widerspruch besteht zwischen einer Pflicht
und Recht, und wirft die rage auf, ob nicht die Verpflichtung aufhört,
die Ausübung eines aNsSEMESSENEN Rechts die Erfüllung der Verpflichtung ausschließt.
Mit dem Aufhören der erpfli  g ist gemeint, der vVom Sittengesetz verbotene
actus malus, dessen e  ‚ung die Ausübung des Rechts verlangt, für diesen
bestimmten Fall icht ] rlaubt 4 sondern zugleich auch den Charakter des
In-sich-Bösen verlieren würde. Hurley stellt zurecht die These auf, daß das
Prinzip des übergeordneten echts, WIPE bET das 18149{ oralprinzip kurz bezeichnet,
überhaupt eine Neufassung des egriffes des aCtIUs malus nahelegen würde
„Eine menschliche Handlung‘“, urteilt CT, „Ast dann sich böse, v  V  JeNn die
Verpflichtung, sich ihrer enthalten, durch kein Recht begrenzt werden kann,
wWwıe etwa Gotteslästerung oder unnatürliche Laster“ Zweifellos ist dringend
nötig, den Begriff des actu: malus auf seine Adägquatheit überprüfen.
Die gesamte moraltheologische Diskussion der modernen Eheproblematik würde mMmOg-
licherweise davon profitieren. Insofern schon ist der Vorschlag des Erzbischofs von
ur beachtenswert. Er verdient aber auch insofern überlegt Ia werden, als der
Begriff des angemMESSECN Rechtes, der den Angelpunkt des ZLeuen oralprinzips dar-
stellt, tatsächlich nichts anderes meın als die OIMa recti des Dillinger Moralprofessors

CL  165 Moralprinzip, venn Recht und Pflicht Sil  - widersprechen, Orientierung
(1967), 134—136.

78

Beschäftigung mit dem Phänomen des Sittlichen und seiner Geltendmachung für die Er­
neuerung der Moraltheologie nicht allzu viel verspricht. Man ist geneigt, seine Verdienste 
in der Theologisierung der Moraltheologie zu erblicken, aber diese These würde nicht unwi­
dersprochen bleiben. Und in der Tat: Häring selbst charakterisiert seine Moraltheologie als 
„die Lehre von der Wesensart christlichen Lebens" (36). Diese Wesensart bewußt zu machen 
und das sittliche Leben des Christen an jenen lebendigen Urgrund zu verweisen, von dem 
her es allein möglich ist und zu höchsten Höhen sich emportragen läßt, ist Härings große 
Tat. Die Fruchtbarmachung dieses Anliegens ist noch kaum in Angriff genommen. Häring 
selbst ist der Überzeugung, daß die Moraltheologie völlig neu geschrieben werden muß. 
Nach welchen Gesichtspunkten das zu geschehen hätte, versucht er selber so auszudrük­
ken: ,, ... die katholische Moraltheologie von heute (wird) zu zeigen haben, wie der Christ, 
der unter dem ,Gesetz der Gnade' steht, nicht unpersönlichen und lebensfeindlichen Gesetzes­
mächten, sondern dem Spiritus vivificans et rector, dem durch seine Liebe ihn anrufenden 
Meister folgt. Dabei ist die gegenseitige Bezogenheit von ,Geistgesetz des Lebens in Chri­
stus Jesus' und Weisung durch das geschriebene Gesetz deutlicher zu zeigen, als dies in den 
Institutiones theologiae moralis der letzten Jahrhunderte geschehen ist" (48). Man könnte 
das, was Häring vor Augen hat, eine charismatische oder auch prophetische Sittlichkeit nen­
nen. Das moraltheologische System, das ihr gerecht werden könnte, gibt es in der Tat nicht. 
Darum muß die Moraltheologie der Zukunft vielgestaltig sein. Nur die „Vielzahl verschie­
dener Versuche einer Systematik" lasse die Unergründlichkeit des Geheimnisses der christli­
chen Moral einigermaßen erahnen (vgl. 48). 

Obgleich Häring die stärkere Berücksichtigung der ethischen Fragestellung in der 
Moraltheologie ablehnt, möchte er doch, wie er selbst sagt, in einer künftigen Moral­
theologie einem wirklichen Personalismus und Existentialismus zum Durchbruch ver­
helfen. Daß es Häring damit ernst ist, soll nicht bezweifelt werden. Es ist jedoch zu 
fragen, ob sich bereits mit Forderungen von der Art wie dieser, daß die künftige 
Moraltheologie eindeutiger als bisher unterscheide zwischen den Wesensgesetzen und 
den mensc:hlichen Gesetzen und dem sittlich Handelnden so von vorneherein die Grenze 
aufzeige, innerhalb der er die Tugend der Epikie betätigen darf (vgl. 30 und 66 f), die 
Inbeschlagnahme der Begriffe ,Personalismus' und ,Existentialismus' für die Moraltheolo­
gie rechtfertigen lasse. 
7. Während Häring dem sittlich Handelnden dadurch einen größeren Raum für 
selbständige Entscheidungen zuweisen möchte, daß er von einer künftigen Moral­
theologie die Klassifizierung der einzelnen sittlichen Forderungen nach theologischen 
Gewißheitsgraden verlangt, hat der Erzbischof von Durban, Denis E. Hurley, aus den­
selben Oberlegungen ein neues Moralprinzip zur Diskussion gestellt85• Der Autor 
faßt jene Situationen ins Auge, in denen ein Widerspruch besteht zwisc:hen einer Pflicht 
und einem Recht, und wirft die Frage auf, ob nicht die Verpflichtung aufhört, wenn 
die Ausübung eines angemessenen Rechts die Erfüllung der Verpflichtung aussc:hließt. 
Mit dem Aufhören der Verpflichtung ist gemeint, daß der vom Sittengesetz verbotene 
actus in se malus, dessen Setzung die Ausübung des Rechts verlangt, für diesen 
bestimmten Fall nicht nur erlaubt wäre, sondern zugleich auch den Charakter des 
In-sich-Bösen verlieren würde. Hurley stellt ganz zurecht die These auf, daß das 
Prinzip des übergeordneten Rechts, wie er das neue Moralprinzip kurz bezeichnet, 
überhaupt eine Neufassung des Begriffes des actus in se malus nahelegen würde. 
„Eine menschliche Handlung", so urteilt er, ,,ist nur dann in sich böse, wenn die 
Verpflichtung, sich ihrer zu enthalten, durch kein Recht begrenzt werden kann, 
wie etwa Gotteslästerung oder unnatürliche Laster" (135). - Zweifellos ist es dringend 
nötig, den Begriff des actus in se malus auf seine Adäquatheit hin zu überprüfen. 
Die gesamte moraltheologisc:he Diskussion der modernen Eheproblematik würde mög­
licherweise davon profitieren. Insofern sc:hon ist der Vorschlag des Erzbischofs von 
Durban beachtenswert. Er verdient aber auch insofern überlegt zu werden, als der 
Begriff des angemessenen Rechtes, der den Angelpunkt des neuen Moralprinzips dar­
stellt, tatsächlich nichts anderes meint als die norma recti des Dillinger Moralprofessors 

811 Ein neues Moralprinzip, wenn Retht und Pflicht sich widersprechen, in: Orientierung 31 
(1967), 134-136. 

78 



ristop Rassler, der mit diesem Prinzip den Probabilistenstreit den Maifstab des
esunden Menschenverstandes hineingetragen hat.

Den ohl bedeutendsten Beitrag der moraltheologischen Diskussion der egen-
wart stelit die Vo Rudolf Hofmann verfaßte „Moraltheologische Erkenntnis- und
Methodenlehre”8® dar. 5ie verdient dieses Prädikat, weil S1e len ihren Teilen eıne
wohltuende Nüchternheit und Sachlichkeit erkennen laßt Nur auf folgendes c@e1 1er
hingewiesen.
a) Ofmann tragt dem notwendig theologischen Charakter einer christlichen Sitten-
ehre einerseits und dem Phänomen des Sittlichen, dem sich das Fragen der philo-
sophischen Ethik entzündet, anderseits Von vornherein dadurch Rechnung, daß eT! die
Moraltheologie al die rage des durch die Botschaft des Evangeliums getroffenen,
also auch sittlich herausgeforderten enschen verweist: Was collen WIT tun? Diese
Frage, Ur US eıner ganz bestimmten Situation zZ1 verstehen, eröffnet sogleich den
theologischen Horizont allen seinen Tiefendimensionen, und ist icht notwendig,
den qmMristozentrischen Charakter der Moraltheologie durch ihre sakramentale usrich-

und cdiese wiederum durch eın anderes Moment des Christlichen erklären.
Diese rage läßt auch ke;  ınen Zweifel darüber, daß christliche Gittlichkeit den Menschen
selbst beansprucht.

Denn die Instanz, der der ens verpflichtet ist, ist der persönliche Wille
Gottes. „Mit seiner Hinwendung ZUI1 Menschen beansprucht Gott die Daseinserfül-
lung des vernunftbegabten Geschöpfes demütigem Gehorsam. In tormeller Hin-
sicht bedeutet das für den Menschen absolute und totale Verpflichtung freier, VOeI-
antwortlÄicher Verwirklichung seines eigenen Wesens und der ihm VOImMN Gott gegebenen
Möglichkeiten. Dementsprechend ist das Verständnis der christlichen Gittlichkeit hin-
sichtlich des zentralen ethischen Problemkreises der sittlichen Autonomie ZUu erarbei-
ten‘  d 91) Für eın egalistisches und vergegenständlichendes Denken ist damit
der Moraltheologie eın atz mehr. ann bezeichnet „die Beachtung der viel-
fachen personalen Wesensmomente 1 erständnis der christlichen Sittlichkeit“ als
wichtige Forderung der Neubesinnung. „Die Oolgerungen, 1e cich uS dieser Aufgabe

den allgemeinen und speziellen Teil der Moraltheologie ergeben, sind noch 3-
abzusehen“
C} ofmann weiß, daß die Moraltheologie als Summe oder als System materialer
ittlicher aät7ze e21n sehr komplexes Gebilde ist, dessen Erstellung keineswegs
der Theologe beteiligt ist. Es ist kein Zufall, der Autor für cdie Behandlung des
Themas r  e Quellen der moraltheologischen Erkenntnis” Buchseiten benötigt.
Die Quellenfrage wird bei Hofmann wirklich als rage behandelt.

egen der umfassenden Problematik, die die Moraltheologie rAN ewältigen hat,
warnt Hofmann VOT einem Methedenmonismus und zögert nicht, zugleich auch auf
die Grenze jeder Systematik hinzuweisen, obwohl weiß, keine Moraltheologie

Interesse der konkreten sittlichen Entscheidung auf die systematische Entfaltung
des Lehrstoffes verzichten kann.

Oofmann plädiert schließlich, die Eigenart christlicher Sittlichkeit ZUT Geltung
bringen zu können, für die Nachfolge Jesu als Grundprinzip der Moraltheologie. Was

dieses Grundprinzip spricht, sagt mit eigenen Worten „Gerade die Nachfolge
enthält, wıe kaum eıne andere Grundidee der christlichen Sittlichkeit, die HANZE Unmit-
telbarkeit und Lebendigkeit, die vollpersonale Erfassung von göttlichem Anspruch und
menschlicher Antwort und auch die Richtung auf den ZaNnZ Umkreis christlicher
xistenz‘  ‚4E

In der eihe landbuch der Moraltheologie, Bd. v ünchen 1963.

Christoph Rassler, der mit diesem Prinzip in den Probabilistenstreit den Maßstab des 
gesunden Menschenverstandes hineingetragen hat. 

8. Den wohl bedeutendsten Beitrag in der moraltheologischen Diskussion der Gegen­
wart stellt die von Rudolf Hofmann verfaßte „Moraltheologische Erkenntnis- und 
Methodenlehre"86 dar. Sie verdient dieses Prädikat, weil sie in allen ihren Teilen eine 
wohltuende Nüchternheit und Sachlichkeit erkennen läßt. Nur auf folgendes sei hier 
hingewiesen. 

a) R. Hofmann trägt dem notwendig theologischen Charakter einer christlichen Sitten­
lehre einerseits und dem Phänomen des Sittlichen, an dem sich das Fragen der philo­
sophischen Ethik entzündet, anderseits von vornherein dadurch Rechnung, daß er die 
Moraltheologie an die Frage des durch die Botschaft des Evangeliums getroffenen, 
also auch sittlich herausgeforderten Menschen verweist: Was sollen wir tun? Diese 
Frage, nur aus einer ganz bestimmten Situation zu verstehen, eröffnet sogleich den 
theologischen Horizont in allen seinen Tiefendimensionen, und es ist nicht notwendig, 
den christozentrischen Charakter der Moraltheologie durch ihre sakramentale Ausrich­
tung und diese wiederum durch ein anderes Moment des Christlichen zu erklären. 
Diese Frage läßt auch keinen Zweifel darüber, daß christliche Sittlichkeit den Menschen 
selbst beansprucht. 

b) Denn die Instanz, der der Mensch verpflichtet ist, ist der persönliche Wille 
Gottes. ,,Mit seiner Hinwendung zum Menschen beansprucht Gott die Daseinserfül­
lung des vernunftbegabten Geschöpfes in demütigem Gehorsam. In formeller Hin­
sicht bedeutet das für den Menschen absolute und totale Verpflichtung zu freier, ver­
antwortlicher Verwirklichung seines eigenen Wesens und der ihm von Gott gegebenen 
Möglichkeiten. Dementsprechend ist das Verständnis der christlichen Sittlichkeit hin­
sichtlich des zentralen ethischen Problemkreises der sittlichen Autonomie zu erarbei­
ten" (91). Für ein legalistisches und vergegenständlichendes Denken ist damit in 
der Moraltheologie_ kein Platz mehr. Hofmann bezeichnet „die Beachtung der viel­
fachen personalen Wesensmomente im Verständnis der christlichen Sittlichkeit" als 
wichtige Forderung der Neubesinnung. ,,Die Folgerungen, die sich aus dieser Aufgabe 
für den allgemeinen und speziellen Teil der Moraltheologie ergeben, sind noch nicht 
abzusehen" (111). 

c) R. Hofmann weiß, daß die Moraltheologie als Summe oder als System materialer 
sittlicher Sätze ein sehr komplexes Gebilde ist, an dessen Erstellung keineswegs nur 
der Theologe beteiligt ist. Es ist kein Zufall, daß der Autor für die Behandlung des 
Themas „Die Quellen der moraltheologischen Erkenntnis" 60 Buchseiten benötigt. 
Die Quellenfrage wird bei Hofmann wirklich als Frage behandelt. 

d) Wegen der umfassenden Problematik, die die Moraltheologie zu bewältigen hat, 
warnt Hofmann vor einem Methodenmonismus und zögert nicht, zugleich auch auf 
die Grenze jeder Systematik hinzuweisen, obwohl er weiß, daß keine Moraltheologie 
im Interesse der konkreten sittlichen Entscheidung auf die systematische Entfaltung 
des Lehrstoffes verzichten kann. 

e) Hofmann plädiert schließlich, um die Eigenart christlicher Sittlichkeit zur Geltung 
bringen zu können, für die Nachfolge J esu als Grundprinzip der Moraltheologie. Was 
für dieses Grundprinzip spricht, sagt er mit eigenen Worten so: ,,Gerade die Nachfolge 
enthält, wie kaum eine andere Grundidee der christlichen Sittlichkeit, die ganze Unmit­
telbarkeit und Lebendigkeit, die vollpersonale Erfassung von göttlichem Anspruch und 
menschlicher Antwort und auch die Richtung auf den ganzen Umkreis christlicher 
Existenz" (251). 

68 In der Reihe: Handbuc:h der Moraltheologie. Bd. '1. Münc:hen 1963. 

79 



Der moraltheologische Horizont den ofmann abschreitet, 1St SO weıt und
befruchtend €l V{ den Vorschlägen, clie SOoONSsS ZUrFr Erneuerung der Moraltheolo-

beigebracht worden sind G-  en eingeholt ISt Raum die orderungen,
die cdie Exegeten anl die Moraltheologie stellen, S1e€n religiös-responsorisch
christozentisch auf der Gnade aufbauend und endli heilsgeschichtlich-eschatolo-
gisch musse? gibt Anknüpfungspunkte die Idee der eschatologischen 1u-
genden‘ die VIie kein anderer Gedanke die traditionelle Moraltheologie Richtung
auf e1in christliche in Bewegung bringen der Lage sind 1st Platz für
die dringend notwendige Unterscheidung ZWIS!  chen der Primär- und Sekundärtugend
des Gehorsams, Phantastereien (auch solche mıiıt biblischer Verbrämung)
und Einseitigkeiten 356f in der moraltheologischen Erkenntnis- und Methodenlehre
Hofmanns kein Platz
Die stärkere Respektierung der Menschperson und ihrer Würde 1st 65, die die
Moraltheologie 1881 Richtung auf das, was Ianı christliche könnte,
Bewegung gebracht hat und iın Bewegung hält Man mag S Et.  E:
berechtigte anmelden®? weil auf Verkürzung des theologischen
Charakters der Moraltheologie, nNe es scheint, notwendig hinausläuft Nn kann
aber nich‘  er eugnen, eine ctärkere Betonung des schen Elements der Moral-
theologie ese VOL dem Eindringen S Ideologien bewahren könnte®® Im übrigen
könnte e1ine Besinnung auf den theologischen arakter der Moraltheologie den Be-
WEeIs erbringen, intensivere Orientierung der Moraltheologie E cittli-
chen Subjekt keine theologische Verarmung des moraltheologischen Fragens bedeu-

muß

Vgl R, chnackenburg, Die neutestamentliche Sittenlehre in ihrer Eigenart erglei
zu iner natürlichen Ethik, in Moraltheologie und (Abhandlungen Moral-
theologie. Hrg. von |f. Stelzenberger. 'aderborn 1964, 30—6'

dazu euhäusler, Änspruch und Gottes. Düsseldorf 1962
Egenter, Dietrich von debrands 7a Ethik”, 12 (1961),

145153
Siehe dazu Egenter und Matussek, eologie, Glaube und Gewissen. üÜünchen-
Zürich 1965,

f) Der moraltheologisdte Horizont, den Hofmann absdtreitet, ist so weit und so 
befruchtend, daß er von den Vorschlägen, die sonst zur Erneuerung der Moraltheolo­
gie beigebracht worden sind, nidtt eingeholt wird. Es ist Raum für die Forderungen, 
die die Exegeten an die Moraltheologie stellen, daß sie nämlidt religiös-responsorisdt, 
duistozentisdt, auf der Gnade aufbauend und endlidt heilsgesdridttlidt-eschatolo­
gisdt sein müsse87, es gibt Anknüpfungspunkte für die Idee der eschatologischen Tu­
genden88, die wie kein anderer Gedanke die traditionelle Moraltheologie in Ridttung 
auf eine christliche Ethik in Bewegung zu bringen in der Lage sind, es ist Platz für 
die dringend notwendige Unterscheidung zwischen der Primär- und Sekundärtugend 
des Gehorsams, - nur für Phantastereien (auch soldte mit biblischer Verbrämung) 
und Einseitigkeiten ist in der moraltheologisdten Erkenntnis- und Methodenlehre 
Hofmanns kein Platz. 

Die stärkere Respektierung der Menschperson und ihrer Würde ist es, die die 
Moraltheologie in Richtung auf das, was man christliche Ethik nennen könnte, in 
Bewegung gebracht hat und in Bewegung hält. Man mag gegen eine christliche Ethik 
berechtigte Bedenken anmelden89, weil sie auf eine Verkürzung des theologischen 
Charakters der Moraltheologie, wie es sdteint, notwendig hinausläuft, man kann 
aber nidtt leugnen, daß eine stärkere Betonung des ethisdten Elements in der Moral­
theologie diese vor dem Eindringen von Ideologien bewahren könnte110• Im übrigen 
könnte eine Besinnung auf den theologischen Charakter der Moraltheologie den Be­
weis dafür erbringen, daß eine intensivere Orientierung der Moraltheologie am sittli­
chen Subjekt keine theologische Verarmung des moraltheologisdten Fragens bedeu­
ten muß. 

87 Vgl. R. Sdinackenburg, Die neutestamentliche Sittenlehre in ihrer Eigenart im Vergleich 
zu einer natürlichen Ethik, in: Moraltheologie und Bibel. (Abhandlungen zur Moral­
theologie. Hrg. von J. Stelzenberger. Bd. 6.) Paderborn 1964, 39--69. 

88 Siehe dazu: E. Neuhäusler, Anspruch und Antwort Gottes. Düsseldorf 1962. 
89 Vgl. R. Egenter, Dietrich von Hildebrands „Christliche Ethik", in: MThZ 12 (1961), 

145-153. 
90 Siehe dazu: R. Egenter und P. Matussek, Ideologie, Glaube und Gewissen. München­

Zürich 1965. 

80 



Römische Erlässe un Entscheidungen
Kardinäle
egen Ende des Monats Mai 1967 wurden die Namen VvVon Erzbischöfen und
Bischöfen der katholischen Kirche bekannt, die VO  z Paul Kardinäle
ersehen wurden. Damit sollte das Heilige Kollegium auf die bisher größe vVon
120 Mitgliedern erweıtert werden. Von den Neuernannten cind ZWO.  .. Italiener, drei
Franzosen, vIıer Nordamerikaner und je einer 2u5 ÄArgentinien, Bolivien, Monaco, den
Niederlanden, Indonesien, Polen und der Schweiz Die grö: nationale ruppe
erweiterten Kardinalskollegium bleiben die Italiener mit A, Frankreich ist  - mit zehn
und die USAÄA mit Mitgliedern ertreten. Unter den Kardinälen befinden
csich der Berliner Erzbischof Bengsch, der Pariser Erzbischof Veuuillot unı: zahlreiche
Angehörige der römischen Kurie, wıe der stellvertretende Gtaatssekretär £ür ordent-
liche Angelegenheiten Dell’Acqua, der frühere Konzilsgeneralsekretär. Felici und der
Franzose Garrone, Propräfekt der Deminar-Kongregation, neben dem Briten Brennan.
Besonderes Interesse wurde der Erhebung des 7jährigen Erzbischofs VO:  3 Krakau,
Wojtyla, ZU ardinal entgegengebracht. jJuni 1967 fand das geheime
Konsistorium mıit der eigentlichen Ernennung der Kardinäle otatt und Zzwel JTage
später, Juni, der Sixtinischen Kapelle das sOog. halböffentliche Konsistorium,

dessen Verlauf der aps Neuell Kardinälen das rote Birett aufsetzte. Die
übrigen drei Kardinäle, 1e Apostolischen iNuntien Italien, opanien und Portugal,
erhielten nach altem Brauch das Birett AuUuSs der Hand des betreffenden Staatsober-
hauptes. Den Abschluß der Zeremonien der Kardinalskreierung hildete 1e Ring-
überreichung Rahmen e1INes feierlichen Hochamtes Onzelebratıon auf dem
Platz VOr der Peterskirche Feste der Apostelfürsten. Die der Mitglieder des

Kollegiums ist inzwischen, nach dem Tod der Kardinäle lien und Cardijn, auf
118 gesunken.
In den Ansprachen den genannten Zeremonien nahm Paul VI einıgen F}ragen
Stellung, die ce1t Abschluß des Konzils Hinblick auf Cdie Kardinäle und 1e
römische Ku  TIEe laut geworden Waren. Zunächst zeigte CT auf, wıe sich schon die
etzten Päpste das Kardinalskollegium em! haben So hat 1US XI
18 Februar 1946 mit der Ernennung von 32 Kardinälen allen fünf Erdteilen,
der höchsten Zahl vVon neuen Kandidaten, welche die Geschichte bisher kennt, dem

Kollegium den arakter der Übernationalität gegeben. Johannes XII hat dann
die bis dahin geltende Höchstzahl l' Kardinälen überschritten, um auch Vertreter

jenen Gebieten, die erst VoTr kurzer eit der katholische Glaube gebracht wurde,
berufen zu Oonnen.  .. Er hat 1961 auch das Optionsrecht auf die suburbikarischen
Bistümer abgeschafft, die der römischen Kurie residierenden Kardinalbischöfe
der direkten Leitung der suburbikarischen Sitze ntbunden und bestimmt, alle

1e Bischofsweihe en mMussen.  a Er selber, führte Paul VL. ausS, habe die
Patriarchen der Ostkirchen das Kardinalskollegium aufgenommen, S estim-
mMUunNgen die des Kardinaldekans erlassen und die der Kardinäle
neuerdings erhöht. Er habe Sinn, die außeren Formen csowohl der Kleidung als
auch der sonstigen Aufmachung etwas ZUu vereinfachen, ohne die Würde des Kardinalats
schmälern wollen. Sodann sprach der aps ber Natur und on des

Kollegiums und gıng auf die einungen ein, die besonders nach der Errichtung
der Bischofssynode iber clie Zukunft des Kardinalskollegiums geäußert worden W  Jaren
Es wurde der Wunsch ausgesprochen, aufzulösen oder doch SeINe Bedeutung und
on einzuschränken. Das Kardinalskollegium ce1 eine überflüssige nstitution
kirchlichen Rechtes und omme nicht direkt der göttlichen der Kirche

Die e  S! Kollegium solle zeitlich beschränkt und mıit einem bestimm-

PETER GRADAUER 

Römische Erlässe und Entscheidungen 
Kardinäle 
Gegen Ende des Monats Mai 1967 wurden die Namen von 27 Erzbischöfen und 
Bischöfen der katholischen Kirche bekannt, die von Paul VI. als neue Kardinäle aus­
ersehen wurden. Damit sollte das Heilige Kollegium auf die bisher größe Zahl von 
120 Mitgliedern erweitert werden. Von den Neuernannten sind zwölf Italiener, drei 
Franzosen, vier Nordamerikaner und je einer aus Argentinien, Bolivien, Monaco, den 
Niederlanden, Indonesien, Polen und der Schweiz. Die größte nationale Gruppe im 
erweiterten Kardinalskollegium bleiben die Italiener mit 37. Frankreich ist mit zehn 
und die USA mit neun Mitgliedern vertreten. Unter den neuen Kardinälen befinden 
sich der Berliner Erzbischof Bengsch, der Pariser Erzbischof Veuillot und zahlreiche 
Angehörige der römischen Kurie, wie der stellvertretende Staatssekretär für ordent­
liche Angelegenheiten Dell' Acgua, der frühere Konzilsgeneralsekretär. Felici und der 
Franzose Garrone, Propräfekt der Seminar-Kongregation, neben dem Briten Brennan. 
Besonderes Interesse wurde der Erhebung des 47jährigen Erzbischofs von Krakau, 
Wojtyla, zum Kardinal entgegengebracht. Am 26. Juni 1967 fand das geheime 
Konsistorium mit der eigentlichen Ernennung der Kardinäle statt und zwei Tage 
später, am 28. Juni, in der Sixtinischen Kapelle das sog. halböffentliche Konsistorium, 
in dessen Verlauf der Papst 24 neuen Kardinälen das rote Birett aufsetzte. Die 
übrigen drei Kardinäle, die Apostolischen Nuntien in Italien, Spanien und Portugal, 
erhielten nach altem Brauch das Birett aus der Hand des betreffenden Staatsober­
hauptes. Den Abschluß der Zeremonien der Kardinalskreierung bildete die Ring­
überreichung im Rahmen eines feierlichen Hochamtes in Konzelebration auf dem 
Platz vor der Peterskirche am Feste der Apostelfürsten. Die Zahl der Mitglieder des 
HI. Kollegiums ist inzwischen, nach dem Tod der Kardinäle Tien und Cardijn, auf 
118 gesunken. 
In den Ansprachen zu den genannten Zeremonien nahm Paul VI. zu einigen Fragen 
Stellung, die seit Abschluß des Konzils im Hinblick auf die Kardinäle und die 
römische Kurie laut geworden waren. Zunächst zeigte er auf, wie sich schon die 
letzten Päpste um das Kardinalskollegium bemüht haben. So hat Pius XII. am 
18. Februar 1946 mit der Ernennung von 32 Kardinälen aus allen fünf Erdteilen, 
der höchsten Zahl von neuen Kandidaten, welche die Geschichte bisher kennt, dem 
HI. Kollegium den Charakter der Obernationalität gegeben. Johannes XXIII. hat dann 
die bis dahin geltende Höchstzahl von 70 Kardinälen überschritten, um auch Vertreter 
aus jenen Gebieten, in die erst vor kurzer Zeit der katholische Glaube gebracht wurde, 
berufen zu können. Er hat 1961 auch das Optionsrecht auf die suburbikarischen 
Bistümer abgeschafft, die an der römischen Kurie residierenden Kardinalbischöfe von 
der direkten Leitung der suburbikarischen Sitze entbunden und bestimmt, daß alle 
Kardinäle die Bischofsweihe haben müssen. Er selber, führte Paul VI. aus, habe die 
Patriarchen der Ostkirchen in das Kardinalskollegium aufgenommen, neue Bestim­
mungen für die Wahl des Kardinaldekans erlassen und die Zahl der Kardinäle 
neuerdings erhöht. Er habe im Sinn, die äußeren Formen sowohl der Kleidung als 
auch der sonstigen Aufmachung etwas zu vereinfachen, ohne die Würde des KardinaJats 
schmälern zu wollen. Sodann sprach der Papst über Natur und Funktion des 
HI. Kollegiums und ging auf die Meinungen ein, die besonders nach der Errichtung 
der Bischofssynode über die Zukunft des Kardinalskollegiums geäußert worden waren. 
Es wurde der Wunsch ausgesprochen, es aufzulösen oder doch seine Bedeutung und 
Funktion einzuschränken. Das Kardinalskollegium sei eine überflüssige Institution 
kirchlichen Rechtes und komme nicht direkt aus der göttlichen Stiftung der Kirche. 
Die Mitgliedschaft im 1-Il. Kollegium solle zeitlich beschränkt und mit einem bestimm-

6 81 



ten 5  te verbunden ce1n. Dazu tellte der aps fest: Er habe keinen Grund, VOorn der
Disziplin Se1IN! orgänger abzugehen. Die vielfältigen Erfordernisse der Kirche lassen

ratsam erscheinen, clie Funktion erneut bekräftigen, die das Kirchenrecht bisher
dem Kollegium zugeteilt hat, und die überaus nützlichen Dienste der einzelnen
Kardinäle wıie auch des Kardinalskollegiums als einer wahren und echten Vereinigung

noch weiterem Maße und systematischer 1e Aufgabe des Kardinals-
kollegiums ist irklich heilig und berührt zutiefst die Kirche, denn diese besteht
der Zusammenarbeit mit dem aps der ‚E1} der Gesamtkirche. Da die
Kardinäle die Fülle des Priestertums empfangen haben, sind 61e zugleich Mitglieder
des Bischofskollegiums und etien gleichzeitig eine B eENgBC Beziehung ZUM
'rimat des römischen Papstes; ihnen obliegt gemäß dem Kirchenrecht die Wahl des
Nachfolgers Petri der Leitung der Kirche. Diese Amtshandlung ist äußerst heikel
und VOon Einflüssen und Gefahren umlauert, die Für die HaNZE irche schädlich sind,
Venn S1IEe nicht VOonmn einem vielköpfigen Kollegium geschützt wird, das gegenüber
jeder ungebührlichen und von außen kommenden Einmischung 1ImMmMuUun und csicher ist.
1Damit ist entschieden, cdie Papstwahl atuch künftig Sache der Kardinäle sein un
bleiben wird. Die Meu geschaffene Institution der Bischofssynode wird der Funktion
und Bedeutung des Kardinalskollegiums ke  ınen Abbruch tun. Im Zuge der E  > aps
ausgesprochenen Vereinfachung wird der rote Hut weiterhin Symbol der
Kardinalswürde bleiben, edoch bei der Zeremonie der Kardinalserhebung nicht mehr
verliehen werden. Die dem Weltklerus entstammenden Kardinäle werden sich äAußerlich
nicht mehr Von jenen unterscheiden, die e1ner Ordensgemeinschaft angehören. Die
Kardinäle iragen alc Zeichen ihres Amtites künftig [1UT noch die „Cappa s  magna”,
einen weıten ante mit langer Schleppe, die jedoch icht mehr entfaltet werden soll,
und einen Ferraiolo, beide Geide Abgeschafft werden die be Ööffentlichen
Auftritten der Kardinäle vorgesehenen höfischen Begleitpersonen; allein e1n GCekretär
begleitet den Kardinal
(AADS, LIX, 1967, 705—763)
Kurienreform
Die VO] IT Vatikanischen onzil ewünschte und VO: aps VOLFr vier Jahren
angekündigte Reform der römischen Kurie ıst das Stadium der Verwirklichung
getreten: ugus 1967 erließ Paul VI die Apostolische Konstitution „Kegimini
Ecclesiae universae“”, Sie trıtt Jänner 1968 Kraft.
Diese eform der Kur:  1e ist icht die erste der Kirchen- und Papstgeschichte. Die
Strukturen der en Ämter gehen wesentlichen auf Sixtus und seine
Apostolische Konstitution „Immensa Aeterni De  1  a VL J  anner  . L588 Zzurück. Auf
dieser aufbauend, nahm 105 durch die Konstitution ‚.oapient! consilio”‘

Juni 1908 die letzte große eiorm VOT. Mit NUur geringen Änderungen ging cdiese
eform den CX luris Canonici ein. Unter den nachfolgenden Päpsten erfolgten
1Ur kleine Änderungen. Die vorliegende grundlegende Neuerung der Urganisation
der Cu  T1a Komana wurde VvVon Paul verkündet dem Otuproprio
„Pro COMDEerto S5ane  4 S August 1967 künftig sollen jJe sieben residierende
Bischöfe Mitgliedern einer jeden Ongregation en werden; G1€e collen der
Plenarsitzung ihrer Kongregation teilnehmen, die der Regel einmal J statt-
Gnden wird und auf der nach Möglichkeit ragen V grundsätzlicher Bedeutung Z
behandeln sind. D  hese personale Erweiterung soll dazu dienen, dem aps die
Sorgen und Anliegen aller Kirchen besser bekannt werden.
Die wichtigsten Neuerungen der Apostolischen Konstitution S1NM! folgende: Das bisher

dre:  1 Sektionen gegliederte Gtaatssekretariat wird „Staats- oder päpstliches
Sekretariat“ und einen „Rat die öffentlichen Angelegenheiten”‘, also eine
H  „Außenministerium“ aufgeteilt. Beide Gekretariate werden Von einem Kardinal

82

ten Amte verbunden sein. Dazu stellte der Papst fest: Er habe keinen Grund, von der 
Disziplin seiner Vorgänger abzugehen. Die vielfältigen Erfordernisse der Kirche lassen 
es ratsam erscheinen, die Funktion erneut zu bekräftigen, die das Kirchenrecht bisher 
dem HI. Kollegium zugeteilt hat, und die überaus nützlichen Dienste der einzelnen 
Kardinäle wie auch des Kardinalskollegiums als einer wahren und echten Vereinigung 
in noch weiterem Maße und systematischer anzuspornen. Die Aufgabe des Kardinals­
kollegiums ist wirklich heilig und berührt zutiefst die Kirche, denn diese besteht in 
der Zusammenarbeit mit dem Papst in der Leitung der Gesamtkirche. Da die t 
Kardinäle die Fülle des Priestertums empfangen haben, sind sie zugleich Mitglieder 
des Bischofskollegiums und treten gleichzeitig in eine ganz enge Beziehung zum 
Primat des römischen Papstes; ihnen obliegt gemäß dem Kirchenrecht die Wahl des 
Nachfolgers Petri in der Leitung der Kirche. Diese Amtshandlung ist äußerst heikel 
und von Einflüssen und Gefahren umlauert, die für die ganze Kirche schädlich sind, 
wenn sie nicht von einem vielköpfigen Kollegium geschützt wird, das gegenüber 
jeder ungebührlichen und von außen kommenden Einmischung immun und sicher ist. 

Damit ist entschieden, daß die Papstwahl auch künftig Sache der Kardinäle sein und 
bleiben wird. Die neu geschaffene Institution der Bischofssynode wird der Funktion 
und Bedeutung des Kardinalskollegiums keinen Abbruch tun. Im Zuge der vom Papst 
ausgesprochenen Vereinfachung wird der rote Hut zwar weiterhin Symbol der 
Kardinalswürde bleiben, jedoch bei der Zeremonie der Kardinalserhebung nicht mehr 
verliehen werden. Die dem Weltklerus entstammenden Kardinäle werden sich äußerlich 
nicht mehr von jenen unterscheiden, die einer Ordensgemeinschaft angehören. Die 
Kardinäle tragen als Zeichen ihres Amtes künftig nur noch die „Cappa magna", 
einen weiten Mantel mit langer Schleppe, die jedoch nicht mehr entfaltet werden soll, 
und einen Ferraiolo, beide in roter Seide. Abgeschafft werden die bei öffentlichen 
Auftritten der Kardinäle vorgesehenen höfischen Begleitpersonen; allein ein Sekretär 
begleitet den Kardinal. 
(AAS, LIX, 1967, 705-763) 

Kurienreform 

Die vom II. Vatikanischen Konzil gewünschte und vom Papst vor vier Jahren 
angekündigte Reform der römischen Kurie ist in das Stadium der Verwirklichung 
getreten: am 15. August 1967 erließ Paul VI. die Apostolische Konstitution „Regimini 
Ecclesiae universae". Sie tritt am 1. Jänner 1968 in Kraft. 
Diese Reform der Kurie ist nicht die erste in der Kirchen- und Papstgeschichte. Die 
Strukturen der kurialen Ämter gehen im wesentlichen auf Sixtus V. und seine 
Apostolische Konstitution „Immensa Aeterni Dei" vom 22. Jänner 1588 zurück. Auf 
dieser aufbauend, nahm Pius X. durch die Konstitution „Sapienti consilio" am 
29. Juni 1908 die letzte große Reform vor. Mit nur geringen Änderungen ging diese 
Reform in den Codex Iuris Canonici ein. Unter den nachfolgenden Päpsten erfolgten 
nur kleine Änderungen. Die vorliegende grundlegende Neuerung in der Organisation 
der Curia Romana wurde von Paul VI. vorweg verkündet in dem Motuproprio 
„Pro comperto sane" vom 6. August 1967: künftig sollen je sieben residierende 
Bischöfe zu Mitgliedern einer jeden Kongregation berufen werden; sie sollen an der 
Plenarsitzung ihrer Kongregation teilnehmen, die in der Regel einmal im Jahr statt­
finden wird und auf der nach Möglichkeit Fragen von grundsätzlicher Bedeutung zu 
behandeln sind. Diese personale Erweiterung soll dazu dienen, daß dem Papst die 
Sorgen und Anliegen aller Kirchen besser bekannt werden. 
Die wichtigsten Neuerungen der Apostolischen Konstitution sind folgende: Das bisher 
in drei Sektionen gegliederte Staatssekretariat wird in ein „Staats- oder päpstliches 
Sekretariat" und in einen „Rat für die öffentlichen Angelegenheiten", also eine Art 
„Außenministerium" aufgeteilt. Beide Sekretariate werden von einem Kardinal in 

82 



Personalunion geleitet. Neu geschaffen wurden drei rgane eine Wirtschaftspräfektur
des Stuhles, die etwa die Agenden e1Nes staatlichen Finanzministeriums und eines
Rechnungshofes sich vereinigt, ferner e1n Verwaltungsgerichtshof und e1in ct+atıisti-
sches Uro.  &r
Die Amtszeit der Diözesanbischöfe, aber auch der Kardinäle und der Sekretäre den
Kongregationen wird auf Jahre begrenzt, - eiıne dauernde erjüngung der
D erreichen; eine Verlängerung der Tist ıst jedoch möglich
Zur Koordinierung der Kurienarbeiten werden künftig regelmäßige Zusammenkünfte
der Kardinalpräfekten aller Kongregationen, a1s0 eiıne Art „Ministerrat“”, stattfinden.
Den Vorsitz führt der Staatssekretär. Der aps celbst wird keiner Kongregation
mehr Präfekt Se1Nn. Dieses Amt wird NUur noch von Kardinälen wahrgenommen. Die
Bezeichnung „Pro-Präfekt” ist verschwunden.
Altersgrenze für die urienmitglieder ist eine angegeben; hat schon Johan-
Ze5 XXIIT die Sekretäre der Kongregationen eın Höchstalter Ve( Jahren test-
gesetzt. Zu Konsultoren der Kongregationen können künftig auch alen berufen
werden. Sodann werden die Kompetenzen den dre päpstlichen Gerichtshöfen Nneu
verteilt. Die Oöta ist sämtliche be anhängigen Ehenichtigkeitsver-
fahren zuständig, auch für jene, die trüher von der Ostkirchenkongregation oder VC

Offizium behandelt wurden. Nur das Privilegium Paulinum bleibt der Kompetenz
der Glaubenskongregation. Die Apostolische Slgnatur fungiert der Hauptsache alsc
Kassations- und oberster. Verwaltungsgerichtshof und künftig auch als höchstes
Schiedsgericht Kompetenzstreitigkeiten der anderen Dikasterien Die Pönitentiarie
als Gerichtshof das forum internum ist allgemein zuständig Ablaßangelegen-
heiten, sOoweit nicht die Glaubenskongregation kompetent ist. Den Kontakt zwischen
dem Stuhl und den einzelnen Diözesanbischöfen aller Welt sollen künftig die
einzelnen Bischofskonferenzen herstellen.
Das NnNeue Dokument klärt endgültig auch die Frage, ob die den vergangenen
Jahren geschaffenen Gekretariate für die Einheit der Christen, für die Nichtchristen
und die Nicht-Glaubenden (das bekanntlich S  s Erzbischof VO.  » Wien, Kardinal
Dr. Önig geleitet wird) rgane der Kurie sind. Die Konstitution weılst diese
Gekretariate eindeutig als solche Kurienorgane Ebenso gehören der Zeu geschaf-
fene Laienrat und die Studienkommission „für Gerechtigkeit und Frieden“ der Kurie

Der Konstitution wird 1n absehbarer eit eine interne Geschäftsordnung der Ku  TIe
folgen, die ebenfalls J  anner  “ 1968 raen soll
Die Curia Romana WIT'!  d sich Iso gemäß der1 Regelung b Jänner ıIn olgender
Zusammensetzung unter Änderung mancher Namen darbieten:

Staatssekretariat oder päpstliches Sekretariat,
KRat für die SÖffentlichen Angelegenheiten der Kirche,
Neun}n Ongregationen:

die Glaubenslehre (bis 1965 Offizium),
für die orjientalischen Kirchen bisher: für die orientalische Kirche),
für die Bischöfe bisher Konsistorialkongregation),

die Disziplin der Sakramente,
die Kiten,

für den Klerus bisher Konzilskongregation),
für die Ordensleute und die Säkularinstitute er für die Ordensleute),

den katholischen Unterricht (früher: für die Seminarien und die wissenschaftlichen
Universitäten),

Q  d

r{ 63 5090 319 ONM Q
die Evangelisation der Völker oder die Glaubensverbreitung früher die lau-

bensverbreitung)
drei SGekretariate:
ZUr Förderung der Einheit der Christen,
für die Nicht-Christen,

Nicht-Glaubenden:
zwel „ad experimentum“” errichtete Organe

ienrat,
2 päpstliche Studienkommission Justitia

.

Personalunion geleitet. Neu geschaffen wurden drei Organe: eine Wirtschaftspräfektur 
des HI. Stuhles, die etwa die Agenden eines staatlichen Finanzministeriums und eines 
Rechnungshofes in sich vereinigt, ferner ein Verwaltungsgerichtshof und ein statisti­
sches Büro. 
Die Amtszeit der Diözesanbischöfe, aber auch der Kardinäle und der Sekretäre in den 
Kongregationen wird auf fünf Jahre begrenzt, um eine dauernde Verjüngung an der 
Spitze zu erreichen; eine Verlängerung der Frist ist jedoch möglich. 
Zur Koordinierung der Kurienarbeiten werden künftig regelmäßige Zusammenkünfte 
der Kardinalpräfekten aller Kongregationen, also eine Art „Ministerrat", stattfinden. 
Den Vorsitz führt der Staatssekretär. Der Papst selbst wird in keiner Kongregation 
mehr Präfekt sein. Dieses Amt wird nur noch von Kardinälen wahrgenommen. Die 
Bezeichnung „Pro-Präfekt" ist verschwunden. 
Altersgrenze für die Kurienmitglieder ist keine angegeben; doch hat schon Johan­
nes XXIII. für die Sekretäre der Kongregationen ein Höchstalter von 75 Jahren fest­
gesetzt. Zu Konsultoren der Kongregationen können künftig auch Laien berufen 
werden. Sodann werden die Kompetenzen an den drei päpstlichen Gerichtshöfen neu 
verteilt. Die Rota ist für sämtliche beim HI. Stuhl anhängigen Ehenichtigkeitsver­
fahren zuständig, auch für jene, die früher von der Ostkirchenkongregation oder vom 
HI. Offizium behandelt wurden. Nur das Privilegium Paulinum bleibt in der Kompetenz 
der Glaubenskongregation. Die Apostolische Signatur fungiert in der Hauptsache als 
Kassations- und oberster. Verwaltungsgerichtshof und künftig auch als höchstes 
Schiedsgericht in Kompetenzstreitigkeiten der anderen Dikasterien. Die Pönitentiarie 
als Gerichtshof für das forum internum ist allgemein zuständig in Ablaßangelegen­
heiten, soweit nicht die Glaubenskongregation kompetent ist. Den Kontakt zwischen 
dem HI. Stuhl und den einzelnen Diözesanbischöfen in aller Welt sollen künftig die 
einzelnen Bischofskonferenzen herstellen. 
Das neue Dokument klärt nun endgültig auch die Frage, ob die in den vergangenen 
Jahren geschaffenen Sekretariate für die Einheit der Christen, für die Nichtchristen 
und für die Nicht-Glaubenden (das bekanntlich vom Erzbischof von Wien, Kardinal 
Dr. König geleitet wird) Organe der Kurie sind. Die Konstitution weist diese 
Sekretariate eindeutig als solche Kurienorgane aus. Ebenso gehören der neu geschaf­
fene Laienrat und die Studienkommission „für Gerechtigkeit und Frieden" der Kurie· 
an. Der Konstitution wird in absehbarer Zeit eine interne Geschäftsordnung der Kurie 
folgen, die ebenfalls am 1. Jänner 1968 in Kraft treten soll. 

Die Curia Romana wird sich also gemäß der neuen Regelung ab 1. Jänner 1968 in folgender 
Zusammensetzung - unter Änderung mancher Namen - darbieten: 
- Staatssekretariat oder päpstliches Sekretariat, 
- Rat für die öffentlichen Angelegenheiten der Kirche, 
- neun Kongregationen: 
1. für die Glaubenslehre (bis 1965 HI. Offizium), 
2. für die orientalischen Kirchen (bisher: für die orientalische Kirche), 
3. für die Bischöfe (bisher: Konsistorialkongregation), 
4. für die Disziplin der Sakramente, 
5. für die Riten, 
6. für den Klerus (bisher: Konzilskongregation), 
7. für die Ordensleute und die Säkularinstitute (früher: für die Ordensleute), 
8. für den katholischen Unterricht (früher: für die Seminarien und die wissenschaftlichen 

Universitäten), 
9. für die Evangelisation der Völker oder die Glaubensverbreitung (früher: für die Glau-

bensverbreitung); 
- drei Sekretariate: 
1. zur Förderung der Einheit der Christen, 
2. für die Nicht-Christen, 
3. für die Nicht-Glaubenden; 
- zwei „ad experimentum" errichtete Organe: 
1. Laienrat, 
2. päpstliche Studienkommission Justitia et pax; 

83 



Gerichtshöfe
1. Apostolische Signatur,

Römische Rota,
3, Apostolische Pönitentiarie;

sechs TOS:!
1. Apostolische Kanzle!,

Wirtschaftspräfektur,
3 Apostolische Kammer,

Güterverwaltung des Stuhles,
Präftfektur des Apostolischen Palastes,
Statistisches Büro.

der Konstitution wird neuerdings die Notwendigkeit einer fortschreitenden Inter-
nationalisierung der Kurie betont, damit die katholische Universalität ZUMM Ausdruck
omme. Schon VOT dem Erscheinen des Dokumentes,N 17. Mai 1967, wurde
der Bischof VOon Eichstätt, Joseph Schröffer, V 'aps Paul S Cekretär der
Kongregation den katholischen Unterricht berufen, die von dem £rüheren Koadjutor
vVon Toulouse, Gabriel Garrone, geleitet wird
(AAS, 1967, 881—928; vgl. Herder-Korr. 21. Jg., 10 Heft, >
Antimodernisteneid abgeschafft
Den bischöflichen Ördinariaten ging die Mitteilung ZU, durch e1n Dekret der
Kongregation £ür die Glaubenslehre die „Professio fidei Tridentina“” und der sSog.
‚„Antimodernisteneid” die den Canones 1406 bis 71  1408 CIC vorgesehenen Fälle
ersetzt worden ce1 durch eine UTrZe ormel, die dem nizäno-konstantinopolitanischen
Glaubensbekenntnis angefügt wird und folgenden Wortlaut hat Firmiter qUuUOQqUE
amplector rethineo Oommıa et singula, qua« CIrca doctrinam de fide et moribus aAb
Ecclesia S1Ve sOlemni iudicio definita S1Ve Ordinario magisterio adserta declarata
sunt, PrOu! a 1psa roponunftur, praesertim quäae respiclunt mysterium anctae
Ecclesiae ti, elusque Sacramenta et Missae sacrificium atque rimatum Romani
Pontificis.
Der vielberedete timodernisteneid, von Pius 94 September 1910 durch das
otuproprio „Sacrorum antistites” zunächst allen Seelsorgern, weiterer Folge allen
Klerikern VOor dem Empfang der höheren Weihen und allen, die eın kirchliches Amt
übernehmen, uferlegt und V|E P:  105 aııch auf die Professoren der Philosophie und
Theologie den kirchlichen Lehranstalten und auf die Promovenden kirchlichen
akademischen Graden ausgedehnt, atte cie Form eines Glaubensbekenntnisses, dem
alle jene Irrtümer zusammengefaßt und verworfen wurden, die Pius seinen
Enzykliken „Lamentabili” V«c 1907 und „Pascendi” September 1907
verurteilt atte

Ablaß ZUM „Jahr des Glaubens”
Aus des „Jahres des Glaubens”, das ZUMM Gedächtnis der 1900. Wiederkehr des
Martyriums der Apostel etrus und Paulus 22. Februar 1967 verkündet worden
Wal, werden folgende geistliche Vorteile gewährt, beginnend V{ Juni 1967 bis

gleichen Datum des folgenden Jahres die Vollmacht für eden Ortsordinarius
bei dessen Behinderung einen anderen entsprechend bezeichnenden Bischof

einmal Jubiläumsjahr den päpstlichen Segen, verbunden muit einem vollkommenen
Ablaß, spenden; dabei muß die vorgeschriebene Segensformel verwendet und das
Apostolische Glaubensbekenntnis zZ.UuU Ehren der Apostel der Kathedrale oder e1iner
anderen Kirche feierlicher Form gebetet werden; der blaß WITF!  d Gläubigen
zuteil, die nach Beichte und Kommunion auf die einung des Vaters eın
„Vater unser“” und „Gegrüßet seist du, Maria oder anderes Gebet nach ihrem
frommen Sinn verrichten, dem vorhin genannten Gottesdienst andächtig beiwohnen
und den Segen ehrfürchtig empfangen;
84

- drei Gerkhtshöfe: 
1. Apostolische Signatur, 
2. HI. Römische Rota, 
3. Apostolische Pönitentiarie; 
- sechs Büros: 
1. Apostolische Kanzlei, 
2. Wirtschaftspräfektur, 
3. Apostolische Kammer, 
4. Güterverwaltung des HI. Stuhles, 
5. Präfektur des Apostolischen Palastes, 
6. Statistisches Büro. 

In der Konstitution wird neuerdings die Notwendigkeit einer fortsc:hreitenden Inter­
nationalisierung der Kurie betont, damit die katholisc:he Universalität zum Ausdruck 
komme. Schon vor dem Ersc:heinen des Dokumentes, nämlic:h am 17. Mai 1967, wurde 
der Bisc:hof von Eic:hstätt, Joseph Sc:hröffer, von Papst Paul VI. zum Sekretär der 
Kongregation für den katholischen Unterricht berufen, die von dem früheren Koadjutor 
von Toulouse, Gabriel Garrone, geleitet wird. 
(AAS, LIX, 1967, 881-928; vgl. Herder-Korr. 21. Jg., 10. Heft, 460 ff.) 

Antimodernisteneid abgeschafft 

Den bisc:höflichen Ordinariaten ging die Mitteilung zu, daß durch ein Dekret der 
Kongregation für die Glaubenslehre die „Professio fidei Tridentina" und der sog. 
„Antimodernisteneid" für die in den canones 1406 bis 1408 CIC vorgesehenen Fälle 
ersetzt worden sei durch eine kurze Formel, die dem nizäno-konstantinopolitanischen 
Glaubensbekenntnis angefügt wird und folgenden Wortlaut hat: Firmiter quoque 
amplector et retineo omnia et singula, quae circa doctrinam de fide et moribus ab 
Ecclesia sive solemni iudicio definita sive ordinario magisterio adserta ac declarata 
sunt, prout ab ipsa proponuntur, praesertim ea quae respiciunt mysterium sanctae 
Ecclesiae Christi, eiusque Saaamenta et Missae saaificium atque Primatum Romani 
Pontificis. 

Der vielberedete Antimodernisteneid, von Pius X. am 1. September 1910 durc:h das 
Motuproprio „Saaorum antistites" zunäc:hst allen Seelsorgern, in weiterer Folge allen 
Klerikern vor dem Empfang der höheren Weihen und allen, die ein kirc:hliches Amt 
übernehmen, auferlegt und von Pius XI. auc:h auf die Professoren der Philosophie und 
Theologie an den kirchlichen Lehranstalten und auf die Promovenden zu kirchlic:hen 
akademisc:hen Graden ausgedehnt, hatte die Form eines Glaubensbekenntnisses, in dem 
alle jene Irrtümer zusammengefaßt und verworfen wurden, die Pius X. in seinen 
Enzykliken „Lamentabili" vom 3. Juli 1907 und „Pascendi" vom 1. September 1907 
verurteilt hatte. 

Ablaß zum ,,]ahr des Glaubens" 

Aus Anlaß des „Jahres des Glaubens", das zum Gedächtnis der 1900. Wiederkehr des 
Martyriums der Apostel Petrus und Paulus am 22. Februar 1967 verkündet worden 
war, werden folgende geistliche Vorteile gewährt, beginnend vom 29. Juni 1967 bis 
zum gleichen Datum des folgenden Jahres: 1. die Vollmacht für jeden Ortsordinarius 
- bei dessen Behinderung für einen anderen entsprechend zu bezeichnenden Bisc:hof -, 
einmal im Jubiläumsjahr den päpstlichen Segen, verbunden mit einem vollkommenen 
Ablaß, zu spenden; dabei muß die vorgeschriebene Segensformel verwendet und das 
Apostolische Glaubensbekenntnis zu Ehren der Apostel in der Kathedrale oder in einer 
anderen Kirche in feierlicher Form gebetet werden; der Ablaß wird jenen Gläubigen 
zuteil, die nach Beichte und hl. Kommunion auf die Meinung des HI. Vaters ein 
„Vater unser'' und „Gegrüßet seist du, Maria" oder ein anderes Gebet nac:h ihrem 
frommen Sinn verrichten, dem vorhin genannten Gottesdienst andäc:htig beiwohnen 
und den Segen ehrfürc:htig empfangen; 

84 



vollkommener Ablaß, unter den orhin annten Bedingungen Von den
Gläubigen gewinnen: a) einmal, wenn cie einem entsprechenden Festtag
anderen Kirchen und ÖOratorien ahnlicher Weise das Glaubensbekennitnis Credo)
verrichten; alls einmal, VeIn 61e einem bestimmten Tag, der unter den
kesttagen ausgewählt werden kann, Hause 'elise der Familie, Sitz VOIN
katholischen Vereinen, Schulen, Werkstätten, Krankenhäusern und schließlich
bei Versammlungen und Zusammenkünften das Glaubensbekenntnis gemeinsam
verrichten.
(Dekret der Paenitentiaria Apostolica VOD Juni 1967, veröftfentlicht

September 1967; AAS, 1967, 764.)
Breviergebet und Ritus der Messe
In dem Bestreben, das Breviergebet den seelsorglichen Belastungen der Priester gerade

Sonn- und Feiertagen anzupassen, wurde zunächst bestimmt, agen erster
und zweiıter Klasse, die eine Matutin mi1t drei Nokturnen haben, Ur e21NnNe Okturn
gebetet werden brauche. Dabei wurde dem Ermessen der Priester überlassen,
5 den drei Nokturnen eine auszuwählen, auch bei der Kezitation Chor oder

der Gemeinschaftt. Den Abschluß bildet 1MmMer das „Te Deum Die Möglichkeit
der uswahl gilt auch das Totenoffizium. (IL Instruktion VO Mai 1967, I1 19;
„Notitiae” 1967, 189.) Es blieben jedoch Zweiftel bestehen hinsichtlich der Sonntage,
die ja seit der vorhergehenden Brevierreform neun Psalmen, also Ausmafß drei
Nokturnen, und dazu drei Lesungen haben. Eine eisung besagt, auch das
Sonntagsoffizium mıiıt n drei von den BUIL Psalmen der Matutin absolviert werden
kann („Notitiae 1967, 303, AÄAntwort 107.)

eine age des Schlußsegens der Messe wurde verfügt, bei der
gesungeNCN Messe missa cantata) auch der Schlußsegen (Priestersegen BeSUNSECIN
werden darf. } ist dabei die gleiche Melodie i verwenden, wıe S1e beim feierlichen
egen Pontifikalamt des Bischofs verwendet wird. („Notitiae” 1967, 300, Antwort
105.) Da nach der schon genannten Il Instruktion (n 12) eıne besondere rt, Daumen
und eigefinger zusammenzuhalten, nicht mehr vorgeschrieben ist und etwailge Parti-
kelchen über der Patene abgestreift werden önnen,  .. enug auch nach dem Emp-
fang der Kommunion, die inger iber dem elch VvVon Partikelchen freizumachen.
Die Ablution der inger kann darum unterlassen werden. („Notitiae“ 1967, 304, Ant-
wort 108.)

85

2. ein vollkommener Ablaß, unter den vorhin genannten Bedingungen von den 
Gläubigen zu gewinnen: a) einmal, wenn sie an einem entsprechenden Festtag in 
anderen Kirchen und Oratorien in ähnlicher Weise das Glaubensbekenntnis (Credo) 
verrichten; b) ebenfalls einmal, wenn sie an einem bestimmten Tag, der unter den 
Festtagen ausgewählt werden kann, zu Hause im Kreise der Familie, am Sitz von 
katholischen Vereinen, in Schulen, Werkstätten, in Krankenhäusern und schließlich 
bei Versammlungen und Zusammenkünften das Glaubensbekenntnis gemeinsam 
verrichten. 
(Dekret der 5. Paenitentiaria Apostolica vom 28. Juni 1967, veröffentlicht am 
15. September 1967; AAS, LIX, 1967, 764.) 

Breviergebet und Ritus der Messe 
In dem Bestreben, das Breviergebet den seelsorglichen Belastungen der Priester gerade 
an Sonn- und Feiertagen anzupassen, wurde zunächst bestimmt, daß an Tagen erster 
und zweiter Klasse, die eine Matutin mit drei Nokturnen haben, nur eine Noktum 
gebetet zu werden brauche. Dabei wurde es dem Ermessen der Priester überlassen, 
aus den drei Nokturnen eine auszuwählen, auch bei der Rezitation im Chor oder sonst 
in der Gemeinschaft. Den Abschluß bildet immer das „Te Deum". Die Möglichkeit 
der Auswahl gilt auch für das Totenofflzium. (II. Instruktion vom 4. Mai 1967, n. 19; 
,,Notitiae" 1967, 189.) Es blieben jedoch Zweifel bestehen hinsichtlich der Sonntage, 
die ja seit der vorhergehenden Brevierreform neun Psalmen, also im Ausmaß von drei 
Nokturnen, und dazu drei Lesungen haben. Eine neue Weisung besagt, daß auch das 
Sonntagsoffizium mit nur drei von den neun Psalmen der Matutin absolviert werden 
kann. (,,Notitiae" 1967, 303, Antwort 107.) 
Auf eine Anfrage wegen des Schlu.ßsegens der hl. Messe wurde verfügt, daß bei der 
gesungenen Messe (missa cantata) auch der Schlu.ßsegen (Priestersegen) gesungen 
werden darf. Es ist dabei die gleiche Melodie zu verwenden, wie sie beim feierlichen 
Segen im Pontifikalamt des Bischofs verwendet wird. (,,Notitiae" 1967, 300, Antwort 
105.) Da nach der schon genannten II. Instruktion (n. 12) ·eine besondere Art, Daumen 
und Zeigefinger zusammenzuhalten, nicht mehr vorgeschrieben ist und etwaige Parti­
kelchen über der Patene abgestreift werden können, genügt es auch nach dem Emp­
fang der hl. Kommunion, die Finger über dem Kelch von Partikelchen freizumachen. 
Die Ablution der Finger kann darum unterlassen werden. (,,Notitiae" 1967, 304, Ant­
wort 108.) 

85 


