JOSEF RIEF

Moraltheologie oder christliche Ethik?
Ein Literaturbericht

Harry Hoefnagels, bekannt geworden durch seine ,Soziologie des Sozialen”!, kommt in einem
jiingst veroffentlichten Aufsatz® im Hinblik auf die Chancen der traditionellen Moral-
theologie zu folgendem Aufsehen erregenden Ergebnis®: ,Die kirchliche Obrigkeit hat es
nicht mehr mit dem Menschen fritherer Zeiten zu tun, der gewohnt war, sich in allen
Lebensbereichen der iiberlieferten Ordnung zu fiigen, und der, ohne nach dem Warum zu
fragen, der Fiihrung seiner Vorgesetzten folgte. Sie hat es jetzt mit einem Menschen zu tun,
dem iiberall im Leben das Recht zugestanden wird, selbstindig zu urteilen. Damit aber
scheint die Zeit einer von oben dekretierten Moral endgiiltig vorbei zu sein.” Angesichts
dieser Prognose erhebt sich die Frage, auf welche Art und Weise die Moraltheologie von
den oppositionellen Strémungen, die H. Hoefnagels im Auge hat, Kenntnis zu nehmen bereit
bzw. in der Lage ist. Darauf soll der folgende Literaturbericht eine Antwort geben.

A. Zur Charakterisierung des Berichtes

1. Der Literaturbericht kniipft an an das, was Franz Bddkle vor 10 Jahren iiber die in
der Moraltheologie nachweisbaren Bestrebungen zu bemerken hatte!. Denn nach wie
vor ist die stirkere Betonung des Personalen das Anliegen, um das die moraltheolo-
gische Diskussion kreist. Mit der Formulierung ,,Moraltheologie oder christliche Ethik?
soll auf genau dieses Anliegen Bezug genommen sein. Die Frage, mit der sich der
folgende Literaturbericht beschiftigt, kénnte auch so umschrieben werden: Inwieweit
liBt die moraltheologische Diskussion der Gegenwart erkennen, daf das besondere
Interesse der Moraltheologen nicht so sehr der als Normensystem verstandenen Mo-
raltheologie als vielmehr dem Respekt und der Wertschitzung des nur von der
Eigenart der Menschperson her zu begreifenden sittlichen Phinomens gilt? Das ist
aber eine Fragestellung, die der Ehtik eigen ist. Mit der zweifelsohne recht fragwiirdi-
gen Wortverbindung ,,christliche Ethik” soll also gesagt sein, da8 eine der (philosophi-
schen) Ethik eigene Fragestellung im Bereich der Moraltheologie am Werk ist.

2. Der Nachweis dafiir soll auf zweifache Weise erbracht werden: einmal durch
einen Einblick in die Literatur, die den Niederschlag der moraltheologischen Dis-
kussion iiber die moderne Eheproblematik darstellt, und dann durch eine Umschau
in jenen Veréffentlichungen, die sich zur Frage nach der Ermeuerung der Moraltheolo-
gie allgemein und grundsitzlich duBern. Nur auf diese Weise 1i8t sich ein Eindruck
vermitteln von der umfassenden Problematik, die von der Moraltheologie der Gegen-
wart bewiltigt werden mu8.

3. Diese umfassende Problematik wird noch verschirft durch die Eigenart, mit der die
moraltheologische Diskussion in der jiingsten Vergangenheit gefiihrt worden ist. In
mehrfacher Hinsicht weist diese Diskussion Besonderheiten auf, die nicht selbstver-

stindlich sind und auf die gerade deswegen am Anfang dieses Literaturberichtes auf-
merksam gemacht werden mu8.

a) Als bedeutungsvollste Besonderheit ist die Tatsache zu verzeichnen, daf die tat-
sichlich umwilzend wirkenden und auf eine Neuorientierung der Moraltheologie ab-
zielenden, von den einen als aufreizend empfundenen, von den andern als fortschritt-
lich begriiiten Thesen nicht schriftlich fixiert worden sind. Obgleich man von ihnen

1 Einfiihrung in das soziologische Denken. Geleitwort von Hans Freyer. Essen 1966.

2 Erneuerung der Moral. Soziologische Erwigungen zu einigen Tendenzen im modernen
Denken, in: Wort und Wahrheit 21 (1966) 1, 178—190; siche 185.

3 Zur Reaktion der Moraltheologen vgl. J. Kraus, Um die Wissenschaftlichkeit der Moral-
theologie. Kritisches zur heutigen Problemlage, in: FZThPh 13/14 (1966/67) 23—46, bes.
23—-25.

4 Siche den Artikel: Bestrebungen in der Moraltheologie, in: Fragen der Theologie heute.
Einsiedeln - Ziirich - Kéln 1957, 425—446.

59



nur durch Horensagen erfahren hat bzw. durch Tageszeitungen unterrichtet worden
ist, haben doch gerade sie die jiingste moraltheologische Diskussion entscheidend mit-
bestimmt. Wirkend nach Art des Steinbrechs (Saxifraga) der Hochgebirge, haben diese
meist im kleinen Kreis vorgetragenen und leidenschaftlich vertretenen Thesen zum
mindesten bewirkt, da8 bestimmte Fragen iiberhaupt diskutiert, d. h. Tabus abgebaut
wurden. So ist etwa die Auseinandersetzung iiber moderne Eheprobleme in der Offen-
heit und Unbekiimmertheit, mit der sie vonstatten ging, und nicht zuletzt mit dem
Ergebnis, das sie theoretisch und vor allem praktisch gezeitigt hat, ohne jene gezielten,
aber kaum einmal schriftlich niedergelegten Thesen, die iiberkommene Anschauungen
u. U. der Licherlichkeit auslieferten, nicht zu verstehen.

b) Das Besondere an der moraltheologischen Diskussion der Gegenwart, daf sie
nimlich gleichsam auf Schleichwegen ihr Ziel zu erreichen sucht, ist auch feststellbar
dort, wo sie als ausgesprochen wissenschaftliche Auseinandersetzung gefiihrt worden
ist und als solche ihren schriftlichen Niederschlag gefunden hat. Es fillt nimlich auf,
daf moraltheologische Probleme auch von Moraltheologen in zunehmendem Maf auf
die pastoraltheologische Ebene transferiert und unter diesem Aspekt abgehandelt wur-
den. Auf den ersten Blick scheint diese Verlagerung der Fragestellung auf eine andere
Ebene als petdfaocis elg &Ado yévos abgetan werden zu kénnen, bei niherem Zusehen
aber zeigt sich, da8 das methodisch an sich nicht zulissige Vorgehen die Methode ist,
in der sich die neue Moral ankiindigt.

c) Endlich muf im voraus schon vermerkt werden, daf an der moraltheologischen
Diskussion um teilweise sehr subtile und fiir die breite Offentlichkeit ganz sicher
nicht ohne weiters durchsichtige Probleme keineswegs nur die Moraltheologen betei-
ligt waren und sind. Umfang und Intensitit der Diskussion sind nur zu begreifen,
wenn man weifl und beriicksichtigt, daB die extrem fortschrittlichen und darum refor-
merisch wirkenden Thesen mehr als einmal durch hohe und héchste kirchliche Wiir-
dentriger so etwas wie eine religiose Weihe, durch die pastoralen Né&te der Seelsorgs-
geistlichen ihre Aktualitit und durch die theologisch gebildeten Laien ihre Leiden-
schaftlichkeit bekommen haben. Das Gesagte gilt von der moraltheologischen Diskus-
sion in ihrer ganzen Breite’, hat aber seine besondere Bedeutung innerhalb der moral-
theologischen Erérterung der modernen Eheproblematik.

B. Die Moraltheologie und die moderne Ehediskussion

I. Das wohl ausgewogenste Bild von der modernen Eheproblematik und der moral-
theologischen Ehediskussion ihrem ganzen Umfang nach hat Leonhard Weber in seinem
aus drei Vortrigen erwachsenen Buch ,Mysterium magnum’® gezeichnet. Der Autor
kennt nicht nur die Néte christlicher Ehegatten und die sowohl beziiglich dieser Néte
wie auch beziiglich der Grundlagen der katholischen Theologie unzulingliche Begriff-
lichkeit, mit der die Moraltheologie der Vergangenheit fiir eine sittliche und christliche
Ordnung der Ehe eingetreten ist, er weiff auch um die Bedeutung geschichtlicher Ent-
wicklungen fiir die Theologie und um die Notwendigkeit, itber die christliche Ehe nicht
zu reden ohne bewuSBte Blickwendung hin nach der christlichen Jungfriulichkeit. Daf8
der Autor der fundamentalen Bedeutung der Geschlechtlichkeit fiir den Menschen
Rechnung trigt, ganz gleich, ob dieser verheiratet ist oder sich fiir die Ehelosigkeit
um des Himmelsreiches willen entschieden hat, legt sich nach dem Gesagten von selbst
nahe. Obgleich Weber nicht zu jenen Autoren gehort, die bedenkenlos moraltheolo-
gische Positionen aufgeben, so zégert er doch nicht, nach neuen L&sungen auszu-

8 Zur Vielfalt der Fragestellungen siehe: Moral zwischen Anspruch und Verantwortung.
Festschrift fiir Werner Schéllgen. Hrg. von Franz Béckle und Franz Groner. Diisseldorf 1964.

¢ Zur innerkirchlichen Diskussion um Ehe, Geschlecht und Jungfriulichkeit. (Quaest. disp.,
Bd. 19.) Freiburg- Basel - Wien 1963 (mit reichen Literaturangaben zu allen Fragen der
modernen Ehediskussion).

60



I\

schauen. Er wei}, da die Realisierung der Ehe nicht nur in einer einzigen Modalitit
vonstatten geht und fragt deshalb, ob nicht die sogenannte Partnerschaftsehe die
Richtung angibt, in der die Moraltheologie ihre traditionelle Ehelehre weiterzudenken
bzw. umzugestalten hiitte. Weber mochte bei der Losung dieser Aufgabe vor allem
auch die Theologie, und zwar mehr als bisher, am Werk wissen. Damit ist ein
Doppeltes gesagt: Das Dilemma der modernen Eheproblematik ist als Herausforderung
an die Theologie ganz allgemein anzusehen. Und auBerdem: Dieses Dilemma ist, nicht
zuletzt auch unter seelsorgerlichem Aspekt gesehen, von der Art, da8 es das iiberkom-
mene moraltheologische Ordnungsbild ganz allgemein als theologische Grofle in Frage
stellt.

II. Die Frage nach dem verbindlichen Ordnungsbild fiir die sittliche Bewiltigung der
Sexualitit und der Ehe — nichts anderes — ist die zentrale Frage der nicht mehr iiber-
schaubaren Literatur, in der sich die vielschichtige Auseinandersetzung um die moderne
Eheproblematik niedergeschlagen hat. ,Die Zeit”, so schreibt Fritz Hofmann in der
Einfiihrung zu dem Sammelband ,,Der Mensch und seine Geschlechtlichkeit”? mit Bei-
trigen von Alfons Auer, Georg Teichtweier, Helga und Berthold Stritling, ,in der
Fragen um das Geschlechtliche als ein Tabu galten, iiber das man als Christ am besten
nicht sprechen sollte, ist vorbei. Nicht nur, daB die modernen Massenmedien zu einer
weitgehenden ,Emanzipation des Triebhaften’ gefiihrt haben; wir vermégen heute auch
die positive Seite des Geschlechtlichen unbefangen zu wiirdigen und die daraus erwach-
sende Aufgabe fiir den einzelnen wie fiir die Gemeinschaft deutlicher zu sehen, als dies
frither der Fall war (9).”

1. Was den Menschen der Gegenwart hinsichtlich der Betrachtung seiner Geschlechtlichkeit
und des Umgangs mit ihr von der Vergangenheit trennt, ist zweifellos die durch das
Vorwirtsdringen der Naturwissenschaften, speziell auch der Medizin, und die gesellschaft-
lichen Wandlungen bedingte Unbefangenheit, mit der es moglich wird, bisher #ngstlich
geheimgehaltene Dimensionen des Menschseins und Erscheinungsweisen der Geschlechtlich-
keit zu entdecken. Natiirlich kann sich diese Unbefangenheit auch negativ auswirken. Es
gibt so etwas wie den Kult des Fleisches als moralische Hiresie, deren Wirksamkeit
Diether Wendland bis hinein ins Medium der Musik verfolgt hat8; aber iiber allen Ver-
zerrungen der Unbefangenheit dem Geschlechtlichen gegeniiber darf nicht die in vielen
Variationen sich duBernde Entschlossenheit des Menschen iibersehen werden, der aufgebro-
chen ist, sich auch diesen Bereich im wahrsten Sinn des Wortes anzueignen. Die Kirchen-
viter standen diesem Versuch grundsitzlich ablehnend gegeniiber. Die heutige Generation
ist zuversichtlicher. Jedenfalls ist sie iiberzeugt, daf es ihr gelingt, allen Ideologien, auch
denen innerhalb der Theologie, auf die Spur zu kommen®.

2. Hinter der Unbefangenheit dem Sexus gegeniiber, zu der der Mensch sich aufzuschwin-
gen bemiiht ist, steht aber auch eine Art Notwendigkeit. Mit dem Wandel der Familie und
Ehe, der als Bewegung von der patriarchalischen Groffamilie hin zu der — jedenfalls zeit-
weise — auf das Paar zusammenschrumpfenden Gattenfamilie gekennzeichnet werden kann
oder auch als Weg vom Haus zur Wohnung charakterisierbar ist!%, sind die Ehegatten in
einer Weise aufeinander zuriickgeworfen, die ihnen die Intimitit ehelichen Lebens in der
geschlechtlichen Begegnung sowohl fiir den Bestand ihrer Ehe wie auch fiir die Entfaltung
ihrer Personlichkeit als unabdingbar notwendig erscheinen 1ift. Man kann ohne Uber-
treibung sagen, daf dieser Gedanke von der Notwendigkeit geschlechtlicher Begegnung im
Interesse des Gattenwohles weithin das Gewicht der Selbstverstindlichkeit erlangt hat.
Louis Beirnaert driickt das, nicht zuletzt den priesterlichen Zélibatiren und zélibatiren Mo-
raltheologen zugewandt, so aus: ,Man verkennt den Sinn und die Bedeutung der Ge-

7 Hrg. von der Domschule Wiirzburg in Zusammenarbeit mit der Arbeitsgemeinschaft Fiir
katholische Familienbildung. Wiirzburg 1967.

8 Siche den Artikel: Der Kult des Fleisches, in: Hiresien der Zeit. Ein Buch zur Unter-
scheidung der Geister. Hrg. von Anton Béhm. Freiburg - Basel - Wien 1961, 191—214.

9 Vgl. Joseph Ratzinger, Naturrecht, Evangelium und Ideologie in der katholischen Sozial-
lehre. Katholische Erwiigungen zum Thema, in: Christlicher Glaube und Ideologie. Hrg.
von Klaus von Bismarck und Walter Dirks. Stuttgart - Berlin - Mainz 1964, 24—30.

10 Dazu: Jacques Leclercq, Familie im Umbruch. Ehe und Familie im Strukturwandel unserer
Gesellschaft. Luzern - Miinchen 1965.

61

.



schlechtslust, sofern man sie nicht in den Dialog zwischen den Ehegatten einbezieht. Dieses
Geben und Nehmen, das sich hier im Fleisch vollzieht, ist ein gegenseitiges Erkennen in eben
dieser Sprache. Hier wird etwas vollzogen und bestitigt, das sein Ziel in sich selbst hat.
Allerdings — und dies ist ein weiteres Merkmal der ehelichen Begegnung — ist ihre Bedeu-
tung und ihr Wert geprigt vom Auf und Ab des wechselseitigen Verlangens, dessen Zeit-
punkt besonders bei der Frau keineswegs mit den unfruchtbaren Tagen zusammenfillt.
Solcherart besteht Gefahr, da die Mdglichkeit, sich in dieser Sprache einander mitzuteilen,
gerade dann verstellt ist, wenn die Ehepartner dies besonders begehren. SchlieBlich wird die
eheliche Beziechung jeweils von einer ganz perstnlichen Geschichte gepriigt, die eine Ge-
schichte jedes Ehepartners fiir sich ist, und einer gemeinsamen, die des Lebens zu zweien,
mit all den Ereignissen, die dieses gemeinsame Leben bestimmen!l,” Louis Beirnaert zieht
daraus die in der modernen Ehediskussion durchaus gelidufige Schlufifolgerung, daf die
Geschlechtlichkeit des Menschen nicht schlechthin dem Gesetz der Fortpflanzung unterworfen
werden diirfe. — Weihbischof Josef Maria Reuss anerkennt die Notwendigkeit der geschlecht-
lichen Liebe fiir Ehegatten so sehr, daB er im Blick auf diese Notwendigkeit jenen Kon-
fliktsfall zur Diskussion stellt, der ithn zur Frage nétigt, ob nicht unter bestimmten Vor-
aussetzungen ,Eingriffe in biologisch-physiologische Gegebenheiten und Ablidufe...im Hin-
blick auf den Vollzug der copula” erlaubt sein kénnten, ,die... — ebenso wie die Zeitwahl —
den Aktablauf villig unangetastet lassen, die aber — auch ebenso wie die Zeitwahl — den
Vollzug einer copula erméglichen, die nicht zur Zeugung fiihren kann”12.

III. Die Ehediskussion, wie sie in diesen wenigen Hinweisen vorliufig nur angedeutet
worden ist, hat nicht nur insofern Bedeutung, als sie das Bemiihen um die Beant-
wortung einer dringenden moral- und pastoraltheologischen Frage darstellt, sie hat
dariiber hinaus auch eine den Umbruch in der Moraltheologie kennzeichnende Seite.
Darauf ist niher einzugehen.

1. Es soll also hier, obwohl es fiir den Horizont der gestellten Frage nicht ohne
Belang ist, nicht gefragt werden, ob die Gegenwart am Ende nicht doch dabei ist, sich
von einer Idealmoral!3, die erwiesenermafien im Bereich des Geschlechtlichen zu gefihr-
lichen Ideologien fithren kann, abzuwenden, um sich nur noch der normativen Kraft
des Faktischen zu beugen, obgleich nicht zu leugnen ist, daf diese normative Kraft
des Faktischen auch in der Moraltheologie an Einflu@ zu gewinnen beginnt. Der harm-
loseste Weg dazu sind die sog. Erfahrungsberichte!d. Die Moraltheologie wird den
EinfluB dieser normativen Kraft des Faktischen sehr sorgfiltig zu beobachten haben.

Es soll hier auch nicht der Frage nachgegangen werden, ob der eheliche Mensch heute
von der sexuellen Problematik deswegen so bedringt wird, weil die Sexualitit gegen-
wirtig der sozialen und kulturellen Behausung entbehrt, ohne die der Mensch einer
Ubermacht ausgeliefert und die Ehe mit einer sexuellen Institution zu verwechseln
gendtigt ist'®, Damit wire gesagt, daB die Fragen, die der Mensch aus seiner
sexuellen Problematik heraus stellt, moglicherweise falsch oder unzureichend gestellt
sind, und da die Tendenzen, denen er sich ausgeliefert hat, tatsichlich nicht alle auf
ein ethisch und moraltheologisch vertretbares Ziel verweisen.

11 Geburtenregelung. Die Rolle der Sexualitit fiir Fortpflanzung und Ehe, in: Wort und
Wabhrheit 21 (1966), 1, 280.

12 Eheliche Hingabe und Zeugung. Ein Diskussionsbeitrag zu einem differenzierten Problem,
in ThQ 143 (1963), 454—476; siehe 473.

13 Zu welchen Formulierungen eine Idealmoral fihig ist, mag an einem Satz illustriert
werden, den Wilhelm Geiger im Rahmen einer anderen Thematik (Wie frei ist der
Katholik? Freiheit, Gebot, Gewissen, in: Hochland 58 [1965/66], 14) formuliert hat. Er
lautet: ,Der katholische Christ ist der kritische, der fiir die Notwendigkeiten und Auf-
gaben der modernen Welt aufgeschlossene, der nie kapitulierende, der von keiner irdi-
schen Macht abhingige, der allen gesellschaftlich-politischen Zustinden gewachsene,
freilich nicht autonome, sondern an die objektive Ordnung gebundene und deshalb wirk-
lich freie und verldssige Mensch, der von jedem Menschen annimmt, dal ihm diese selbe
Freiheit zukommt.”

14 Vgl. Eheliche Praxis — Kkirchliche Lehre. Erfahrungsberichte. Hrg. von Michael Novak.
Mainz 1966.

18 Dazu: Helmut Schelsky, Soziologie der Sexualitit. Uber die Beziehungen zwischen Ge-
schlecht, Moral und Gesellschaft. Hamburg 1965.

62



Es soll endlich auch nicht dariiber nachgedacht werden, ob und wie sehr das tatsachliche
eheliche Leben heute und selbst auch die augenblickliche moraltheologische Diskussion
iiber die Ehe durch eine ausgeprigte narzifitische Tendenz belastet ist!®, deren Vor-
handensein keineswegs schon mit dem Hinweis in Abrede gestellt werden kinnte, da
man das Wesen der ehelichen Liebe in der geschlechtlichen Begegnung emphatisch
als Selbsthingabe bzw. als ,,Selbsthingabe auf Gegenseitigkeit” charakterisiert!?.

2. Es soll nur die Rede sein von der Neuorientierung moraltheologischen Denkens, die
sich im Gewand der Diskussion um die Ehe vollzieht bzw. bereits vollzogen hat, und
zwar unabhingig davon, ob die angekiindigte kirchliche Stellungnahme das bisher
noch geltende, aber von den Laien lingst nicht mehr ernst genommene Verbot der
Empfiingnisverhiitung mildert oder nicht.

a) Bereits die Tatsache, da8 man eine Milderung des Verbotes der Empfiingnisverhii-
tung nicht als eine wesentliche Anderung der kirchlichen Stellungnahme werten zu
miissen glaubt, weil sich ja u. a. viele Glaubige bona fide nicht an das erst seit etwa
1850 immer nachdriicklicher zur Geltung gebrachte Verbot der Empfingnisverhiitung
gehalten hitten?®, 1i8t erkennen, daf das sog. moderne Denken an eine sittliche
Ordnung, die verbindlich sein soll, also diese Handlungsweise erlaubt und jene
verbietet, andere Anforderungen stellt, als die Vergangenheit das getan hat. Man
weifl sehr genau darum, daf der Entwurf oder die Ausgestaltung einer sittlichen
Ordnung keineswegs nur Sache des kirchlichen Lehramtes oder der Moraltheologen
ist. Man weif vor allem sehr klar zu unterscheiden zwischen pidagogischen Zwedk-
miBigkeiten und absoluten sittlichen Forderungen. Auf Grund von Uberlegungen die-
ser Art ist der Wunsch der Moraltheologen zu verstehen, es mdge nie zu einer
lehramtlichen Stellungnahme des Papstes zur Frage der Geburtenregelung kommen.
Wenn der Weihbischof von Mainz, Josef Maria Reuss, diesen expressis verbis ge-
duferten Wunsch mit dem Hinweis begriindet, daf eine Entscheidung ex cathedra in
dieser Sache aus innertheologischen Griinden gar nicht méglich sei, dann soll damit
gesagt sein, daf eine sittliche Ordnung nie und nimmer fiir alle Bereiche und Situatio-

nen endgiiltige, auch durch die Offenbarung legitimierbare Verhaltensnormen darbie-
ten kénne?,

Mehr und mehr stiitzt man sich auf die Erkenntnis, daB in dem Bereich der nur
naturrechtlich begriindbaren Forderungen die Konkretisierung der sittlichen Forderung eine
gewisse Variationsbreite zuldBt, die, wie Thomas von Aquin schon gewuBt hat, der vom
Menschen kraft seiner Vernunft zu leistenden determinatio anheimgegeben ist®. So wie,
um im Bereich des Beispiels zu bleiben, das Thomas von Aquin in STh I II q. 95 a. 2 ver-
wendet, nicht jedes Gelidnde geeignet ist, Fundament fiir ein Hochhaus zu sein, so kann
nicht jedes Gattenpaar das aus einer bestimmten Geistigkeit heraus konzipierte Eheideal
realisieren. Fiir die einen wird, und darin ist J. M. Reuss recht zu geben, die Frage, ob sie
die eheliche Gemeinschaft in Gestalt der geschlechtlichen Begegnung pflegen diirfen, auch
wenn ihnen das Ja zu einem weiteren Kind nicht moglich ist, zu einer Existenzfrage; und fiir
andere ist Richtschnur, was Fr. von Gagern iiber die Idealgestalt ehelicher Liebe schreibt:
~Es gibt Partner, die die Kostbarkeit ihres jeweils aus der Tiefe aufbrechenden Zueinander-

18 Vgl. Helge Lindinger, Sexualitit und Gesellschaft, in: Zeitschrift fiir ev. Ethik 10 (1966),
14—22. Dazu: Werner Schéllgen, Moderne Krise der Liebe, seelsorglich gesehen, in:
Anima 12 (1957), 196—203. Schillgen spricht von einem ,altruistisch maskierten Egoismus”.

17 Vgl. Eheliche Praxis — kirchliche Lehre. Erfahrungsberichte. Hrg. von M. Novak. Mainz
1966, 79, und: Uta Ranke-Heinemann, Eucharistie und Ehe. Als Vortrag gehalten auf
dem Euch. Weltkongref in Miinchen 1961; in: Erbe und Auftrag 27 (1961), 27.

18 Vgl. John T. Noonan, Die Autorititsbeweise in Fragen des Wuchers und der Empfingnis-
verhﬁtung, in: Diakonia 1 (1966), 79—106.

¥ Vgl. J. M. Reuss, Verantwortete Elternschaft. Gesammelte Aufsitze zur Frage der
Empfingnisregelung. (Probleme der prakt. Theologie, Bd. 7.) Mainz 1967, 83 ff.

20 Vgl. Werner Schéllgen, Konkrete Ethik. Anmerkungen eines Moraltheologen zu Karl
Rahners ,Prinzipien und Imperative”, in: Konkrete Ethik. Diisseldorf 1961, 15-30,
bes. 25 ff.

63



dringens wie einen unverzichtbaren Wert hiiten. Ihn zu erhalten sind sie zu mannigfaltigen
Verzichten anderer Art bereit, die ihnen als entsprechend angemessen erscheinen. Sie
rechnen also mit méoglicherweise eintretenden Schwangerschaften ... Lieber verzichten sie in
Grofimut auf so manche Annehmlichkeiten des Lebens.” Gagern fiigt freilich hinzu: ,Wer
aber diese Mbglichkeiten auskosten will, der muf eben dennoch einen gewissen realen
Hintergrund haben, zumindest ein ausreichendes Existenzminimum fiir die Familie und eine
recht stabile korperliche Konstitution der Frau?l.” J. M. Reuss kommt von solchen Uber-
legungen her zu der Feststellung: Der Theologe kann an die eheliche Vereinigung nur die
formale Forderung stellen, dafl sie der personalen Wiirde der Gatten keinen Eintrag tue2.

b) Hinter solchen unmiflverstindlichen, wenn auch aus begreiflichen Griinden sehr
verhalten formulierten Thesen verbirgt sich die Auffassung, daB8 diejenige sittliche
Ordnung der Ehe, die legitimiert sein soll, die iiberkommene Ordnung abzuldsen,
in ganz anderer Weise als friiher der Eigenart des sittlichen Subjekts Rechnung tragen
miifite.

Es ist das grofe Verdienst Alfons Auers, darauf hingewiesen zu haben, da die An-
erkennung der Eigenart des sittlichen Subjekts in der traditionellen Moraltheologie
durch mancherlei schiefe religiose bzw. theologische Vorstellungen behindert ist.

Es macht in der Tat keinen geringen Unterschied aus, ob der Mensch als Ménch in einer
fiir die Entfaltung des Religitsen eigens konzipierten und vorgeformten Welt sein Christ-
sein entfaltet oder ob er im Wissen um seine Berufung und Begnadung in die noch nicht
geformte Welt (auch des Sexus) hineingeht, durch seine Arbeit und sein Berufsdasein diese
Welt erst gestaltet und sie auf diese Weise im Sinne seines Christseins gleichsam zum
Sprechen bringt. Welche Frage Auer auch aufgreift, ob er die Eigenstindigkeit, Moglich-
keit und Notwendigkeit einer Laienfrommigkeit behandelt®, oder ob er die iiber das
Moénchtum und die mittelalterlichen Stidte zur religidsen und gesellschaftlichen Gréfe voll
entfaltete Idee des Berufes durch die Geschichte verfolgt und Ankniipfungspunkte aufspiirt,
von denen aus der Berufsgedanke zum Segen des einzelnen und der Gesellschaft wieder zum
Leben erweckt werden kénnte, es geht ihm immer um die theologische Aufwertung der
gegeniiber der vita contemplativa theologisch zu kurz gekommenen vita activa®® und damit
zugleich um die Aufwertung des Menschen, der sich als titiges und gestaltendes sittliches
Subjekt begreift. Mindestens schon seit der Aufklidrungszeit versteht sich der Mensch als der
titige Mensch. Die Moraltheologie darf vor dieser auch fiir eine Ethik des Sexuellen bedeu-
tungsvollen Tatsache nicht die Augen verschlieBen. Denn dieses neue Selbstverstindnis
meint folgendes: Der Mensch heute weiff sich nicht dazu berufen, sich in einer schon
festgelegten Welt dadurch zu bewihren, daB er sich nur in die — ohnehin durchwegs
geschichtlich bedingten, also vom Menschen determinierten — Ordnungen einfiigt, sondern
er sieht seine Aufgabe darin, sich dadurch zu bewidhren, da8 er dieser Welt eine vertret-
bare, seinem Selbstverstindnis entsprechende Ordnung gibt.

Von diesem Hintergrund her bekommt die Forderung Auers nach Befreiung der Vor-
stellungen itber die Natur der Ehe aus einer dreifachen Einengung ihr eigentliches
Kolorit. Wenn er an die Stelle der physiologischen Betrachtung der Geschlechtlichkeit
eine Anthropologie des Geschlechtlichen, an die Stelle der abstrakt metaphysischen
Betrachtung eine die Geschichtlichkeit in Rechnung stellende Schau und endlich an die
Stelle der individualistischen Einengung eine soziale, d. h. gesamtmenschheitliche
Integrierung der Geschlechtlichkeit fordert?$, dann will er dem titigen Menschen nur

21 Eheliche Partnerschaft. Die Ehe als Lebens- und Geschlechtsgemeinschaft. Miinchen 51963,
333—334.

22 Vgl. Eheliche Hingabe und Zeugung, in: ThQ 143 (1963), 474, Anm. 8.

23 Giehe: Weltoffener Christ. Grundsitzliches und Geschichtliches zur Laienfrommigkeit.
Diisseldorf 41966.

2 Gjehe: Christsein im Beruf. Grundsitzliches und Geschichtliches zum christlichen Berufs-
ethos. Diisseldorf 1966.

% Dazu: A. Auer, Theologische Aufwertung des titigen Lebens, in: Moral zwischen An-
spruch und Verantwortung. Festschrift fiir Werner Schéllgen. Hrg. von Franz Béckle und
Franz Groner. Diisseldorf 1964, 27—51.

2 Vgl. den Artikel: Geburtenregelung in der Sicht der katholischen Moraltheologie, in:
Physikalisch-didtetische Therapie 5 (1964), Heft 12. — Ahnliche Gedanken duflert A. Auer
in dem Aufsatz: Vom Sinn menschlicher Leiblichkeit und Geschlechtlichkeit, in: Der Mensch

64



die Stelle in der Ehe zuweisen, die ihm tatsichlich zukommt. Zur Kennzeichnung der
Denkstruktur, die Auer {iber der Beschiftigung mit den irdischen Wirklichkeiten und
mit ihrer Bedeutung fiir die Menschperson zugewachsen ist, mégen folgende seinen
Personalismus erhellenden Sitze dienen: ,Die im Leibe sich ereignende dauernde
und wesenhafte Verbundenheit mit der Welt und der Gemeinschaft muff uns zu der
erregenden Erkenntnis fithren, da die Ordnung der groSen Welt und der menschlichen
Gemeinschaft von jedem einzelnen mit der Ordnung seines eigenen Leibes begonnen
werden muf. Alles ordnende und herrscherliche Tun an Dingen und Menschen muf8
seine Einiibung erfahren im Tun am eigenen Leib. Hier gilt es die Probe aufs Exem-
pel zu machen?”.” Das ist nicht ein in Abstraktionen sich ergehender Personalismus.

Auer ist bereit, den Menschen in seine geschopfliche Freiheit zu entlassen, aber er tut
dies mit dem wesenhaften Hinweis auf seine grofere Verantwortung. Es ist im iibrigen
der gleiche Hinweis, mit dem Anselm Giinthér den Biirger in die Demokratie entlifSt?s.
Leonhard Weber raumt dieser ,personalistisch konzipierten Moral”, die ,sich nicht
allein um die Erkenntnis darum” miiht, ,,was immer und iiberall gilt, sondern in
vermehrtem Mafle um die Zielgebote kreist, die ein Wachsen des christlichen Sollens
beinhalten®®”, fiir die Zukunft groe Chancen ein. Er zogert denn auch nicht, in die
moderné Ehediskussion von dieser Sicht der Dinge her einzugreifen und nachdriick-
lich auf die Méglichkeit des sittlichen Werdens zu verweisen, wo immer dieses Werden
legitim ist. Wortlich schreibt Weber: , Nicht nur das, was der Mensch und Christ
jederzeit tun oder lassen muB, steht im Vordergrund” dieser personalistisch konzi-
pierten und die Zielgebote zur Geltung bringenden Moraltheologie, ,,sondern ebenso
sehr die Erkenntnis dessen, was der einzelne gemifl der sittlichen Entwicklung, Aus-
formung oder Zielsetzung nur langsam und nur im Laufe seiner Lebensdauer errei-
chen und vollbringen kann. Jeder Mensch muff stindig werden, was er schon ist.
Und auch jede Ehe sollte durch die Gatten zu dem empor geliebt werden, was sie
nach dem Plane Gottes sein oder versinnbilden muf*3?, Das ebenso gut informierende
wie aus niichterner Betrachtung der Dinge erwachsene Biichlein von L. Weber, aus
dem diese Sitze entnommen sind, bedeutet nichts anderes als eine Konkretisierung
dieser neuen Moraltheologie. Die Frage, die allerdings an sie gerichtet werden mug,
lautet: Welche Gebote sind Zielgebote?

3. Aber auch die ausgesprochenen Praktiker unter den Moraltheologen, die — das sei
nur nebenbei bemerkt — mit erstaunlicher Sicherheit die ,Pille” gleichsam als den
Deus ex machina begriifit haben3!, sind Schrittmacher einer neuen Moraltheologie,
und zwar nicht so sehr durch neue Ideen, als vielmehr durch ihre Methode, moraltheolo-
gische Probleme vor allem pastoraltheologisch zu behandeln. Denn die pastoraltheolo-

und seine Geschlechtlichkeit. Wiirzburg 1967, 13—43. Im Interesse einer personalen
Aneignung des Geschlechtlichen — nur eine solche ist gemeint — sucht Auer zu zeigen,
daB der Horizont fiir eine addquate Wertung des Geschlechtlichen nicht umfassend genug
sein kann. Indem er die Geschlechtlichkeit als eine mit der Leiblichkeit des Menschen
bzw. mit seinem Menschsein gegebene Grofle betrachtet, sté8t er vor zur Bedeutung, die
die Geschlechtlichkeit fiir das personale Fiir-sich-Sein, fiir das Verbundensein des Men-
schen mit der Welt und mit seinesgleichen und selbst mit Gott hat. Es ist ebenso
unmifiverstindlich betont, daf Leiblichkeit und Geschlechtlichkeit sowohl im Schatten
der Siinde wie im Horizont des Heiles stehen kénnen.

27 Ebd. 42—43.

2 Demokratie, die christliche und beste Staatsform? in: Erbe und Auftrag 27 (1961),
351—359.

2 Ehenot — Ehegnade. Handreichung zur priesterlichen Heilssorge an Eheleuten. Frei-
burg i. B. 31966, 16.

30 Ebd. 16—17.

81 Vgl. L. Weber, Zur innerkirchlichen Diskussion iiber die Geburtenregelung. Neue
Lésungsversuche, in: Schweizer Kirchenzeitung 132 (1964), 99.

5 65



gische Betrachtungsweise als moraltheologische Methode®? liuft ja tatsichlich auf eine
konkrete Ethik bzw. Moral des Moglichen hinaus. Franz Béckle hat dariiber berichtet’3.

Nur eines sei hier angemerkt: Die pastoraltheologische Betrachtung der modernen
Eheprobleme in der Moraltheologie ist (von der traditionellen Moraltheologie her
gesehen) nicht so fragwiirdig, wie Josef Fuchs sie beurteilt’¢; sie ist aber auch nicht
so unzureichend, wie Franz Béckle sie unter dem Eindruck der modernen Eheproble-
matik darzustellen geneigt ist®s, Josef Fuchs trigt (mit seiner Reserve gegeniiber dem
Hinweis auf die Zielgebote, mit dem die pastoral orientierten Moraltheologen aus dem
Engpaf der modernen Ehediskussion herauszukommen suchen) zu wenig der Tatsache
Rechnung, daf8 die Ehe auch ein soziales Gebilde ist, das nicht nur die Summe dessen
darstellt, was Mann und Frau als selbstindige und verantwortliche Wesen dazu bei-
steuern. Uber das hinaus, was Mann und Frau als Individuen zur Gestaltung des eheli-
chen Lebens einbringen, gibt es nimlich auch die Dimension des Sozialen, die zwar von
den Kriften des Individuums herriihrt, aber keineswegs nur als die einfache Summe
dieser individuellen Krifte begreifbar und bewertbar ist. Weil es aber in der Ehe die
Dimension des Sozialen gibt, darum gibt es in ihr auch neben der von vielen
Ehegatten begliickt erfahrenen und beschriebenen Tatsache, daf die Gemeinsamkeit
- jhres Tuns und Lebens sie iiber die Méglichkeiten ihrer individuellen Liebeskrifte
hinaustrigt, den Kompromi8 und das kleinere Ubel. Obgleich — und hier hat Josef
Fuchs durchaus recht — die von Franz Bédkle so genannte pastorale Gruppe unter den
Moraltheologen darauf zu achten hat, da die von ihnen in die Debatte geworfene
»Verpflichtung zum Méglichen” nicht in dem Sinn interpretiert wird, ,als ob die
Eheleute inzwischen nicht zur vollen Wahrung der Ordnung gehalten wiren38, so darf
die Wertung der der ehelichen Liebe auferlegten sittlichen Verpflichtungen als Erfiil-
lungsgebote doch nicht zur Vernachldssigung des sozialen Aspektes der Ehe fiihren.
Anders gesagt: Der Kompromif in der Gestaltung der ehelichen Liebe ist der Gefihr-
dung der Ehe vorzuziehen. Franz Bickle mochte dieser Erkenntnis in der Weise Rech-
nung tragen, daf8 er von den Ehegatten folgendes verlangt: ,einen ernsten Willen
zum Kind im Gesamtentwurf ihrer Ehe, fiir die Ausschaltung der Fruchtbarkeit im
Einzelfall eine ernste sittliche Motivierung und hinsichtlich der Methode ganz generell
die Forderung, daf sie in bestmdglichem Mafl der riicksichtsvollen Liebe entspreche,
deren Ausdruck der Hingabeakt sein soll“%”. Anders gesagt: Wihrend Josef Fuchs den
Charakter der Ehe als soziales Gebilde bzw. als Paarverhilinis zu wenig beriicksichtigt,
wird diese Seite der Ehe von Béckle iibersteigert. Der Kompromifs, den Josef Fuchs
fiir die Gestaltung des Hingabeaktes, insofern dieser aus ernsten Griinden auf Aus-
schaltung der Fruchtbarkeit abgestellt ist, aus seiner individualistischen Betrachtungs-
weise heraus als Méglichkeit iiberhaupt nicht in Betracht ziehen kann, droht in der
Betrachtungsweise Béckles zur positiven sittlichen Handlung aufzuriicken.

Die Soziologie gibt fiir die richtige Beurteilung des Paarverhiltnisses bzw. der Taten, die das
Paar setzt, folgendes zu bedenken: ,Die Einwirkungen von A auf B und von B auf A

32 Vgl. etwa Georg Teichtweier, Eheliches Leben heute. Passau 1963. Siehe auch: Ders., Die
Wirklichkeit und Bedeutung der menschlichen Geschlechtlichkeit fiir das christliche
Leben, in: Der Mensch und seine Geschlechtlichkeit. Wiirzburg 1967, 47—68. Hier fiihrt
Teichtweier die Gedanken weiter, die Auer in dem bereits erwdhnten Aufsatz ,Vom Sinn
menschlicher Leiblichkeit und Geschlechtlichkeit” geduBert hat. Teichtweier fragt nach
einer sittlichen Ordnung, die es dem Menschen erméglicht, positiv und unbefangener als
bisher zu seiner Geschlechtlichkeit zu stehen. Teichtweier versucht dabei einen Weg zu
gehen, der weder durch die Auffassung bestimmt ist, daB alle unkeuschen Verfehlungen
cf)b}j;l:tiv schwer siindhaft sind, noch in die Nihe einer Mystifikation der Geschlechterliebe

iihrt.

3 Bulletin zur innerkirchlichen Reform um die Geburtenregelung, in: Concilium 1 (1965),
415—418.

3 Siche ebd. 417. 35 Giehe ebd. 418. 3% Siehe ebd. 417. 37 Giehe ebd. 425.

66



schaffen ein Verhalten des Paares, in dem die personlichen Bekundungen jeder der beiden
eigentiimlich vermischt sind — kaum jemals zu ungefihr gleichen Anteilen; der aktivere
Partner bestimmt zumeist mehr die Handlungen und Unterlassungen des Paares. Das ist
weithin nach Lebensbereichen verschieden; wer in der einen Richtung entscheidender ist,
mag in einer anderen passiver sein...Kurz, die Paarverbindung schafft eine neue Basis
des Verhaltens, die gewiBle Elemente von A und B aufweist und auch individualpsychologisch
analysiert werden muB, aber das Ganze (also hier das Handeln des Paares) ist nicht gleich
der Summe der Teile (d. h. der Individualitit von A und B), sondern enthilt neben Elemen-
ten von A gnd B noch Einfliisse des Sozialen, d. h. Krifte, die aus der Verbindung von A und
B stammen33.”

Aus dieser soziologischen Betrachtungsweise wiirde sich ergeben, daf eine sachgerechte
moraltheologische Diskussion iiber Ehefragen die Einzelpersénlichkeit und das Ganze
der Ehe® in gleicher Weise zu beriicksichtigen hat. ,,Wir werden eine Sicht der Welt
zu akzeptieren haben, in der das personale Wesen des Menschen als ein soziales —
d. h. als vielfiltig und HuBerst wirksam durch mitmenschliche Beziehungen bedingt —
erscheint#0.”

Die pastorale Gruppe unter den Moraltheologen scheint dieser Forderung — jedenfalls
in der Praxis — am ehesten gerecht zu werden. Denn einerseits lehnen sie es ab,
fiir die generelle Freigabe der ,Pille” zu plidieren*! oder von der Anwendung von
Verhiitungsmitteln zu sagen, dafl sie gut sein kann (=individualethischer Aspekt)42,
anderseits betrachten sie die Aufgabe, die physiologische Fruchtbarkeit zu lenken, fiir
unaufschiebbar und erkldren, da ,die sinnvolle Anwendung der Pille, zumal in der
Form einer Funktionssteuerung. .. moralisch nicht unter allen Umstinden mit einem
Verbot belegt zu werden’#? braucht.

Betrachtet man diese fiir eine konkrete Ethik charakteristische Stellungnahme im
Zusammenhang mit der von den Moraltheologen aller Richtungen erhobenen Forde-
rung, daf die Christen mehr als in der Vergangenheit zu selbstindigen Entscheidungen
ermutigt und zu einem Gewissensethos gefithrt werden miifiten, hilt man sich also
vor Augen, dal die Moraltheologen (iibrigens einschlielich der von Franz Bédkle so
bezeichneten radikalen Gruppe) einerseits nicht bereit sind, den antikonzeptionellen
Eingriff — objektiv gesehen — als eine indifferente oder gar objektiv gute Handlung
zu bezeichnen, daf8 sie aber anderseits Situationen anerkennen, in denen die Ehe-
gatten die Entscheidung dariiber, ob sie sich zu einem solchen antikonzeptionellen
Eingriff entschlieBen wollen, selbst zu treffen haben, dann wird damit hinreichend
deutlich, da zwei moraltheologisch verschiedene Auffassungen miteinander in einem
Kampf liegen, der noch nicht entschieden ist.

4. Auf der einen Seite steht eine naturrechtlich orientierte Moraltheologie, die — ganz.
allgemein gesprochen — an der Natur der Dinge abzulesen sich bemiiht, was objektiv
gut bzw. schlecht ist und den Menschen zur Ubernahme und Anerkennung dieser
objektiven Wertordnung verpflichtet. Auf der andern Seite steht eine personal aus-
gerichtete Ethik, die, auf die menschliche Totalitit hin orientiert, dem Menschen
letztlich nur die eine Forderung auferlegt, daf er sein Tun einem verantwort-
baren Lebensentwurf entsprechend gestalte. Freilich — nur dem oberflichlichem Be-
trachter stellt sich die Sachlage so dar, als kdénne man auf die naturrrechtliche

38 Leopold von Wiese, Das Soziale im Leben und Denken. KéIn-Opladen 1956, 24.

3 Vgl. L. Weber, Ehenot — Ehegnade. Handreichung zur priesterlichen Heilssorge an Ehe-
leuten. Freiburg i. B. 31966, 84. Dazu: Ludwig Berger, Ehegemeinschaft in sozialtheologi-
scher Sicht. Werden, Wesen, Ethos. Miinster 1967. Siehe bes. 152.

4 Peter R. Hofstitter, Der Mensch als personales und soziales Wesen in der modernen
Gesellschaft, in: Arzt und Christ 10 (1964), 151.

41 Vgl. L. Weber, Ehenot — Ehegnade, 84.

2 Vgl. W. van der Marck, Liebe und Fruchtbarkeit. Aktuelle Fragen der Geburtenregelung.
Freiburg - Basel - Wien 1964, 82.

43 L, Weber, Ehenot — Ehegnade, 84.

" 67



Betrachtungsweise schlechthin verzichten. Sie verdient weiterhin Beachtung, nicht etwa
nur deswegen, weil sie fiir das katholische Denken unverzichtbar ist, sondern deswe-
gen, weil mit dem Ja oder Nein zu ihr zugleich auch die Moglichkeit sittlicher Erkennt-
nis bejaht oder geleugnet wird. So ist es denn kein Zufall, daf man gerade auch im
Zusammenhang mit der moraltheologischen Behandlung der modernen Eheproblema-
tik immer wieder die Naturrechtslehre ins Gespriach bringt.

a) Die Frage, zu der das Problem der Geburtenregelung u. a. auch angeregt hat, ist
die Frage, ob im Interesse der geforderten Beriicksichtigung der menschlichen Totalitit
beim Ehevollzug ein empfingnisverhiitender Eingriff auch durch das Totalititsprinzip
(= TP) gerechtfertigt werden konne. Nachdem Gustav Ermecke®® eine erweiterte
Fassung des TP vorgeschlagen und iiberraschend weitreichende Konsequenzen fiir die
sittliche Bewiltigung des Problems der Geburtenregelung — jedenfalls als Frage — an-
gedeutet hatte, ist Richard Egenter der zunichst dringlicheren Frage nachgegangen,
wie das TP niherhin zu fassen wire, ehe daraus praktische Folgerungen gezogen wer-
den kénnen. Der Miinchener Moraltheologe formulierte dann aber selber im Hinblick
auf die in der Gegenwart nicht selten anzutreffenden seelisch-notvollen Situationen der
Ehe die Frage, ,ob nicht das TP in solchen Fillen dem empfingnisverhiitenden Ein-
griff, der als physisches Geschehen ja sittlich noch unbestimmt ist, nicht auch den
Vorwurf der Verletzung des Sextums, dem Eingriff also den Charakter des ,in se
malum’ nehme, so wie das TP der Amputation eines Korperorgans zum Wohl des
ganzen Menschen den Charakter des ,in se malum’ nimmt, den sonst eine Verstiim-
melung besitzt#, Die Frage, um die es Egenter geht, ist genau die Frage nach der
menschlichen Totalitit, die in nahezu allen Stellungnahmen der Moraltheologen zur
modernen Eheproblematik gestellt oder vernehmbar wird und die Richtung mar-
kiert, in der die moraltheologischen Uberlegungen und Argumentationen sich bewegen.
Egenter macht den Versuch, mit Hilfe des der traditionellen Moraltheologie zugehd-
renden Totalititsprinzips das traditionelle moraltheologische Denken aus seiner Enge
herauszufiihren und fiir eine neue, umfassendere Sicht des Menschlichen zu gewin-
nen. Auch moraltheologische Prinzipien haben ihre Geschichte!

b) Klaus Demmer, der mehrfach in die Diskussion um moderne Ehefragen einge-
griffen hat*® und auf Grund seiner Begegnung mit dem augustinischen Gedankengut?
sehr eindringlich davor warnt, dem Naturrechtsdenken allzu rasch den Riicken zu
kehren, macht den durchaus beachtenswerten Versuch, das traditionelle Naturrechts-
denken durch eine theologische Vertiefung des Naturbegriffs vor weiteren Ver-
unglimpfungen und MiBverstindnissen zu bewahren. Um seine Position in Fragen
der Geburtenregelung iiberhaupt verstehen zu konnen, ist — im Vorgriff auf Gedanken,
die in den zweiten Teil dieses Berichtes hineingehtren — etwas weiter auszuholen.

,Das Naturrecht”, so betont KI. Demmer, ,,...ist nicht eine von der Geschichte abgehobene
und in dieser Abgehobenheit hypostasierte Wirklichkeit; vielmehr handelt es sich um ein
Analogon der eschatologischen Erfiillung und in dieser Analogie liegt seine Verpflichtungs-
kraft fiir jede geschichtliche Situation. Wenn Geschichte Inbesitznahme der Zeit durch das
Eschaton ist, dann ruht das Naturrecht als geschichtsbezogene Gréfe in Grundlagen, die von
seinem Begriff selbst nicht mehr erfait werden®s.” Aus der von Demmer intendierten heils-
geschichtlich-metaphysischen Vertiefung des Naturbegriffes ergibt sich folgendes: Natur im

4 Dije Frage der Geburtenregelung, in: Dokumentation der KNA n. 33 vom 12. 8. 1964.

45 Dje Verfiigung des Menschen iiber seinen Leib im Licht des Totalititsprinzips, in: MThZ
16 (1965), 178.

48 Die moraltheologische Diskussion um die Anwendung sterilisierender Medikamente, in:

+. ThGl 53 (1963), 415—436. — Die hormonale Behandlung der Schwangerschaftsphobie. Ein
Beitrag zu ihrer moraltheologischen Beurteilung, in: Scholastik 39 (1964), 197—219. —
Eheliche Hingabe und Zeugung, in: Scholastik 39 (1964), 528—557.

47 Jus caritatis. Zur christologischen Grundlegung der augustinischen Naturrechtslehre. Rom
1961.

48 Moralisches Gesetz und eschatologische Vollendung, in: Catholica 16 (1962), 266.

68



eigentlichen Sinn ist die eschatologisch vollendete Natur. Diese Natur ist normgebend.
Anders gesagt: Auf dem Hintergrund der eschatologisch vollendeten Natur erscheinen
die geschichtlichen Gegebenheiten als Vorldufigkeiten und als Unvollendetheiten, aber damit
zugleich auch als faktisch-grundsitzlich vollendbar und iiberwindbar. Diese Struktur hat
auch das sittliche Tun. ,Darum gibt es niemals die grundsitzliche Unvermeidbarkeit einer
Schuld in einer konkreten Situation. Die Natur und das aus ihr erfliefende Gesetz geben
grundsitzlich die Gewdhr ihrer Erkenntnis wie ihrer Erfiillung®.” Denn das Geschaffene
ist seinem tiefsten Wesen nach auf Vollendung aus und wird als solches erkannt. Dabei
ist nun aber zu beachten, daf8 dieses Erkennen mit der ganzen Natur das Unvollendetsein
und das Aus-Sein-auf-eschatologische-Vollendung teilt. Wesentliches Erkennen besagt fiir
Augustinus also das Erkennen der Unvollendetheiten oder, anders ausgedriickt, die erken-
nende Hereinnahme der empirischen Wirklichkeit als unvollendeter Gréfie in das Person-
ganze, wodurch die Person zu sich selbst kommt. Einen anderen Weg, auf dem die Person
zur wesenhaften Erkenntnis iiber sich selbst, d. h. zur Erkenntnis ihrer eschatologischen
Vollendbarkeit kommen kénnte, gibt es nicht.

Die ethische Folgerung daraus lautet so: Die Person darf sich iiber die ontischen Ord-
nungen nicht hinwegsetzen. Es ist vielmehr ihre wesenhafte Aufgabe, die ontischen Ord-
nungen ihrem Personsein zu integrieren. Nur der Respekt der Person vor den ontisch-
biologischen Ordnungen birgt die Gewihr in sich, daB die im Dienst der Personwerdung
stehenden Ordnungen der Person zu ihrer eigenen Vollendung, d. h. zur eschatologisch-
vollendeten Tat der selbstlosen Liebe die Richtung weisen und verhelfen. Von diesem
Hintergrund her ergibt sich die These Demmers, da die in die Personganzheit integrierte
menschliche Geschlechtlichkeit danach rufe, daf ,umgekehrt auch jede Aktuierung der
Sexualstruktur vom Personganzen erfafft und getragen’” werde: ,Das bedeutet, wenn mit
dem...Personbegriff Ernst gemacht wird, daB die personale Durchformung der eigenen
Geschlechtlichkeit unter grundsiitzlicher Wahrung der ontisch-biologischen Ordnungen ge-
schehen muB, da diese wesentlich zum Personganzen gehoren, und nicht auf Kosten eines
Eingriffs in diese’.” Klaus Demmer kommt von seinem Naturbegriff her zu Folgerungen,
fiir die — auch das muf gesagt werden — in der modernen Ehediskussion kein grofer Raum
ist. Aber niemand wird bestreiten kdnnen, daB auch die Enthaltsamkeit’! zum Bild von der
Totalitit des Menschen gehort.

5. Es scheint, da8 der Mensch um so grofere und schwierigere Fragen aufgibt, je
mehr er sich selber in den Griff zu bekommen sucht. Gerit der Mensch in den Sog
seiner eigenen GrofBe, dann werden ihm die Ordnungen fremd, die ihn umgeben. Sucht
der Mensch sein Geheimnis bei den Dingen, dann entgleitet er sich selbst. Im Grunde
ist damit die Problematik ausgesprochen, vor der die Moraltheologie immer steht. In
der Gegenwart hat sie sich in ungeahntem Ausmaf verschirft, weil sich der Mensdh,
wie Helmut Thielicke meint®, selbst verloren hat. Dann miifite aber der leiden-
schaftliche Drang des Menschen nach dem Personalen bzw. nach seiner Respektierung
in der Moraltheologie gar nicht unbedingt als Fortschritt angesehen werden? Dieser
leidenschaftliche Drang wire eher einem Notschrei zu vergleichen.

C. Die Bemiihungen um eine neue Gestalt der Moraltheclogie.

Angesichts der teilweise recht leidenschaftlich unternommenen Versuche zur moral-
theologischen Losung der modernen Eheproblematik stellt sich mit aller Dringlichkeit
die Frage, inwieweit die in der Ehediskussion sich herauskristallisierenden Positio-
nen auch in den Bemiihungen um eine neue Gestalt der Moraltheologie greifbar wer-
den. Es ist nicht denkbar, da das durch die konkrete Situation bedingte moraltheolo-
gische Fragen auf die wissenschaftliche Theorie keine Riickwirkung gehabt hitte.

I. Zunichst ist hinzuweisen auf eine Gruppe von Verdffentlichungen, die nicht wie der
sehr gut informierende Aufsatz von Johannes Griindel im Sammelband ,Was ist
Theologie?“53 iiber alles berichten, was die Moraltheologie ist und sein will, sondern
auf einzelne Tatsachen, Vorginge und Gesichtspunkte den Finger legen, die fiir die
gegenwirtige moraltheologische Situation kennzeichnend sind.

4 Ebd. 269. 8 Eheliche Hingabe und Zeugung, in: Scholastik 39 (1965) 535.

51 Vgl. ebd. 556. 52 Theologische Ethik I. Tiibingen 1951, V.

% Moraltheologie, in: Was ist Theologie? Hrg. von E. Neuhdiusler und E. Géssmann. Miin-
chen 1966, 214—243.

69



1. Franz Furger fordert von der Moraltheologie angesichts der Zeichen der Zeit** ganz
allgemein, daf8 sie sich loslése von einer statisch-juridischen Sicht der Probleme, daf8
sie zu den biblischen Quellen zuriickkehre, ihre eigene Geschichte und damit die
Grundlagen ihrer Systematik durchdenke und so der Dynamik des menschlichen Le-
bens Rechnung trage. Furgers Kritik bzw. Forderung zielt also ab auf eine dynamische
Moraltheologie. Man darf sich keiner Tiuschung hingeben: Die Forderung nach einer
dynamischen Moraltheologie besagt nichts anderes als den Ersatz einer ihrer Struktur
und ihrem Inhalt nach materialen Normenethik durch eine die Eigenart und Struktur
des sittlichen Aktes in den Mittelpunkt riickenden und die Autonomie des sittlichen
Subjekts unterstreichenden Existentialethik.

2. Heinz Schuster verdeutlicht genau dieses Anliegen, wenn er ankniipfend an die in
der 32. Auflage des Enchiridion Symbolorum iibrigens nicht mehr abgedruckte These,
dafl die Gewissensfreiheit Wahnsinn sei®, feststellt, frilher habe man in der Moral-
theologie nach der GesetzmiRigkeit gefragt, heute frage man nach der Norm der Nor-
men®. Angesichts der Laien, die sich, nachdem man sie gerufen, in der Kirche zu
Wort melden, fordert Schuster, da8 die neue Moraltheologie nach folgenden Grund-
sitzen gestaltet werde bzw. folgende Gegebenheiten beriicksichtige:

(a) Der Mensch diirfe nicht linger nur passiver Adressat kirchlicher Erziehung sein, wenn
man anerkennen wolle, da@ die Sittlichkeit wesentlich in der Betiitigung menschlicher Frei-
heit bestehe. (b) Die dem Menschen kraft seiner Freiheit aufgetragene Selbstverwirklichung
sei nur moglich auf Grund der den einzelnen beriihrenden géttlichen Heilsverfiigung. Es sei
also nicht Sache der Moraltheologie, diese gottliche Heilsverfiigung durch eine bis ins ein-
zelne gehende materiale Ehtik gleichsam iiberfliissig zu machen bzw. zu neutralisieren.
(c) Die Frejheit, die dem Menschen als Gabe und Aufgabe anvertraut sei, diirfe nicht als
etwas Fertiges betrachtet werden. Sie sei wesentlich Reaktion auf die vom menschlichen
Denken nicht einzuholende Tat Gottes. (d) Mit den essentialen Grundnormen, die wesent-
lich zur Moraltheologie gehorten, seien noch nicht die existentialen Normen gegeben, nach
denen der Mensch hic et nunc nur entscheiden konne. (e) Die Moraltheologie miisse den
Zwiespalt iiberwinden zwischen der unantastbaren Freiheit des Menschen und seiner Scheu,
diese Freiheit zu wagen. Mit diesem Wagnis ist nichts anderes gemeint als die Entschlos-
senheit und (hoffentlich auch) die Fihigkeit des Menschen, gleichsam in eigener Regie das
sittlich Gesollte zu erkennen und zu verwirklichen. Der Begriff der existentialen Norm hat
etwas Einprdgsames an sich, nicht zuletzt deswegen, weil er ein geradezu unl6sbares philo-
sophisches Problem aufgibt5?. Alfons Auer driict das von Schuster wohl Gemeinte so aus:
An die Stelle der Legalitit soll lebendige Moralitiit tretens,

3. Es sind keineswegs nur die Moraltheologen, die diese Akzentverlagerung in der
Moraltheologie von der Moral zum Ethos betreiben. Auch aus dem Raum der profanen
Wissenschaften wird mehr und mehr auf den Wandel der sittlichen Problematik auf-
merksam gemacht.

~Das strukturelle Ethosder modernen Demokratie”, so bemerkt E. W. Bédcenforde®, ,ist. ..
wesentlich auf formale Werte bezogen”®, Welche den Moraltheologen unmittelbar betref-
fenden Fragen damit im einzelnen angeriihrt werden, hat der Dominikanertheologe Anselm
Hertz dargelegt®. Der genannte Autor setzt sich mit der Tatsache auseinander, daf ,einer
zunehmenden gegenseitigen Abstimmung und Solidaritit des Handelns der gesellschaftlichen
Gruppen auf dem Gebiet der Wirtschaft und in anderen sozialen Bereichen ein fortschrei-

8¢ Siche den Aufsatz: Katholische Moraltheologie in den Zeichen der Zeit, in: Diakonia 1
(1966), 273—284.

58 Vgl. Denz. 1690.

8 Vgl. den Aufsatz: Der Laie und die Moraltheologie, in: Diakonia 1 (1966) 191—201.

57 Dazu: Josef Stallmach, Das Problem sittlicher Eigengesetzlichkeit des Individuums in der
philosophischen Ethik, in: Theologie und Philosophie 42 (1967), 22—50.

58 Sjehe den Aufsatz: Irrtiimer der Siindenmystik und der Situationsethik, in: Hochland 51
(1958/59) 273—278.

5 Das Ethos der modernen Demokratie, in: Hochland 50 (1957/58),10.

% Vgl auch Goetz Briefs, Das Ethos in der pluralistischen Gesellschaft von heute, in: Hoch-
land 51 (1958/59), 49—61.

61 Gjehe den Artikel: Sitte, Sittlichkeit und Moral in der pluralistischen Gesellschaft. Ein
Diskussionsbeitrag, in: Die neue Ordnung 18 (1964), 187—196.

70



tendes Auseinandergehn und ein Zerfall der Solidaritit in den Bereichen der Sitte, der
Sittlichkeit und der Moral” gegeniibersteht. Angeregt durch aktuelle Problemstellungen
einerseits und durch die ,Einfache Sittlichkeit” Otto Friedrich Bollnows® anderseits, erkennt
Hertz die Notwendigkeit, die drei Grofen Sitte, Sittlichkeit und Moral begrifflich gegenein-
ander abzugrenzen und zugleich ihre gegenseitige Abhingigkeit aufzuzeigen. Wihrend Hertz
unter Sittlichkeit ,,ein menschliches Verhalten und Handeln” versteht, ,das im Gewissens-
gesetz begriindet ist, daher auf einer inneren Einsicht und Uberzeugung beruht”, meint
,der Begriff der Moral ein begriindetes Normensystem des sittlichen Handelns” (189). Von
diesen begrifflichen Festlegungen her ist die Thematik dieses Literaturberichtes zu verste-
hen; es ist lediglich in Anlehnung an eine durchaus bereits geldufige Redeweise statt von
Sittlichkeitslehre von Ethik die Rede.

II. Entsprechend dem allgemeinen Trend hin zu einer ethisch vertieften, d. h. die
Einsicht und Uberzeugung des Menschen stirker beriicksichtigenden und seine Freiheit
mehr beanspruchenden Moraltheologie, womit nicht gesagt ist, daf die Moraltheolo-
gen nicht mehr um die Bedeutung einer &ffentlichen Moral fiir die Entfaltung und
Durchsetzung des Sittlichen wiilten%s, sind notwendigerweise zwei Themenkreise in
den Mittelpunkt des Interesses geriickt: die Frage nach dem Gesetz und die Frage
nach dem Gewissen. Nur Stellungnahmen zu der erstgenannten Frage koénnen hier
beriicksichtigt werden.

1. Die Frage nach dem Gesetz, fiir das christliche Denken schon immer eine Grund-
satzfrage, wird fiir die Moraltheologie eine zentrale Frage bleiben, auch wenn sich der
Gedanke durchsetzen sollte, da88 sich die Moraltheologie mehr als bisher auf grund-
sitzliche Stellungnahmen zu beschrinken und dafiir die Verantwortung des einzel-
nen mehr zu betonen habe. Denn das Gesetz ist tiefer im Menschen verankert, als
es zunidchst scheinen mochte. Diesem freilich nicht ohne weiteres offen zu Tage
liegenden Sachverhalt geht Bruno Schiiller nach®. Die Kritik an dem mit der tradi-
tionellen Moraltheologie unlésbar verbundenen Traktat ,De lege divina”, dessen
Eigenart und Grenze darin besteht, da88 er ,,dem Allgemeinen durchwegs eine grofere
sittliche Bedeutsamkeit zuzuschreiben” bestrebt ist ,,als dem Besonderen und Indivi-
duellen”, fithrt den Autor zu der seine gesamte Abhandlung bestimmenden und
befruchtenden These, daf die Moraltheologie das Gesetz ,,von vornherein als einen
Sollenssatz oder als einen Imperativ” (15) bestimmen sollte. Schiiller verfolgt mit seinem
Vorschlag keineswegs den Zweck, das Gesetz als allgemein verbindliche Norm aus der
Moraltheologie zu eliminieren; es geht ihm vielmehr darum, das sittliche Verhalten
durch einen der Rechtswissenschaft entlehnten Gesetzesbegriff nicht zu verfilschen.
Damit ist bereits die Notwendigkeit angedeutet, nach einer adiquaten, d. h. dem
Phénomen des Sittlichen entsprechenden Bestimmung des Gesetzes Ausschau zu halten.

Indem Schiiller von der Eigenart des Sittlichen ausgeht, wird er auf die Menschperson
aufmerksam, deren sittliches Verhalten, wenn man die Dinge nur grundsétzlich zu sehen
bereit ist, sich als freies Verhalten zu Gott enthiillt. M. a. W.: Schiiller entfaltet den Begriff
des Gesetzes aus der Tatsache, da3 der Mensch das zu freier Selbstbestimmung befihigte,
ermichtigte und genbdtigte personhafte Geschopf ist (16 ff.). Fiir das Gesetzesverstindnis
folgt daraus: ,,Jedes Gesetz Gottes ist nur zu verstehen aus der Gnade Gottes, das Sollen
des Menschen nur aus dem Sein des Menschen; durch jedes Gesetz wird der Mensch nur
aufgefordert, das zu werden, was er ist, sich selbst so in Freiheit zu iibernehmen, wie er sich
von Gott her vorgegeben und aufgegeben ist; dem Gesetz geht stets die Gnade voraus” (61).
Es braucht nicht eigens nachgewiesen zu werden, da es dem Autor vor allem um den durch
Gottes Anruf betroffenen Menschen, also um jene Sittlichkeit geht, deren bewegende und
priagende Kréfte Anspruch und Verantwortung heiflen. Dieser Anruf kann ebenso in Gestalt
der evangelischen Rite wie des menschlichen Gesetzes ergehen, ohne damit eine EinbuBle
an Verpflichtungskraft zu erleiden. Von letzterem Gesetz kann man nicht sagen, daBl es ja
nur menschliches Gesetz sei; denn ,soweit es sittlich bindet”, ist es ,gottliches Gesetz,
dessen Kenntnis durch eine menschliche Instanz vermittelt ist” (41). Vom Rat — man

%2 Gottingen 31962, Siehe bes. 20—30.

83 Vgl. Werner Schéllgen, Entlastung oder Entfremdung? Sinn und Recht einer &ffentlichen
Moral, in: Hochland 58 (1965/66), 101—119.

8 Gesetz und Freiheit. Eine moraltheologische Untersuchung. Diisseldorf 1966.

71



glaubt Fr. X. Linsenmann zu vernchmen — kann man nicht behaupten, ,,Gott kénne dem
Menschen in individuo einen Rat geben und es ihm dann doch anheimstellen, den Rat
anzunehmen oder abzulehnen” (74). Damit ist ganz von selbst die Frage nach der Eigenart
der menschlichen Freiheit gestellt, die, als Entscheidungsfreiheit und sittliche Freiheit (26 ff)
betrachtet, den gliicklichen Hintergrund abgibt, auf dem {iber die Unterscheidung zwischen
Todsiinde und laBlicher Siinde, iiber Formen des Betroffenseins vom Gesetz, iiber die Be-
findlichkeit des Siinders usw. sehr viel Erhellendes und auch moderne Tendenzen Vertie-
fendes gesagt wird. Es spricht manches dafiir, daB Schiillers Gedanken wie die keines anderen
Autors auf eine radikale Neuorientierung der Moraltheologie abzielen. Schiiller erwartet
alles von dem Menschen, der sich zur sittlichen Freiheit erhoben hat.

2. Unmittelbar im Zusammenhang mit der Arbeit von Schiiller miissen die aus Vor-
trigen entstandenen Abhandlungen genannt werden, die Franz Béckle in dem kleinen
Bindchen ,,Gesetz und Gewissen85zusammengefafit hat. Béckles Gedanken iiber die
Probleme ,,Gesetz und Evangelium”, ,,Gebot und Ordnungen”, , Das Verhiltnis von
Norm und Situation” und endlich iiber ,Siinder und Siinde” verdienen nicht nur
deswegen Beachtung, weil sie den $kumenischen Dialog nun auch in Fragen der Ethik
bzw. Moraltheologie in Gang zu bringen suchen; sie haben véllig unabhingig davon
ihre Bedeutung deswegen, weil sie die Relativitit aller moraltheologischen bzw. ethi-
schen Entwiirfe und deren Einseitigkeiten, Gefahren oder Grenzen aufzeigen. Es ist
nicht gleichgiiltig, von welcher Theologie her eine Moraltheologie entworfen wird. Vor
allem aber: Der Horizont, den sich der Moraltheologe fiir seine Aussagen iiber das,
was sittlich verbindlich ist und was nicht, wéhlt, kann nicht umfassend genug sein.

a) Selbstverstiindlich spielt in dem Dialog zwischen katholischer Moraltheologie und
evangelischer Ethik iiber das Gesetz das Naturrecht eine entscheidende Rolle. Mit
Recht weist Béckle darauf hin, daf ,,die Beziehung des ntl. Ethos zum sittlichen Natur-
gesetz ... noch viel zu wenig geklirt” sei. Die entscheidende Frage dabei ist fiir ihn,
ob die ,,Giiltigkeit des Allgemein-Menschlichen im biblischen Menschenbild” (49) ein-
geschlossen ist ,,und fiir das sittliche Verhalten mindestens eine negative Grenze” bil-
det (49). Anders gewendet, lautet die Frage: Handelt es sich bei der durch das Erls-
sungswerk Christi ohne Zweifel zu einer einzigartigen Wiirde emporgehobenen Schop-
fungsordnung, die ob dieser Wiirde dem Menschen fraglos mit einem uniiberhrbaren
Verbindlichkeitsanspruch gegeniibersteht, um Seinssachverhalte, die aus der erfahr-
baren Wirklichkeit gefunden werden konnen? Die Tatsache, dafl der locus classicus
fiir die biblische Begriindung des Naturrechts nur von der Mdglichkeit der natiirlichen
Gotteserkenntnis bei den Heiden redet und da fiir die Viter das Grundrichtigsein
der menschlichen Existenz darin besteht, ,,da man in dieser Existenz ganz auf Gott
hin ausgerichtet ist, ganz aus der Anerkennung Gottes und aus der Liebe zu Gott her-
aus lebt” (53 f), gibt Bédkle Anlal zu dem Hinweis, dal das natiirliche Sittengesetz
primir als ,,Gesetz der Freiheit” angesehen werden miisse, das dem Menschen mit der
Vernunftanlage gegeben worden sei. Im rechten Sinn verstanden, sei der Mensch wirk-
lich sich selbst Gesetz (vgl. 56), und zwar auf Grund der Vernunft, die als ,eine jeder
Scheidung von Natur und Gnade vorausliegende Kraft, Wirklichkeit zu erfassen” (56),
angesehen werden miisse. Damit plidiert Béckle — in etwa jedenfalls — fiir das bereits
erwihnte Naturrechtsverstindnis, das Klaus Demmer entwidkelt hat. — Ob Bockle der
Theologie der Viter gerecht wird, bleibe dahingestellt. Jedenfalls ist das genannte
Grundrichtigsein der menschlichen Existenz bei den Vitern nicht zu denken ohne das
Eingefiigtsein des Menschen in die dingliche Ordnung. Die Vitertheologie legt die
moraltheologischen Konsequenzen nahe, die Klaus Demmer gezogen hat. Bei den Vi-
tern steht die These, um die es Béckle vor allem zu gehen scheint, da# nimlich der
Mensch sich selbst Gesetz sei, in einem umfassenden, letztlich auch kosmologischen
Zusammenhang, dessen theologische Relevanz im modernen Denken kaum noch Be-
achtung findet.

% Grundfragen theologischer Ethik in kumenischer Sicht., Luzern und Stuttgart 1965.

72

o



b) Die ganze Vielschichtigkeit der Naturrechtsdiskussion, wie sie innerhalb der evan-
gelischen und katholischen Theologie gefiihrt wird, zeigen die beiden folgenden Ver-
offentlichungen: ,Das Naturrecht im Disput”“®®, und Karlheinz Peschke, Naturrecht
in der Kontroverse®”. Erwihnung verdient fiir unseren Zusammenhang vor allem
die im erstgenannten Werk enthaltene Abhandlung von Jos. Th. C. Arntz mit dem
Titel: Die Entwicklung des naturrechtlichen Denkens innerhalb des Thomismus
(87—120).

Hat der Autor bereits in seinem Aufsatz ,Naturrecht und Geschichte”® darauf hingewiesen,
daB die Entwicklung des Naturrechtsdenkens, falls es an die groBe Tradition ankniipfe, auf
die Anerkennung des Menschen als eines einzigartigen Subjekts hinauslaufen miisse, so
zeigt er hier, wie sich die Auffassungen iiber das Naturgesetz sehr griindlich gewandelt
haben, und zwar insofern, als die von Thomas vertretene Position, wonach das Naturgesetz
gegriindet ist auf die ratio ut natura, preisgegeben wurde zugunsten eines Naturrechtsver-
stindnisses, fiir das die Natur zur eigentlichen Norm aufriickt, wihrend die Vernunft zum
unwesentlichen Moment absinkt. Arntz formuliert seine aus dem Wissen um den nachweis-
baren Wandel des Naturrechtsverstiindnisses gewonnenen Hinweise auf mégliche neue
Ansdtze im Naturrechtsdenken mit den Worten von Merlau-Ponty: ,Zuriidkkehren zu den
Dingen selbst, zuriickkehren zu jener Welt vor der Erkenntnis, von der die Erkenntnis
immer spricht, aber der gegeniiber jede wissenschaftliche Bestimmung stets abstrakt, andeu-
tend und abhingig ist, wie die Erdkunde das gegeniiber der Landschaft ist, von der wir
zuerst gelernt haben, was ein Wald, eine Weide oder ein FluB ist” (119). Was damit letztlich
gemeint ist, besagen die folgenden Sitze: ,Wir konnten auerhalb jeder so oder so ausge-
formten Metaphysik bleiben und wahrscheinlich auch auferhalb aller Probleme einer trans-
zendentalen Erkenntnis” (118 f). Es gibt nach Arntz einen Ausgangspunkt, der das natur-
rechtliche Denken vor aller allem nach so gefiirchteten Abstraktion bewahrt: es ist die jede
Kommunikation erméglichende Anerkennung des andern als des andern, in der ,der Gegen-
satz zwischen dem ijudicium cognitivum und praeceptivum aufgehoben” (120) ist. Die
Basis der Begegnung ist die eine Welt, die den einen und den andern lehrt, wer er ist.
Das heiit: Die Verschiedenheit der Weltbilder und damit der sittlichen Ordnungen ist unaus-
weichlich. Die Abschattung, in der ich dem andern und der andere mir erscheint, ist in Kauf
zu nehmen. Anders ausgedriickt: Ich habe den andern kritiklos so zu nehmen, wie er ist,
als einzigartiges Subjekt. — Man stellt notwendig die Frage, ob dieser Ausgangspunkt fiir
das naturrechtliche Denken nicht schlieBlich mit dem Verzicht auf die Kommunikation enden
mufl, Hat der Mensch in dem Kampf um ein einheitliches Weltverstindnis endgiiltig kapitu-
liert? Ist er aufgebrochen, die Anerkennung des Menschen als eines einzigartigen Subjekts
bis zur duBlersten Moglichkeit durchzuexerzieren?

c) Die Chancen, die das herkémmliche Naturrechtsdenken gegenwirtig hat, 148t
treffend der Abschnitt Nr. 43 aus der Pastoral-Konstitution ,Die Kirche in der Welt
von heute” erkennen. In dem Abschnitt heit es: ,Die Laien selbst sollen...im
Licht christlicher Weisheit und unter Beriicksichtigung der Lehre des kirchlichen Lehr-
amtes” in der profanen Gesellschaft ,ihre eigene Aufgabe wahrnehmen. Oftmals wird
gerade eine christliche Schau der Dinge ihnen eine bestimmte Lésung in einer kon-
kreten Situation nahelegen. Aber andere Christen werden vielleicht, wie es hiufiger
und zwar legitim der Fall ist, bei gleicher Gewissenhaftigkeit in der gleichen Frage
zu einem anderen Urteil kommen. Wenn dann die beiderseitigen L&sungen, auch
gegen den Willen der Parteien, von vielen andern sehr leicht als eindeutige Folge-
rung aus der Botschaft des Evangeliums betrachtet werden, so miifite doch klar blei-
ben, daf in solchen Fillen niemand das Recht hat, die Autoritit der Kirche aus-
schlieBlich fiir sich und seine eigene Meinung in Anspruch zu nehmen.”

Falls die in der Naturrechtsdiskussion deutlich nachweisbare Tendenz voll und ganz
zum Durchbruch kommt, so wird die Moraltheologie der Zukunft auf die Allgemeine

% Drei Vortrige beim Kongref der deutschsprachigen Moraltheologen 1965 in Bensberg,
hrg. und zur Diskussion gestellt von Franz Bidle. Diisseldorf 1966.

7 Kritik evangelischer Theologie an der katholischen Lehre vom Naturrecht und natiirlicher
Sittlichkeit. (Studia Theologiae moralis et pastoralis. Tom. VIIL) Salzburg 1967.

8 In: Concilium 1 (1965), 383—391.

73



Moraltheologie zusammenschrumpfen®, Bestenfalls werden in der Speziellen Moral-
theologie noch die drei géttlichen Tugenden und die vier Kardinaltugenden behan-
delt™, falls die letzteren nicht — einem Vorschlag von Paul Hopffeld entsprechend —
durch die drei Kardinaltugenden Weisheit, Gelassenheit, Giite abgelost werden.
Mag sein, da8 der Vorschlag von P. Hoffeld gar nicht ernst genommen werden soll.
Wie kein anderer Beitrag zur modernen moraltheologischen Diskussion wirft er
gleichwohl ein Schlaglicht auf die Aversion des Menschen heute gegen eine materiale
Ethik bzw. ein ethisches Normensystem. Die Kardinaltugenden sind nicht auswechsel-
bar! Thr Charakter als Kardinaltugenden rithrt her von der Systematik, die dem
Viererschema zugrunde liegt.

HI. Abschlieend bleiben jene Veréffentlichungen zu erwihnen, die sich mit der Frage
einer Neugestaltung der Moraltheologie unmittelbar auseinandersetzen.

1. Alfons Auer hat 1958 drei Grundanliegen heutiger Moraltheologie namhaft gemacht.
Das erste Anliegen nannte er das ontologische. Es meint nicht nur die Begriindung des
Sollens im Sein, sondern letztlich in der Christologie. Die christologische Ausrichtung,
so erklirte Auer, wiirde ganz von selbst dazu fithren, da8 die Moraltheologie auf-
hort, ,ein Gemisch von philosophischer Ethik, kirchenrechtlichem Positivismus und
Kasuistik”? zu sein. Neben dem ontologischen Anliegen nennt Auer an zweiter und
dritter Stelle das personalistische und das inkarnationale. In dem Ma8, als diese An-
liegen™ auch in der Moralverkiindigung zur Geltung kimen, wiirde diese einige
Grundsitze hervortreten lassen, ,die wir in der wissenschaftlichen Moraltheologie
bereits deutlich zu erkennen vermdgen” (294). Auer meint den ganzheitlichen Cha-
rakter, der von selbst Liebe und Begeisterung wecke, den positiven Charakter, der
die Moraltheologie davon erldse, weiterhin Siindenmoral sein zu miissen, den dynami-
schen Charakter, der den Menschen auf die Verantwortung aufmerksam werden
lasse, die er als von Gott Berufener zu iibernehmen habe, und endlich den allgemein
verbindlichen Charakter, der mit dem Gedanken aufriume, als gebe es so etwas wie
eine doppelte Moral. Die beste Interpretation dessen, was Auer als Anliegen der
Moraltheologie angemeldet hat, ist der ,,Versuch eines Systems der Moraltheologie”,
den er seinen Darlegungen angefiigt hat.

2. DaB die innermoraltheologische Diskussion vor zehn Jahren im Grunde noch kon-
servativ war, ergibt sich aus einer Stellungnahme von Josef Georg Ziegler’. Er duflert
allen Ernstes die Vermutung, daf}, nachdem nun mehrere Systementwiirfe vorligen, die
Idealmoral konzipiert werden kénne. Sie sei aufzubauen unter Beriicksichtigung der
drei Prinzipien der Konigsherrschaft Gottes, der Nachfolge Christi und der Liebe.
Indem er freilich mit Josef Fuchs im richtigen Miteinander der verschiedenen Prinzi-
pien den Reichtum, die Schénheit und die Wiirde der christlichen Sittlichkeit am besten
gewahrt glaubt, gibt er tatsichlich den Gedanken an eine einheitlich, d. h. nach einem
Prinzip durchkomponierte Moraltheologie wieder preis. Das Miteinander der Prinzi-
pien als Antwort auf die Frage nach dem System 148t deutlich erkennen, daf die
moraltheologische Diskussion iiber die herkdmmliche Fragestellung hinausgeschritten
ist. Zieglers These, der Wunsch nach einer Erneuerung der Moraltheologie sei, soweit

6 giehe: Franz Bidkle, Grundbegriffe der Moral. Gewissen und Gewissensbildung. Aschaffen-
urg 1966.

70 Siehe: Wilhelm van der Mardk, Grundziige einer christlichen Ethik. Diisseldorf 1967.

7 Siche den Aufsatz: Eine Um- und Neubesetzung der Kardinaltugenden. Ein Versudh, in:
ThGI 55 (1965), 249—260.

7 Anliegen heutiger Moraltheologie, in: ThQ 138 (1958), 275—306; siehe 280.

7 Vgl. dazu: Rudolf Schnackenburg, Die neutestamentliche Sittenlehre in ihrer Eigenart im
Vergleich zu einer natiirlichen Ethik, in: Moraltheologie und Bibel. (Abhandlungen zur
Moraltheologie. Hrg. von J. Stelzenberger. Bd. 6.) Paderborn 1964, 39—69.

7 Gestalt und Gestaltung der Moraltheologie, in: TThZ 71 (1962), 46—55.

74



er berechtigt erscheine, ,,der Erfiillung wesentlich nihergebracht” (53) worden, ist durch
die Entwicklung nicht verifiziert worden.

3. Jedenfalls hielt es Gustav Ermecke im Jahre 1963 angesichts des Unbeteiligtseins
der Moraltheologen an der Losung schwerer und schwierigster Moralprobleme fiir
dringend notwendig, sich iiber ,,Die Katholische Moraltheologie im Wandel der Gegen-
wart”“® erneut Gedanken zu machen. Eine Reform der Moraltheologie, so betont
Ermedke, ist unzureichend und im Ansatz bereits verfehlt, solange ,, das Problem der
Reform in sich selbst noch nicht mit geniigender methodischer Griindlichkeit in ihrem
Inhalt und ihren Zielen und Moglichkeiten (also auch Chancen!) untersucht worden
ist. Es reicht daher nicht aus, so gut und richtig das auch im einzelnen gemeint ist,
von der Moraltheologie heute z. B. einfach zu verlangen, sich mehr als in den letzten
Zeiten an der Hl. Schrift zu orientieren und aszetische, apostolische, pastorale, ver-
kiindigungsnahe Dynamik zu entfalten oder alte ,Ladenhiiter, d. h. ,iiberholte’, ge-
schichtlich veraltete Problemlésungen oder Normbegriindungen aufzugeben oder mehr
konkrete Imperative des sittlichen Handelns aufler den allgemeinen Prinzipien heraus-
zustellen usw” (394 f). Ermecke sucht das Problem der Erneuerung tiefer anzugehen,
und zwar dadurch, daf8 er die Forderung nach Erneuerung in historischer und syste-
matischer Hinsicht betrachtet und sie iiberdies noch mit Einzelproblemen der Erneue-
rung konfrontiert. Der Autor sucht die Entwicklungsphase zu bestimmen, in der sich
das moraltheologische Denken heute befindet. ,Heute stehen wir”, so urteilt er,
,offenbar mitten in einer Wende, und zwar in der ersten Phase der 4. Periode der
Geschichte der Moraltheologie: Wiederum erfolgt nach den grofartigen Erfolgen der
spekulativen Moraltheologie in unserem Jahrhundert. .. eine Hinwendung zum Posi-
tiven im Offenbarungswort Gottes und im konkreten Anruf Gottes im Heute von
Kirche und Welt...nachdem offenbar die voraufgegangene spekulative Phase ihren
Hohepunkt erreicht hatte...” (351). Ermecke trifft diese Feststellung aber keineswegs
nur, um die entsprechenden Desiderate fiir die Erneuerung der Moraltheologie anzu-
melden. Mindestens ebenso wichtig ist ihm die auf den Gedanken von der feststell-
baren Rhythmik in der Geschichte der Moraltheologie sich griindende Bemerkung,
da wohl der Tag nicht mehr allzu ferne sei, da die Moraltheologie wieder zur Speku-
lation zuriickkehre.

In systematischer Hinsicht betrachtet, gibt die Ereuerung der Moraltheologie Ermecke
Anla zur Warnung vor einem ,,unkirchlichen und offenbarungsfremden Biblizismus”
und einem ,gefihrlichen situationsethischen Relativismus” (353). Die Erneuerungs-
bewegung fithre nur dann zu einer Erneuerung, wenn der unentbehrliche Untergrund
jeder Moraltheologie beachtet werde. Es besteht kein Zweifel, da in dieser Hinsicht
die eigentliche Arbeit erst noch geleistet werden muf. Der Optimismus des von
Ermedke mehrfach zustimmend zitierten E. Hirschbrich™ ist unbegriindet. Die unge-
16sten Probleme heben bereits an mit der Tatsache, ,,da8 einheitliche Antworten feh-
len auf die fundamentalen Fragen: Uberwiegt in der Moraltheologie das Normative . . .
oder das Deskriptiv-Faktische . . . ? Hat sie ihr wissenschaftliches Ziel zunichst in sich
selbst, d. h. in der Erforschung der sittlichen Wahrheit, oder muf8 sie primir den Be-
diirfnissen der jeweiligen Verkiindigung dienen?...” (355). Das Fragen verschirft
sich noch, wenn das Problem angegangen wird, das Auer das ontologische Anliegen
genannt hat. Und die Fragen fordern schlieBlich die gesamte Theologie heraus, wenn
die Diskussion bei der Verhiltnisbestimmung von Natur und Ubernatur des Sittlichen
angelangt.

4. Steht Ermecke den Erneuerungsbestrebungen der Moraltheologie im Sinn eines Trends
hin zur christlichen Ethik aus sehr beachtenswerten Griinden verhalten gegeniiber, so muf

7 In: ThGI 53 (1963), 348—366.

78 Die Entwicklung der Moraltheologie im deutschen Sprachraum seit der Jahrhundertwende.
Klosterneuburg 1959.

75



die Reserve, wie sie aus dem Aufsatz von Jordanus Kunifi¢ OP mit dem Thema ,Theologia
moralis renovanda. Animadversiones””™ zu Tage tritt, als Kuriosum bezeichnet werden.
Selbstverstindlich wird niemand dem Autor dieses Aufsatzes das Recht streitig machen,
auf Gefahren hinzuweisen, in die die gegenwirtig diskutierte Erneuerung der Moraltheologie
hineingeraten kénnte. Auch wird niemand daran Anstof nehmen, daf Kunitié seine eigene
Methode zu rechtfertigen sucht. Endlich wird man es auch noch ertragen, daf der gegeniiber
allen Neuerungsbestrebungen skeptisch eingestellte Autor seine Aufgeschlossenheit fiir neue
moraltheologische Anliegen unterstreicht. DaB aber Kunitié die verschiedenen Bemiihun-
gen um eine Erneuerung der Moraltheologie, ganz gleich, wie sie heifen mogen, mit
seiner Etikette versieht, um dann namens dieser Etikette gegen sie zu argumentieren und sie
mit zynischen Bemerkungen abzutun, daf er, anders ausgedriickt, sich nicht die geringste
Miihe macht, das Anliegen einer christozentrisch ausgerichteten oder responsorisch struktu-
rierten Moraltheologie iiberhaupt adiquat in den Blik zu bekommen, daB er auf Thomas
von Aquin schwort, aber alle jene Aussagen des Aquinaten unberiicksichtigt 148t, die sehr
wohl dazu beitragen kénnten, die moderne moraltheologische Problematik verantwortlich
weiterzudenken, das alles ist Grund genug, sich mit seinen Gedanken nicht weiter aus-
einanderzusetzen. Im Grunde will der Autor auch keine Auseinandersetzung. Denn die Pro-
bleme sind ja schon alle gelsst. Was zu sagen ist, ist rasch gesagt. Denn: ,Methodus theolo-
giae moralis procedit a fine ad media, a causa ad effectum, a principiis ad conclusiones in
concreto, quod constat ex ipsa natura syllogismi deductivi, v. gr. dicimus: virtus est
laudanda-castitas est virtus-castitas est laudanda” (312). Hat man die Auffiihrungen Kuni-
&ié gelesen, dann versteht man, warum der von Ermecke zitierte Dogmatiker fragen
konnte: ,,Gibt es eigentlich kein Gift fiir die Moraltheologen?™?”

5. In diesem Zusammenhang muff noch auf zwei Aufsitze hingewiesen werden, die
die Frage nach dem wissenschaftlichen Charakter der Moraltheologie ausdriicklich
aufwerfen. Arthur Fridolin Utz beschiftigt sich mit dem Thema ,,Die Wissenschaft
vom Sittlichen”?%, Johannes Kraus nimmt Stellung zu der Frage nach der Wissenschaft-
lichkeit der Moraltheologie®®.

a) Utz stellt sich die Frage, welche wissenschaftliche Methode anzuwenden sei, um
das sittliche Phinomen in den Griff zu bekommen. Zu diesem Zweck geht er aus von
der Erfahrung und bestimmt das Sittliche als den in unserer Vernunft sich manifestie-
renden absoluten Imperativ, das Gute zu tun und das Bdse zu meiden. Mit diesem
Naturereignis, so betont Utz, haben wir uns abzufinden. ,Was wir tun konnen, ist
einzig zu versuchen, seine Herkunft zu erkliren und grundsitzlich zu iiberlegen, wie
wir diesen absoluten Imperativ weiterfithren in die konkrete Wirklichkeit, d. h. wie
wir die Erfiillung des Imperativs in der je und je gegebenen Situation erreichen (5).

Utz gibt zu, daB sich die Moraltheologen in der Vergangenheit die Beantwortung der
Frage nach der Methode, mit der das Sittliche erfaBt werde, zu leicht gemacht haben,
und versucht aufzuweisen, daB ,das Wissen um die sittliche Bewandtnis unseres Wesens...
das Ergebnis unserer eigenen inneren Erfahrung, d. h. unseres Erlebens” (9) ist. Er kritisiert
von dieser Erkenntnis aus die scholastischen Handbiicher der Ethik, die diese auf das
Axiom ,Ens et bonum convertuntur” gegriindet haben. Dieses Axiom ist deswegen nicht
ausreichend, weil die Bestimmung des konkreten Guten, zu dem der Imperativ, das Gute
zu tun und das Bése zu meiden, uns auffordert, nicht mehr Sache des natiirlichen habitus
der Vernunft ist. ,Erstrebenswert ist etwas nicht, weil es seiend ist, sondern weil es im
korrekten NormenprozeB, angefangen vom apriorischen Imperativ bis in seine konkrete
Ausgestaltung, als erstrebenswert erstellt worden ist” (15). Das ethische Problem besteht
also darin, daf die Vernunft vom Erstrebensméglichen zu dem zu Erstrebenden gelangt.
Ohne Inanspruchnahme des allerdings von der kultur- und moralsoziologischen Wertewelt
bestimmten Wertempfindens und Wertimperativs ist dieser Weg vom Erstrebensmdglichen
zum zu Erstrebenden nicht zuriickzulegen. Damit ist aber nicht gesagt, daf8 dieses Wertfiihlen
oder Wertempfinden nicht als echtes Wertwissen angesehen werden diirfte. Das Wertfiihlen
ist Wertwissen, sofern es sich als korrekter Normenproze vollzieht. Es ist gewif8 zu begrii-
fen, daB sich Utz von der Auffassung seines Ordensbruders Kuni¢i¢ zu distanzieren sucht,
der auf dem Weg des logischen SchluBverfahrens zu ethischen und moraltheologischen Sitzen

77 In: FZThPh 10 (1963), 290—315.

8 Siehe den Aufsatz: Die katholische Moraltheologie im Wandel der Gegenwart, in: ThGI 53
(1963), 348.

7 In: FZThPh 13/14 (1966/67), 3—22.

8 Um die Wissenschaftlichkeit der Moraltheologie, in FZThPh 13/14 (1966/67), 23—46.

76

Ce



gelangt; aber anderseits kann nicht verschwiegen werden, da der korrekte NormenprozeS,
von dem Utz redet, nichts anderes ist als ein verlingertes, iiber alle sittlichen ,Instanzen”
sich erstreckendes SchluBverfahren. So wie einstens Augustinus das Schone mit Hilfe ver-
standesmifiger Kategorien fiir den rationalen Zugriff pripariert hat, so kann die schola-
stische Methode in der Moraltheologie nicht davon lassen, das Sittliche schlechthin in das
Koordinatensystem der Rationalitit hineinzuzwingen. Dieser angeblich so unbestechliche
Mafstab der Rationalitit gibt Utz die Zuversicht, daB sich Ideologien aus dem Raum des
Ethischen schlechthin verbannen lassen.

b) Johannes Kraus greift die Frage nach der Wissenschaftlichkeit der Moraltheologie
auf im Hinblick auf die Weisung, die das II. Vatikanische Konzil im Dekret iiber
Priesterbildung vom 28. Oktober 1965, Artikel 16, fiir die Erneuerung der Moral-
theologie gegeben hat. Er geht aus von der Beobachtung, da8 die in dem betreffenden
Abschnitt des Konzilsdekrets zunichst verwendeten Ausdriicke instaurari und renovari
schlieSlich dem Terminus perficere Platz gemacht haben und folgert daraus, daf das
Grundgefiige der seitherigen ,traditionellen’ Moral nach dem Willen und der Meinung
der Kirche seine Geltung behilt und nur innerhalb dieses Grundgefiiges durch neue
Aspekte und tiefere Erfassung eine hohere Vollkommenheit erreicht werden soll” (25).
Kraus beschiiftigt sich, nachdem er sich fiir diese Grundthese entschieden hat, mit
der Funktion des Glaubenszeugnisses und der Vernunfterkenntnis in der Moraltheolo-
gie und endlich mit der Frage, ob die fiir die Moraltheologie geforderte Christozentrik
nicht um des wissenschaftlichen Charakters willen der Theozentrik untergeordnet
werden miisse. In beiden Fillen geht es Kraus im Grunde um nichts anderes als die
von allen Moraltheologen geforderte, aber von jedem anders verstandene und anders
eingeschiitzte Begriindung des Sollens aus dem Sein. Die ganze Verwickeltheit dieses
Problems und dazu der Terminologie, mit deren Hilfe es entfaltet wird, die Inadi-
quatheit also des derzeitigen Fragens, deckt Kraus selber auf, wenn er die Mahnung
ausspricht, da8 die Moraltheologie iiber der Wirklichkeit des Personalen das aufler-
personale Sein der Schépfung nicht vernachlissigen diirfe (vgl. 45), als ob das Personale
noch personal wire, wenn es sich selbstherrlich iiber das, was ist, hinwegsetzt. Man
sieht, wie notwendig der Begriff des Personalen — auch im Interesse der moraltheolo-
gischen Erneuerung — einer Klirung bedarfs!.

6. Auf das falsche Verstiindnis des Personalen und die Gefihrdung, der die Moral-
theologie dadurch ausgesetzt ist, macht B. Hdring verschiedentlich aufmerksam. Der
Begriff ,biblischer Personalismus” freilich ist ein Ungeheuer. Denn das, was als das
Personale in der Bibel zu bezeichnen ist, verdient nicht zu einem ,,Ismus” degradiert
zu werden82. Und auch dieses ist noch anzumerken: Ob Hiring tatsichlich entschlos-
sen ist, den von ihm so genannten biblischen Personalismus in einer neuen Moral-
theologie systematisch fruchtbar werden zu lassen, mu schon angesichts der Tatsache,
dal er die Anwendung empfingnisverhiitender Mittel technischer und chemischer
Art mit der personalen Natur des Menschen fiir vereinbar hilt, wihrend er ein Gleiches
fiir den coitus interruptus nicht annimmt, dahingestellt bleiben8.

Was versteht Hiiring unter dem Personalen? Vertieft man sich in seine Abhandlung , Heutige
Bestrebungen zur Vertiefung und Erneuerung der Moraltheologie”4, so ergibt sich, daf8 der
Begriff der Person und des Personalen trotz der Ausfilhrungen S. 44—46 ungeklirt bleibt.
Es lieBe sich ohne weiteres zeigen, daf das, was Hiring in dem genannten Aufsatz aussagt,
seinem ganzen Gehalt nach auch ohne die Verwendung der Worte Person und personal
ausgesagt werden kénnte. Damit ist schon angedeutet, daB sich Hiring von einer intensiven

81 Vgl. dazu: Helmut Ogiermann, Existenziell, existenzial, personal. Information und Dis-
kussion, in: Scholastik 40 (1965), 321—351.

82 Gjehe: Moraltheologie gestern und heute, in: StdZ 167 (1960/61), 103 ff und: ders., Moral-
verkﬁndiéung nach dem Konzil. (Theologische Brennpunkte. Bd. 3/4.) Bergen-Enkheim
1966, 44 ff.

8% Siehe dazu den Aufsatz: Ehe und Familie in der Welt von heute, in: Theologie der Gegen-
.wart 9 (1966), 13.

8¢ In: Moralverkiindigung nach dem Konzil, 11 ff.

77



Beschiiftigung mit dem Phinomen des Sittlichen und seiner Geltendmachung fiir die Er-
neuerung der Moraltheologie nicht allzu viel verspricht. Man ist geneigt, seine Verdienste
in der Theologisierung der Moraltheologie zu erblicken, aber diese These wiirde nicht unwi-
dersprochen bleiben. Und in der Tat: Hiring selbst charakterisiert seine Moraltheologie als
,die Lehre von der Wesensart christlichen Lebens” (36). Diese Wesensart bewu8t zu machen
und das sittliche Leben des Christen an jenen lebendigen Urgrund zu verweisen, von dem
her es allein moglich ist und zu héchsten Hohen sich emportragen 14flt, ist Hirings grofe
Tat. Die Fruchtbarmachung dieses Anliegens ist noch kaum in Angriff genommen. Hiring
selbst ist der Uberzeugung, daf die Moraltheologie véllig neu geschrieben werden muf.
Nach welchen Gesichtspunkten das zu geschehen hitte, versucht er selber so auszudriik-
ken: ,,...die katholische Moraltheologie von heute (wird) zu zeigen haben, wie der Christ,
der unter dem ,Gesetz der Gnade’ steht, nicht unpersonlichen und lebensfeindlichen Gesetzes-
miichten, sondern dem Spiritus vivificans et rector, dem durch seine Liebe ihn anrufenden
Meister folgt. Dabei ist die gegenseitige Bezogenheit von ,Geistgesetz des Lebens in Chri-
stus Jesus’ und Weisung durch das geschriebene Gesetz deutlicher zu zeigen, als dies in den
Institutiones theologiae moralis der letzten Jahrhunderte geschehen ist” (48). Man kénnte
das, was Haring vor Augen hat, eine charismatische oder auch prophetische Sittlichkeit nen-
nen. Das moraltheologische System, das ihr gerecht werden kénnte, gibt es in der Tat nicht.
Darum mufl die Moraltheologie der Zukunft vielgestaltig sein. Nur die ,Vielzahl verschie-
dener Versuche einer Systematik” lasse die Unergriindlichkeit des Geheimnisses der christli-
chen Moral einigermafBen erahnen (vgl. 48).

Obgleich Hiring die stirkere Beriicksichtigung der ethischen Fragestellung in der
Moraltheologie ablehnt, m&chte er doch, wie er selbst sagt, in einer kiinftigen Moral-
theologie einem wirklichen Personalismus und Existentialismus zum Durchbruch ver-
helfen. Daf8 es Hiring damit ernst ist, soll nicht bezweifelt werden. Es ist jedoch zu
fragen, ob sich bereits mit Forderungen von der Art wie dieser, daf8 die kiinftige
Moraltheologie eindeutiger als bisher unterscheide zwischen den Wesensgesetzen und
den menschlichen Gesetzen und dem sittlich Handelnden so von vorneherein die Grenze
aufzeige, innerhalb der er die Tugend der Epikie betitigen darf (vgl. 30 und 66 f), die
Inbeschlagnahme der Begriffe ,Personalismus’ und ,Existentialismus’ fiir die Moraltheolo-

gie rechtfertigen lasse.

7. Wahrend Hiring dem sittlich Handelnden dadurch einen gréSeren Raum fiir
selbstindige Entscheidungen zuweisen mdchte, da er von einer kiinftigen Moral-
theologie die Klassifizierung der einzelnen sittlichen Forderungen nach theologischen
GewiBheitsgraden verlangt, hat der Erzbischof von Durban, Denis E. Hurley, aus den-
selben Uberlegungen ein neues Moralprinzip zur Diskussion gestellt®. Der Autor
faBt jene Situationen ins Auge, in denen ein Widerspruch besteht zwischen einer Pflicht
und einem Recht, und wirft die Frage auf, ob nicht die Verpflichtung aufhért, wenn
die Ausiibung eines angemessenen Rechts die Erfiillung der Verpflichtung ausschlieBt.
Mit dem Aufhéren der Verpflichtung ist gemeint, daf der vom Sittengesetz verbotene
actus in se malus, dessen Setzung die Ausiibung des Rechts verlangt, fiir diesen
bestimmten Fall nicht nur erlaubt wire, sondern zugleich auch den Charakter des
In-sich-Bosen verlieren wiirde. Hurley stellt ganz zurecht die These auf, daf das
Prinzip des iibergeordneten Rechts, wie er das neue Moralprinzip kurz bezeichnet,
iiberhaupt eine Neufassung des Begriffes des actus in se malus nahelegen wiirde.
»Eine menschliche Handlung”, so urteilt er, ,ist nur dann in sich bése, wenn die
Verpflichtung, sich ihrer zu enthalten, durch kein Recht begrenzt werden kann,
wie etwa Gottesldsterung oder unnatiirliche Laster” (135). — Zweifellos ist es dringend
notig, den Begriff des actus in se malus auf seine Adidquatheit hin zu iiberpriifen.
Die gesamte moraltheologische Diskussion der modernen Eheproblematik wiirde még-
licherweise davon profitieren. Insofern schon ist der Vorschlag des Erzbischofs von
Durban beachtenswert. Er verdient aber auch insofern iiberlegt zu werden, als der
Begriff des angemessenen Rechtes, der den Angelpunkt des neuen Moralprinzips dar-
stellt, tatsichlich nichts anderes meint als die norma recti des Dillinger Moralprofessors

8 Ein neues Moralprinzip, wenn Recht und Pflicht sich widersprechen, in: Orientierung 31
(1967), 134—136.

78



Christoph Rassler, der mit diesem Prinzip in den Probabilistenstreit den MafBstab des
gesunden Menschenverstandes hineingetragen hat.

8. Den wohl bedeutendsten Beitrag in der moraltheologischen Diskussion der Gegen-
wart stellt die von Rudolf Hofmann verfaite ,Moraltheologische Erkenntnis- und
Methodenlehre’8® dar. Sie verdient dieses Pridikat, weil sie in allen ihren Teilen eine
wohltuende Niichternheit und Sachlichkeit erkennen li8t. Nur auf folgendes sei hier
hingewiesen,

a) R. Hofmann trigt dem notwendig theologischen Charakter einer christlichen Sitten-
lehre einerseits und dem Phinomen des Sittlichen, an dem sich das Fragen der philo-
sophischen Ethik entziindet, anderseits von vornherein dadurch Rechnung, dag er die
Moraltheologie an die Frage des durch die Botschaft des Evangeliums getroffenen,
also auch sittlich herausgeforderten Menschen verweist: Was sollen wir tun? Diese
Frage, nur aus einer ganz bestimmten Situation zu verstehen, erdffnet sogleich den
theologischen Horizont in allen seinen Tiefendimensionen, und es ist nicht notwendig,
den christozentrischen Charakter der Moraltheologie durch ihre sakramentale Ausrich-
tung und diese wiederum durch ein anderes Moment des Christlichen zu erklédren.
Diese Frage 148t auch keinen Zweifel dariiber, daB christliche Sittlichkeit den Menschen
selbst beansprucht.

b) Denn die Instanz, der der Mensch verpflichtet ist, ist der personliche Wille
Gottes. , Mit seiner Hinwendung zum Menschen beansprucht Gott die Daseinserfiil-
lung des vernunftbegabten Geschopfes in demiitigem Gehorsam. In formeller Hin-
sicht bedeutet das fiir den Menschen absolute und totale Verpflichtung zu freier, ver-
antwortlicher Verwirklichung seines eigenen Wesens und der ihm von Gott gegebenen
Moglichkeiten. Dementsprechend ist das Verstindnis der christlichen Sittlichkeit hin-
sichtlich des zentralen ethischen Problemkreises der sittlichen Autonomie zu erarbei-
ten” (91). Fiir ein legalistisches und vergegenstindlichendes Denken ist damit in
der Moraltheologie kein Platz mehr. Hofmann bezeichnet ,die Beachtung der viel-
fachen personalen Wesensmomente im Verstindnis der christlichen Sittlichkeit” als
wichtige Forderung der Neubesinnung. , Die Folgerungen, die sich aus dieser Aufgabe
fiir den allgemeinen und speziellen Teil der Moraltheologie ergeben, sind noch nicht
abzusehen” (111).

¢) R. Hofmann weif, daf die Moraltheologie als Summe oder als System materialer
sittlicher Sdtze ein sehr komplexes Gebilde ist, an dessen Erstellung keineswegs nur
der Theologe beteiligt ist. Es ist kein Zufall, da der Autor fiir die Behandlung des
Themas ,,Die Quellen der moraltheologischen Erkenntnis” 60 Buchseiten benétigt.
Die Quellenfrage wird bei Hofmann wirklich als Frage behandelt.

d) Wegen der umfassenden Problematik, die die Moraltheologie zu bewiltigen hat,
warnt Hofmann vor einem Methodenmonismus und zogert nicht, zugleich auch auf
die Grenze jeder Systematik hinzuweisen, obwohl er weif}, da@ keine Moraltheologie
im Interesse der konkreten sittlichen Entscheidung auf die systematische Entfaltung
des Lehrstoffes verzichten kann.

e) Hofmann pléddiert schlieBlich, um die Eigenart christlicher Sittlichkeit zur Geltung
bringen zu kénnen, fiir die Nachfolge Jesu als Grundprinzip der Moraltheologie. Was
fiir dieses Grundprinzip spricht, sagt er mit eigenen Worten so: ,,Gerade die Nachfolge
enthilt, wie kaum eine andere Grundidee der christlichen Sittlichkeit, die ganze Unmit-
telbarkeit und Lebendigkeit, die vollpersonale Erfassung von gottlichem Anspruch und
menschlicher Antwort und auch die Richtung auf den ganzen Umkreis christlicher
Existenz” (251).

8 In der Reihe: Handbuch der Moraltheologie. Bd. 7. Miinchen 1963.

79



f) Der moraltheologische Horizont, den Hofmann abschreitet, ist so weit und so
befruchtend, da er von den Vorschligen, die sonst zur Erneuerung der Moraltheolo-
gie beigebracht worden sind, nicht eingeholt wird. Es ist Raum fiir die Forderungen,
die die Exegeten an die Moraltheologie stellen, dal sie nimlich religiés-responsorisch,
christozentisch, auf der Gnade aufbauend und endlich heilsgeschichtlich-eschatolo-
gisch sein miisse®?, es gibt Ankniipfungspunkte fiir die Idee der eschatologischen Tu-
genden®®, die wie kein anderer Gedanke die traditionelle Moraltheologie in Richtung
auf eine christliche Ethik in Bewegung zu bringen in der Lage sind, es ist Platz fiir
die dringend notwendige Unterscheidung zwischen der Primdr- und Sekundirtugend
des Gehorsams, — nur fiir Phantastereien (auch solche mit biblischer Verbrimung)
und Einseitigkeiten ist in der moraltheologischen Erkenntnis- und Methodenlehre
Hofmanns kein Platz.

Die stirkere Respektierung der Menschperson und ihrer Wiirde ist es, die die
Moraltheologie in Richtung auf das, was man christliche Ethik nennen kénnte, in
Bewegung gebracht hat und in Bewegung hilt. Man mag gegen eine christliche Ethik
berechtigte Bedenken anmelden®?, weil sie auf eine Verkiirzung des theologischen
Charakters der Moraltheclogie, wie es scheint, notwendig hinausliuft, man kann
aber nicht leugnen, daB eine stirkere Betonung des ethischen Elements in der Moral-
theologie diese vor dem Eindringen von Ideologien bewahren kénnte®. Im iibrigen
konnte eine Besinnung auf den theologischen Charakter der Moraltheologie den Be-
weis dafiir erbringen, da8 eine intensivere Orientierung der Moraltheologie am sittli-

chen Subjekt keine theologische Verarmung des moraltheologischen Fragens bedeu-
ten muf.

87 Vgl. R. Schnadkenburg, Die neutestamentliche Sittenlehre in ihrer Eigenart im Vergleich
zu einer natiirlichen Ethik, in: Moraltheologie und Bibel. (Abhandlungen zur Moral-
theologie. Hrg. von J. Stelzenberger. Bd. 6.) Paderborn 1964, 39—69.

88 Siehe dazu: E. Neuhdiusler, Anspruch und Antwort Gottes. Diisseldorf 1962.

8 Vgl. R. Egenter, Dietrich von Hildebrands ,Christliche Ethik”, in: MThZ 12 (1961),
145-153.

% Siehe dazu: R. Egenter und P. Matussek Ideologie, Glaube und Gewissen. Miinchen-
Ziirich 1965.

80



PETER GRADAUER
Roémische Erlisse und Entscheidungen

Kardiniile

Gegen Ende des Monats Mai 1967 wurden die Namen von 27 Erzbischéfen und
Bischofen der katholischen Kirche bekannt, die von Paul VI. als neue Kardinile aus-
ersehen wurden. Damit sollte das Heilige Kollegium auf die bisher gréfe Zahl von
120 Mitgliedern erweitert werden. Von den Neuernannten sind zwdlf Italiener, drei
Franzosen, vier Nordamerikaner und je einer aus Argentinien, Bolivien, Monaco, den
Niederlanden, Indonesien, Polen und der Schweiz. Die grifite nationale Gruppe im
erweiterten Kardinalskollegium bleiben die Italiener mit 37. Frankreich ist mit zehn
und die USA mit neun Mitgliedern vertreten. Unter den neuen Kardinilen befinden
sich der Berliner Erzbischof Bengsch, der Pariser Erzbischof Veuillot und zahlreiche
Angehorige der romischen Kurie, wie der stellvertretende Staatssekretdr fiir ordent-
liche Angelegenheiten Dell’Acqua, der frithere Konzilsgeneralsekretir. Felici und der
Franzose Garrone, Proprifekt der Seminar-Kongregation, neben dem Briten Brennan.
Besonderes Interesse wurde der Erhebung des 47jihrigen Erzbischofs von Krakau,
Wojtyla, zum Kardinal entgegengebracht. Am 26. Juni 1967 fand das geheime
Konsistorium mit der eigentlichen Ernennung der Kardinile statt und zwei Tage
spiter, am 28. Juni, in der Sixtinischen Kapelle das sog. halbéffentliche Konsistorium,
in dessen Verlauf der Papst 24 neuen Kardindlen das rote Birett aufsetzte. Die
iibrigen drei Kardinile, die Apostolischen Nuntien in Italien, Spanien und Portugal,
erhielten nach altem Brauch das Birett aus der Hand des betreffenden Staatsober-
hauptes. Den Abschluf der Zeremonien der Kardinalskreierung bildete die Ring-
iiberreichung im Rahmen eines feierlichen Hochamtes in Konzelebration auf dem
Platz vor der Peterskirche am Feste der Apostelfiirsten. Die Zahl der Mitglieder des
Hl. Kollegiums ist inzwischen, nach dem Tod der Kardinile Tien und Cardijn, auf
118 gesunken.

In den Ansprachen zu den genannten Zeremonien nahm Paul VI. zu einigen Fragen
Stellung, die seit AbschluB des Konzils im Hinblik auf die Kardinile und die
romische Kurie laut geworden waren. Zunichst zeigte er auf, wie sich schon die
letzten Pipste um das Kardinalskollegium bemiiht haben. So hat Pius XII. am
18. Februar 1946 mit der Ernennung von 32 Kardinilen aus allen fiinf Erdteilen,
der hochsten Zahl von neuen Kandidaten, welche die Geschichte bisher kennt, dem
HI. Kollegium den Charakter der Ubernationalitit gegeben. Johannes XXIII. hat dann
die bis dahin geltende Héchstzahl von 70 Kardinilen iiberschritten, um auch Vertreter
aus jenen Gebieten, in die erst vor kurzer Zeit der katholische Glaube gebracht wurde,
berufen zu konnen. Er hat 1961 auch das Optionsrecht auf die suburbikarischen
Bistiimer abgeschafft, die an der rémischen Kurie residierenden Kardinalbischéfe von
der direkten Leitung der suburbikarischen Sitze entbunden und bestimmt, daf alle
Kardinile die Bischofsweihe haben miissen. Er selber, fithrte Paul VI. aus, habe die
Patriarchen der Ostkirchen in das Kardinalskollegium aufgenommen, neue Bestim-
mungen fiir die Wahl des Kardinaldekans erlassen und die Zahl der Kardinile
neuerdings erhsht. Er habe im Sinn, die duBeren Formen sowohl der Kleidung als
auch der sonstigen Aufmachung etwas zu vereinfachen, ohne die Wiirde des Kardinalats
schmilern zu wollen. Sodann sprach der Papst iiber Natur und Funktion des
Hl. Kollegiums und ging auf die Meinungen ein, die besonders nach der Errichtung
der Bischofssynode iiber die Zukunft des Kardinalskollegiums geduflert worden waren.
Es wurde der Wunsch ausgesprochen, es aufzulésen oder doch seine Bedeutung und
Funktion einzuschrinken. Das Kardinalskollegium sei eine iiberfliissige Institution
kirchlichen Rechtes und komme nicht direkt aus der géttlichen Stiftung der Kirche.
Die Mitgliedschaft im Hl. Kollegium solle zeitlich beschrinkt und mit einem bestimm-

6 81



ten Amte verbunden sein. Dazu stellte der Papst fest: Er habe keinen Grund, von der
Disziplin seiner Vorgiinger abzugehen. Die vielfiltigen Erfordernisse der Kirche lassen
es ratsam erscheinen, die Funktion erneut zu bekriftigen, die das Kirchenrecht bisher
dem Hl. Kollegium zugeteilt hat, und die {iberaus niitzlichen Dienste der einzelnen
Kardinile wie auch des Kardinalskollegiums als einer wahren und echten Vereinigung
in noch weiterem Mafle und systematischer anzuspornen. Die Aufgabe des Kardinals-
kollegiums ist wirklich heilig und beriihrt zutiefst die Kirche, denn diese besteht in
der Zusammenarbeit mit dem Papst in der Leitung der Gesamtkirche. Da die
Kardinile die Fiille des Priestertums empfangen haben, sind sie zugleich Mitglieder
des Bischofskollegiums und treten gleichzeitig in eine ganz enge Beziehung zum
Primat des rémischen Papstes; ihnen obliegt gemif dem Kirchenrecht die Wahl des
Nachfolgers Petri in der Leitung der Kirche. Diese Amtshandlung ist duflerst heikel
und von Einfliissen und Gefahren umlauert, die fiir die ganze Kirche schidlich sind,
wenn sie nicht von einem vielkdpfigen Kollegium geschiitzt wird, das gegeniiber
jeder ungebiihrlichen und von auen kommenden Einmischung immun und sicher ist.

Damit ist entschieden, dafl die Papstwahl auch kiinftig Sache der Kardinile sein und
bleiben wird. Die neu geschaffene Institution der Bischofssynode wird der Funktion
und Bedeutung des Kardinalskollegiums keinen Abbruch tun. Im Zuge der vom Papst
ausgesprochenen Vereinfachung wird der rote Hut zwar weiterhin Symbol der
Kardinalswiirde bleiben, jedoch bei der Zeremonie der Kardinalserhebung nicht mehr
verlichen werden. Die dem Weltklerus entstammenden Kardinile werden sich duflerlich
nicht mehr von jenen unterscheiden, die einer Ordensgemeinschaft angehéren. Die
Kardiniile tragen als Zeichen ihres Amtes kiinftig nur noch die ,Cappa magna”,
einen weiten Mantel mit langer Schleppe, die jedoch nicht mehr entfaltet werden soll,
und einen Ferraiolo, beide in roter Seide. Abgeschafft werden die bei &ffentlichen
Auftritten der Kardinile vorgesehenen héfischen Begleitpersonen; allein ein Sekretir
begleitet den Kardinal.

(AAS, LIX, 1967, 705—763)

Kurienreform

Die vom II. Vatikanischen Konzil gewiinschte und vom Papst vor vier Jahren
angekiindigte Reform der rémischen Kurie ist in das Stadium der Verwirklichung
getreten: am 15. August 1967 erlie Paul VI. die Apostolische Konstitution ,, Regimini
Ecclesiae universae”. Sie tritt am 1. Jinner 1968 in Kraft.

Diese Reform der Kurie ist nicht die erste in der Kirchen- und Papstgeschichte. Die
Strukturen der kurialen Amter gehen im wesentlichen auf Sixtus V. und seine
Apostolische Konstitution ,Immensa Aeterni Dei” vom 22. Jinner 1588 zuriick. Auf
dieser aufbauend, nahm Pius X. durch die Konstitution ,Sapienti consilio” am
29. Juni 1908 die letzte groSe Reform vor. Mit nur geringen Anderungen ging diese
Reform in den Codex Iuris Canonici ein. Unter den nachfolgenden Pépsten erfolgten
nur kleine Anderungen. Die vorliegende grundlegende Neuerung in der Organisation
der Curia Romana wurde von Paul VI. vorweg verkiindet in dem Motuproprio
,/Pro comperto sane” vom 6. August 1967: kiinftig sollen je sieben residierende
Bischéfe zu Mitgliedern einer jeden Kongregation berufen werden; sie sollen an der
Plenarsitzung ihrer Kongregation teilnehmen, die in der Regel einmal im Jahr statt-
finden wird und auf der nach Mébglichkeit Fragen von grundsitzlicher Bedeutung zu
behandeln sind. Diese personale Erweiterung soll dazu dienen, daf dem Papst die
Sorgen und Anliegen aller Kirchen besser bekannt werden.

Die wichtigsten Neuerungen der Apostolischen Konstitution sind folgende: Das bisher
in drei Sektionen gegliederte Staatssekretariat wird in ein ,Staats- oder pipstliches
Sekretariat” und in einen ,Rat fiir die &ffentlichen Angelegenheiten”, also eine Art
,AuBenministerium” aufgeteilt. Beide Sekretariate werden von einem Kardinal in

82

43



Personalunion geleitet. Neu geschaffen wurden drei Organe: eine Wirtschaftsprifektur
des Hl. Stuhles, die etwa die Agenden eines staatlichen Finanzministeriums und eines
Rechnungshofes in sich vereinigt, ferner ein Verwaltungsgerichtshof und ein statisti-
sches Biiro.

Die Amtszeit der Ditzesanbischéfe, aber auch der Kardinile und der Sekretire in den
Kongregationen wird auf fiinf Jahre begrenzt, um eine dauernde Verjiingung an der
Spitze zu erreichen; eine Verlingerung der Frist ist jedoch méglich.

Zur Koordinierung der Kurienarbeiten werden kiinftig regelmifige Zusammenkiinfte
der Kardinalprifekten aller Kongregationen, also eine Art ,Ministerrat”, stattfinden.
Den Vorsitz fithrt der Staatssekretir. Der Papst selbst wird in keiner Kongregation
mehr Prifekt sein. Dieses Amt wird nur noch von Kardinilen wahrgenommen. Die
Bezeichnung ,,Pro-Prifekt” ist verschwunden.

Altersgrenze fiir die Kurienmitglieder ist keine angegeben; doch hat schon Johan-
nes XXIII. fiir die Sekretire der Kongregationen ein Héchstalter von 75 Jahren fest-
gesetzt. Zu Konsultoren der Kongregationen kénnen kiinftig auch Laien berufen
werden. Sodann werden die Kompetenzen an den drei papstlichen Gerichtshofen neu
verteilt. Die Rota ist fiir simtliche beim HI. Stuhl anhingigen Ehenichtigkeitsver-
fahren zustindig, auch fiir jene, die frither von der Ostkirchenkongregation oder vom
HI. Offizium behandelt wurden. Nur das Privilegium Paulinum bleibt in der Kompetenz
der Glaubenskongregation. Die Apostolische Signatur fungiert in der Hauptsache als
Kassations- und oberster. Verwaltungsgerichtshof und kiinftig auch als héchstes
Schiedsgericht in Kompetenzstreitigkeiten der anderen Dikasterien. Die Pénitentiarie
als Gerichtshof fiir das forum internum ist allgemein zustindig in AblaBangelegen-
heiten, soweit nicht die Glaubenskongregation kompetent ist. Den Kontakt zwischen
dem HI. Stuhl und den einzelnen Didzesanbischéfen in aller Welt sollen kiinftig die
einzelnen Bischofskonferenzen herstellen.

Das neue Dokument klirt nun endgiiltig auch die Frage, ob die in den vergangenen
Jahren geschaffenen Sekretariate fiir die Einheit der Christen, fiir die Nichtchristen
und fiir die Nicht-Glaubenden (das bekanntlich vom Erzbischof von Wien, Kardinal
Dr. Konig geleitet wird) Organe der Kurie sind. Die Konstitution weist diese
Sekretariate eindeutig als solche Kurienorgane aus. Ebenso gehdren der neu geschaf-
fene Laienrat und die Studienkommission ,fiir Gerechtigkeit und Frieden” der Kurie
an. Der Konstitution wird in absehbarer Zeit eine interne Geschiftsordnung der Kurie
folgen, die ebenfalls am 1. Janner 1968 in Kraft treten soll.

Die Curia Romana wird sich also gemif8 der neuen Regelung ab 1. Jinner 1968 in folgender

Zusammensetzung — unter Anderung mancher Namen — darbieten:

— Staatssekretariat oder papstliches Sekretariat,

— Rat fiir die 6ffentlichen Angelegenheiten der Kirche,

— neun Kongregationen:

. fiir die Glaubenslehre (bis 1965 Hl. Offizium),

fiir die orientalischen Kirchen (bisher: fiir die orientalische Kirche),

. fiir die Bischofe (bisher: Konsistorialkongregation),

fiir die Disziplin der Sakramente,

fiir die Riten,

fiir den Klerus (bisher: Konzilskongregation),

fiir die Ordensleute und die Sikularinstitute (frither: fiir die Ordensleute),

. fiir den katholischen Unterricht (frither: fiir die Seminarien und die wissenschaftlichen

Universitiiten),

. fiir die Evangelisation der Vélker oder die Glaubensverbreitung (frither: fiir die Glau-
bensverbreitung);

— drei Sekretariate:

1. zur Forderung der Einheit der Christen,

2. fiir die Nicht-Christen,

3. fiir die Nicht-Glaubenden;

— zwei ,,ad experimentum” errichtete Organe:

1. Laienrat,

2. pipstliche Studienkommission Justitia et pax;

© SNompwNE

" 83



— drei Gerichtshofe:

1. Apostolische Signatur,

2. Hl. Rémische Rota,

3. Apostolische Ponitentiarie;

— sechs Biiros:

. Apostolische Kanzlei,

. Wirtschaftspréfektur,

. Apostolische Kammer,

. Giiterverwaltung des HI. Stuhles,
S. Priifektur des Apostolischen Palastes,
6. Statistisches Biiro.

In der Konstitution wird neuerdings die Notwendigkeit einer fortschreitenden Inter-
nationalisierung der Kurie betont, damit die katholische Universalitit zum Ausdruck
komme. Schon vor dem Erscheinen des Dokumentes, nidmlich am 17. Mai 1967, wurde
der Bischof von Eichstiitt, Joseph Schriffer, von Papst Paul VI. zum Sekretir der
Kongregation fiir den katholischen Unterricht berufen, die von dem fritheren Koadjutor
von Toulouse, Gabriel Garrone, geleitet wird.

(AAS, LIX, 1967, 881—928; vgl. Herder-Korr. 21. Jg., 10. Heft, 460 £f.)

Antimodernisteneid abgeschafft

Den bischoflichen Ordinariaten ging die Mitteilung zu, daf durch ein Dekret der
Kongregation fiir die Glaubenslehre die ,Professio fidei Tridentina” und der sog.
Antimodernisteneid” fiir die in den canones 1406 bis 1408 CIC vorgesehenen Fille
ersetzt worden sei durch eine kurze Formel, die dem nizino-konstantinopolitanischen
Glaubensbekenntnis angefiigt wird und folgenden Wortlaut hat: Firmiter quoque
amplector et retineo omnia et singula, quae circa doctrinam de fide et moribus ab
Ecclesia sive solemni iudicio definita sive ordinario magisterio adserta ac declarata
sunt, prout ab ipsa proponuntur, praesertim ea quae respiciunt mysterium sanctae
Ecclesiae Christi, eiusque Sacramenta et Missae sacrificium atque Primatum Romani
Pontificis.

Der vielberedete Antimodernisteneid, von Pius X. am 1. September 1910 durch das
Motuproprio ,,Sacrorum antistites” zun#chst allen Seelsorgern, in weiterer Folge allen
Klerikern vor dem Empfang der héheren Weihen und allen, die ein kirchliches Amt
iibernehmen, auferlegt und von Pius XI. auch auf die Professoren der Philosophie und
Theologie an den kirchlichen Lehranstalten und auf die Promovenden zu kirchlichen
akademischen Graden ausgedehnt, hatte die Form eines Glaubensbekenntnisses, in dem
alle jene Irrtiimer zusammengefaft und verworfen wurden, die Pius X. in seinen
Enzykliken ,Lamentabili” vom 3. Juli 1907 und ,Pascendi” vom 1. September 1907
verurteilt hatte.

Ablaf zum ,,Jahr des Glaubens”

Aus Anlafl des ,,Jahres des Glaubens”, das zum Gedachtnis der 1900. Wiederkehr des
Martyriums der Apostel Petrus und Paulus am 22. Februar 1967 verkiindet worden
war, werden folgende geistliche Vorteile gewihrt, beginnend vom 29. Juni 1967 bis
zum gleichen Datum des folgenden Jahres: 1. die Vollmacht fiir jeden Ortsordinarius
— bei dessen Behinderung fiir einen anderen entsprechend zu bezeichnenden Bischof —,
einmal im Jubildiumsjahr den pépstlichen Segen, verbunden mit einem vollkommenen
AblaB, zu spenden; dabei mufl die vorgeschriebene Segensformel verwendet und das
Apostolische Glaubensbekenntnis zu Ehren der Apostel in der Kathedrale oder in einer
anderen Kirche in feierlicher Form gebetet werden; der AblaB wird jenen Gliubigen
zuteil, die nach Beichte und hl. Kommunion auf die Meinung des Hl. Vaters ein
,»Vater unser” und ,Gegriiflet seist du, Maria” oder ein anderes Gebet nach ihrem
frommen Sinn verrichten, dem vorhin genannten Gottesdienst andichtig beiwohnen
und den Segen ehrfiirchtig empfangen;

[ SN SR

84

‘0.



2. ein vollkommener Abla, unter den vorhin genannten Bedingungen von den
Glaubigen zu gewinnen: a) einmal, wenn sie an einem entsprechenden Festtag in
anderen Kirchen und Oratorien in dhnlicher Weise das Glaubensbekenntnis (Credo)
verrichten; b) ebenfalls einmal, wenn sie an einem bestimmten Tag, der unter den
Festtagen ausgewihlt werden kann, zu Hause im Kreise der Familie, am Sitz von
katholischen Vereinen, in Schulen, Werkstitten, in Krankenhidusern und schlieflich
bei Versammlungen und Zusammenkiinften das Glaubensbekenntnis gemeinsam
verrichten.

(Dekret der S. Paenitentiaria Apostolica vom 28. Juni 1967, verdffentlicht am
15. September 1967; AAS, LIX, 1967, 764.)

Breviergebet und Ritus der Messe

In dem Bestreben, das Breviergebet den seelsorglichen Belastungen der Priester gerade
an Sonn- und Feiertagen anzupassen, wurde zunichst bestimmt, daf8 an Tagen erster
und zweiter Klasse, die eine Matutin mit drei Nokturnen haben, nur eine Nokturn
gebetet zu werden brauche. Dabei wurde es dem Ermessen der Priester iiberlassen,
aus den drei Nokturnen eine auszuwihlen, auch bei der Rezitation im Chor oder sonst
in der Gemeinschaft. Den Abschluff bildet immer das ,,Te Deum”. Die Mgglichkeit
der Auswahl gilt auch fiir das Totenoffizium. (II. Instruktion vom 4. Mai 1967, n. 19;
,Notitiae” 1967, 189.) Es blieben jedoch Zweifel bestehen hinsichtlich der Sonntage,
die ja seit der vorhergehenden Brevierreform neun Psalmen, also im Ausmaf von drei
Nokturnen, und dazu drei Lesungen haben. Eine neue Weisung besagt, da auch das
Sonntagsoffizium mit nur drei von den neun Psalmen der Matutin absolviert werden
kann. (,,Notitiae” 1967, 303, Antwort 107.)

Auf eine Anfrage wegen des Schluflsegens der hl. Messe wurde verfiigt, daf bei der
gesungenen Messe (missa cantata) auch der Schluflsegen (Priestersegen) gesungen
werden darf. Es ist dabei die gleiche Melodie zu verwenden, wie sie beim feierlichen
Segen im Pontifikalamt des Bischofs verwendet wird. (,Notitiae” 1967, 300, Antwort
105.) Da nach der schon genannten II. Instruktion (n. 12) eine besondere Art, Daumen
und Zeigefinger zusammenzuhalten, nicht mehr vorgeschrieben ist und etwaige Parti-
kelchen iiber der Patene abgestreift werden konnen, geniigt es auch nach dem Emp-
fang der hl. Kommunion, die Finger iiber dem Kelch von Partikelchen freizumachen.
Die Ablution der Finger kann darum unterlassen werden. (,Notitiae” 1967, 304, Ant-
wort 108.)

85



