log die Kunst des rechten Sagens und Ver-
stehens, eine unpolemische, objektive, klare
und psychologisch angepafite Bezeugung des
eigenen Glaubens ist, dann hat ihn Karrer in
diesem Buch, das er uns iiber das Zweite
Vatikanische Konzil geschenkt hat, zweifel-
los in beispielhafter Weise geiibt.

AKADEMISCHE VERBINDUNG LEONINA,
Vaticanum II. Eine Zusammenfassung der
Konzilsergebnisse mit schematischem Aufrif8
der einzelnen Dokumente. (130.) Paulus-
verlag, Freiburg/Schweiz 1966. Kart. lam.
DM/sfr 6.—.

Theologiestudenten der akademischen Ver-
bindung Leonina legen uns hier ihr Arbeits-
ergebnis an den Konzilstexten vor. Es ist
erfreulich, da sich kiinftige Seelsorger in
gemeinsamer Arbeit der Miihe unterzogen
haben, die Dokumente des Konzils in einem
kurzen Uberblick fiir den einfachen Leser
aufzusdhliisseln und ihm so leichter zugéng-
lich zu machen. Die Herausgeber waren sich
der Grenzen ihrer Arbeit wohl bewuflt. Eine
vertiefte und wissenschaftliche Auseinander-
setzung mit den Ergebnissen des Konzils
miite natiirlich die Entstehungsgeschichte
der einzelnen Dokumente beriicksichtigen.
Auch lassen sich Themen, die aus konkreter
Notwendigkeit in konziliaren Erdrterungen
aufgegriffen werden, nie ungezwungen in
ein System pressen. Es ist darum auch zu
verzeihen, wenn etwa das Dekret iiber die
katholischen Ostkirchen, das zwar einen
durchaus anderen Charakter als etwa die
dogmatische Konstitution iiber die Kirche
hat, mangels einer anderen, besseren Ein-
ordnungsmdglichkeit einfach zu diesem zen-
tralen und grundlegenden Dokumente hinzu-
gefiigt wird. Trotz dieser Grenzen haben
diese Theologiestudenten eine sinnvolle, ja
geradezu notwendige Arbeit geleistet, Der
einfache Leser bedarf zum Zwecke der Uber-
sicht und der Gesamtschau einer solchen
Orientierung an Hand iibersichtlicher Tabel-
len und kurzer Aufrisse.

Der mit Jugend und Vereinsarbeit beschif-
tigte Seelsorger wie Laie wird fiir diese
brauchbare Arbeitsgrundlage dankbar sein.

Bochum Karl Grawehr

PATROLOGIE

KNOCH OTTO, Eigenart und Bedeutung
der Eschatologie im theologischen Aufri
des ersten Clemensbriefes. Eine Auslegungs-
geschichtliche Untersuchung (Theophaneia
17). (483.) Verlag Peter Hanstein, Bonn 1964.
Brosch. DM 42.—, Leinen DM 47.—.

Dieser stattliche und gehaltvolle Band fiigt
sich wiirdig in die angesehene Bonner Theo-
phaneia-Reihe ein. Er bietet mehr, als sein
Titel besagt, und fiihrt die Klemensforschung
auch im allgemeinen weiter. Zustatten kommt
dem Verf. seine Vertrautheit mit der bib-
lischen Exegese. Der Klemensbrief fillt ja

98

noch ins spite ntl Zeitalter. Er ist ,an ent-
scheidender Stelle” Zeuge und Motor Ffiir
den durch das Ausbleiben der baldigen
Parusie bedingten Umschichtungsprozef8 der
christlichen Eschatologie, der die Wiederkunft
des Herrn fernerriickte, ,,wihrend das Leben
der Kirche und des einzelnen Christen mehr
sakramental-ethisch im uneschatologischen
Sinne zeitloser Art bestimmt wird” (28). Um
dies zu beweisen, erértert Knoch die ein-
schldgigen Texte des Schreibens in einem
bewundernswert weitausholenden Verfahren,
dem kaum ein Gesichtspunkt entgeht.

Zunichst wendet er sich den fiir das Ver-
stindnis des Briefes wichtigen Vorfragen zu,
wobei interessante neue Beobachtungen ge-
macht werden. Verf. entscheidet sich mit
guten Griinden fiir die heidenchristliche Her-
kunft von Klemens, der wohl als Gottes-
fiirchtiger der hellenistischen Synagoge zum
Christentum stie. Das Eingreifen Roms in
die korinthische Spaltung trigt ,rechtlich-
sakralen Charakter” (39 £.), analog zum Vor-
gehen Pauli in 1 Kor und in dem Bewuft-
sein, ,da Rom in besonderem Mafe Trige-
rin der unverfilschten apostolischen Norm
christlicher Lehre und dhristlichen Lebens
ist” (41). Als Quelle der Eschatologie des
Klemensbriefes kommt vor allem das (wie
in der hellenistischen Synagoge ethisch aus-
gewertete) AT in Betracht; die (spitjiidisch-
hellenistisch gefirbte) rémische Liturgie be-
einflulte ihn uneschatologisch, wie z. T. auch
die unmittelbare Begegnung mit der helleni-
stischen Umwelt; hinsichtlich der Verwertung
der ntl Uberlieferung ist Verf. im ganzen
(ausgenommen Jak) etwas optimistischer als
der Rezensent, in dessen Ausgabe der Apo-
stolischen Viter der Hinweis auf Schrift-
stellen nicht immer Abhéngigkeit von diesen
besagen will.

Die Eschatologie des Klemensbriefes wird
sodann in einem Abschnitt angegangen, der
,Die Zukiinftigkeit des Heiles” {iberschrie-
ben ist. Damit ist schon Charakteristisches
angedeutet. Das Kommen des Reiches Gottes
wird in dem Schreiben zwar noch als relativ
nahe und jedenfalls als plotzliches Geschehen
erwartet, doch die Naherwartung ist kein
zentraler Gedanke mehr. Das Reich Gottes
ist fiir Klemens eine rein zukiinftige Grofe,
in der Kirche noch nicht anwesend; die
Gegenwart ist nicht eschatologische Endzeit,
sondern nur cdhronologisch letzter Zeit-
abschnitt. (Daraus erklirt sich auch die welt-
offene, positive Stellung zum heidnischen
Staat.) Eine gewisse Dauer des jetzigen
Weltzustandes wird von Klemens als bereits
apostolische Uberlieferung vorausgesetzt, so
daB eine echte Verzbgerungskrise nicht ein-
treten konnte; sie wiirde auch nicht in sein
Weltbild passen. Immerhin bezeugt der Brief
den Kampf gegen den durch die Parusie-
verzogerung entstandenen Zweifel in jener
Ubergangszeit (der auch beim korinthischen
Aufruhr eine gewisse Rolle gespielt haben

s



muf) und dawider die Verzdgerungsapolo-
getik der damaligen Kirche. Der eschatolo-~
gische Glaube aber ist fiir Klemens im
wesentlichen Vergeltungsglaube, nicht mehr
steht, wie besonders bei Paulus, die Nihe
des Herrn in seinem Mittelpunkt. So wird
die Eschatologie von Klemens unter dem
Einflu8 der atl-jiidischen Eschatologie und
des hellenistischen Moralismus der Zeit
niichterner und stark individuell, wie in
2 Petr. Den entscheidenden Inhalt der zu-
kiinftigen Vollendung bildet fiir den Kle-
mensbrief die leibliche Auferstehung, die
gegen den eschatologischen Zweifel verteidigt
wird. Dafl die drei ersten ,Beweise” fiir die
Auferstehung in aufsteigender Tendenz der
leblosen Natur, der Pflanzenwelt und der
Tierwelt entnommen sind, hat auch Knoch
noch nicht beachtet. Gemif3 der Theozentrik
seines heilsgeschichtlichen Denkens ist es fiir
Klemens Gott, nicht Christus, der die Toten
auferwecken wird.

Die Verheilung der kiinftigen Auferstehung
schlieSt auch das kommende Gericht ein.
Doch hat der Gerichtsgedanke bei Klemens
seinen Schwerpunkt nicht so sehr im End-
gericht als im postmortalen Gericht, was
ebenfalls die verinderte eschatologische
Situation bezeugt. Die eschatologische
Christozentrik im NT kommt hier — wie
auch sonst — nur abgeschwiicht zum Aus-
drudk. Das religits-sittliche Verhalten im
Diesseits bestimmt das Los im Jenseits. Zu-
gleich ist der richtende Gott dem Menschen
aber auch im irdischen Leben nahe. Gewif8
weif Klemens noch von der wesenhaften
Zusammengehdrigkeit von eschatologischer
Erwartung und Ethos; doch wird diese
Zusammengehdrigkeit nicht unmittelbar dy-
namisch entfaltet, sondern ist nur von mittel-
barer und apologetischer Bedeutung (221 f.).
Auch hier hat atl-hellenistischer Einfluf das
BewufStsein von der neuen eschatologischen
Existenz in Christus zuriidkgedringt, wie an
Beispielen der klementinischen Auffassung
von christlichen Grundhaltungen gezeigt
wird. Denn das Christusgeschehen hat im
Geschichtsbild von Klemens nur die dienende
Funktion der Vollendung der Schopfung. Dies
wirkt sich auch in den Vorstellungen von
der schon gegebenen Gegenwirtigkeit des
Heiles, die bis zu einem gewissen Grad und
auf Bewdhrung hin bejaht wird, aus. Mittle-
rin des Heiles ist die Kirche. Sie ist durch
Christus und den vollendenden Geist die
Heilsgemeinde, das auserwihlte Volk der
geschichtlichen Endzeit. Als Hauptfrucht des
Geistes in der Zeit der Kirche wird die
demiitige Liebe (im Rahmen der kirchlichen
Ordnung) genannt.

Abschliefend und zusammenfassend umreifit
Knoch noch einmal die heilsgeschichtliche
Konzeption des Klemensbriefes. Es gibt flir
diesen nur den einen gegenwirtigen Aon,
keinen zweiten. Der eine Aon aber ist die
Zeit des voranschreitenden Heilswillens Got-

e

tes; er zerfillt in zwei Stufen, wobei die
zweite durch die Sintflut eingeleitet wurde
und in Christus, dem zweiten Noe, relativ
Héhepunkt und Vollendung fand. Dabei
interpretierte Klemens bereits das AT christ-
lich. Denn der Herr der Welt und der Heils-
geschichte ist Gott, ihr Begriinder und ihr
eigentlicher Vollender; die Rolle Christi er-
scheint verkiirzt, die ErlSsung ist nur die
Vollendung der Schdpfung. Noch einmal
tritt der atl-spatjiidisch-hellenistische Ein-
fluB, aber auch die heidenchristliche Herkunft
von Klemens und die Thematik der ur-
christlichen Missionspredigt vor Heiden zu-
tage. Clemens Romanus war qualifizierter
Apostolischer Vater. (Knoch hat diesen Be-
griff zu weit gefaflt und sogar den Diognet-
brief eingeschlossen.) Dennoch war trotz sehr
wesentlicher, richtiger Aussagen auch sein
eschatologisches Erkennen Stiidkwerk; es
waren Teilaspekte der vollen dhristlichen
Wahrheit unter Verkennung anderer Ge-
sichtspunkte, die vor ihm schon in ntl
Schriften niedergelegt waren. (Allerdings gab
es damals noch keinen ntl Kanon, konnte
ihn noch nicht geben.) Eine Verschiebung
von Akzenten war freilich auch durch das
bisherige Ausbleiben der Parusie bedingt. —
So ist die Untersuchung von Knoch, auch
wenn sie manchmal etwas in die Breite
geriet, ein sehr aufschluBreicher und an-
regender Beitrag zur rémischen Theologie
am Ausgang des ersten Jahrhunderts.

KRAFT HEINRICH, Kirchenviterlexikon.
(509.) Kosel-Verlag, Miinchen 1966. Leinen
DM 25.—.

Die vierbindige Koselsche Auswahl wvon
Texten der Kirchenviter (besorgt von A.
Heilmann und H. Kraft) wird durch einen
fiinften Band abgeschlossen, der ein Kirchen-
viterlexikon und Register enthilt. Gleich-
zeitig gab der Verlag das von Heinrich Kraft
bearbeitete Kirchenviterlexikon gesondert
heraus. Der bekannte Kieler Patrologe trat
damit in die Spuren von Hieronymus. Wie
dessen Schriftstellerkatalog De viris illustri-
bus eine fiir seine Zeit und auf Jahrhunderte
dankenswerte Leistung war, so verdient die-
ses Lexikon die Anerkennung der Gegenwart.
Wenn Hieronymus 135 Autoren aufzihlte,
so bietet Kraft iiber 700 Titel. Angefiihrt
werden auch Schriftsteller, von denen nicht
mehr als der Name auf uns gekommen ist
(z. B. Acilius Severus) und ,Haretiker” (wie
schon bei Hieronymus). Die wichtigen Funde
von Nag-Hammadi sind berlicksichtigt. Es
finden sich auch zusammenfassende Artikel,
wie iiber die Apologeten, den Dreikapitel-
streit, den Modalismus, Monarchianismus,
Monophysitismus, die Naassener, die Sep-
tuaginta; der Gnostizismus allgemein fehlt.
Vermifit werden auch Stichworte, wie Anti-
montanistischer Anonymus, Martyrerakten,
Praxeas.

Man kann den Ausfithrungen Krafts zu den

99



