Gewissen sind alle Menschen verbunden im Suchen nach der Wahrheit und zur wahr-
heitsgemiien Lésung der vielen Probleme®4,

Die Kirche ist sich der Verpflichtung bewuft, dal sie zur Verwirklichung der Mensch-
heitsfamilie in besonderer Weise mitzuwirken hat. Sie kann und muf es im Auftrag
und im Geiste Christi tun, der niemand ausschlieBt, mag er sich zu ihm bekennen
oder nicht. Sie wendet sich deshalb an alle, ob sie Christen oder Nicht-Christen,
Glaubende oder Nicht-Glaubende sind. Sie bietet thre moralische Hilfe an, damit der
duBere Zusammenschlu8 zur inneren Gemeinschaft in Geist und Herz werde. Sie hat
erkannt, daf8 heute gerade durch die menschlich-briiderliche Tat die Anwesenheit
Gottes in der Welt bekundet werden muf, daf in der verwirklichten Brudergemein-
schaft eine Praambel des Glaubens liegt.

Je mehr sich die Kirche um die Welt, zu der sie selbst gehort, um die irdischen
Wirklichkeiten, um den Menschen und seinen gesellschaftlichen Fortschritt bemiiht,
desto bessere Voraussetzungen schafft sie selbst und desto mehr Wege ebnet sie fiir
den Glauben an den, auf den dies alles hinweist. Je mehr sie sich zur Welthaftigkeit
der Welt, zur Menschlichkeit des Menschen und zur Verbundenheit aller Menschen
bekennt, je sachgerechter, d. h. der Eigengesetzlichkeit der Welt und des Menschen
entsprechend, sie denkt und handelt, desto mehr ist sie auch imstande, das Wort
Gottes zu verkiinden, das in Christus, dem kosmischen Menschen, inkarniert ist.

Der Glaube ist ein Ereignis in Geschichte und mit Geschichtlichkeit, ein personaler
Akt der Hingabe nicht aufler, neben und iiber der Welt, sondern mitten in ihr. Er
ist wesentlich zu vollziehen innerhalb dieser Welt und im Zusammenhang mit der
jeweiligen Welterfahrung, er Liflt sich nur in der Peregrination verwirklichen. Echtes
Welt- und Selbstverstindnis des Menschen fithren nicht zur Utopie des Glaubens,
sie sind vielmehr der Topos, der Ort, wo der Glaube seine Priambeln hat.

EMILIANOS TIMIADIS

Zusammensetzung und Bedeutung der Synode bei den
Orthodoxen

Die orthodoxe Kirche regelt ihre Angelegenheiten durch Versammlungen, die Bischof,
Klerus und Laien jeder Di6zese vereinen. Grundlage dieser Verfassung ist die Annahme,
dafl der ganze Leib Christi von Zeit zu Zeit aufgerufen ist, sich als Einheit mit den
Anliegen der ganzen Gemeinschaft zu befassen. Als gesellschaftliches Gefiige hat dieser
Leib ein Haupt, das von anderen Autoritdten gestiitzt wird, denen Christus Verant-
wortung iibertragen hat. Eingedenk der Worte Christi: Wo zwei oder drei in meinem

Namen versammelt sind, da bin ich mitten unter ihnen (Mt 18, 20), iibten schon die

Apostel die Praxis der Frithkirche, die Hiupter der Christengemeinde zur Lésung
lebenswichtiger Fragen zu versammeln. Diese von Christus verliechene Autoritit wird
noch verstirkt durch die pneumatologische Grundlage dieser Zusammenkiinfte gemifl
dem Versprechen Christi: Ich will ihn (den Tréster) euch senden . . . Er wird euch in
alle Wahrheit einfiihren (Jo 16, 7—13).

Das sichtbare Haupt solcher Versammlungen war immer der Bischof. Niemand bestritt
seine Autoritit in den ersten Jahrhunderten; sogar Hiretiker anerkannten ihn als den
obersten irdischen Leiter und Verwalter der Anliegen des Leibes Christi. Jeder Bischof
hatte fiir seine eigene Didzese zu sorgen, fiir die er geweiht worden war. Kein Bischof
hatte das Recht, sich in die Angelegenheiten einer anderen Ditzese einzumischen.

2 Vatic. II. KW 61.

120

“owp



Es gab nur eine Ausnahme von dieser Regel. Ging ein Bischof nach Ansicht seiner Amts-
briider in einer Sache der Lehre oder Disziplin offensichtlich irre, dann konnten sich diese,
beseelt von christlicher Liebe und iiberzeugt, daR ein Glied des Leibes in Gefahr war,
bemiihen, dem irrenden Bischof zu helfen. Lehnte er ihre Hilfe ab, so hatten sie keine
andere Wahl, als eine Regionalsynode zusammenzurufen.

Es gibt Beispiele in der Kirchengeschichte, daf Bischéfe andere Amtsbriider, sogar solche
von weit bedeutenderen Dibzesen als ihren eigenen, ob ihres Verhaltens tadelten. Denken
wir an die stindigen Vorwiirfe Cyprians von Karthago gegen Papst Stephan oder an die
dringenden Mahnungen des hl. Athanasius an alle christlichen Bischdfe angesichts der Ge-
fahren des Arianismus. ,

Politische Grenzen fiihrten bald zur Schaffung paralleler kirchlicher Gebiete, deren
Grenzen anfangs ungekldrt waren, bis Kanon 2 des 2. Okumenischen Konzils (381)
die geographischen Grenzen der Di6zesen festlegte. Damit sollten mifbriuchliche Ein-
mischungen in Fragen der Diézesan-Jurisdiktion verhindert werden. Stieg eine Dibzese
an politischer Bedeutung, dann stieg automatisch ihr Bischof an Rang und Wiirde.
Darum raumte Kanon 3 des 2. Okumenischen Konzils dem Bischof von Konstantinopel
einen Ehrenvorrang ein, dhnlich dem des Bischofs von Rom und unmittelbar nach
diesem, denn Konstantinopel wurde zur neuen Hauptstadt des Rémischen Reiches aus-
gerufen. Der Neuorganisation des Reiches folgte die Entfaltung der Diézesen.

Im folgenden sei ein schematischer Abriff der allgemeinen Synodalpraxis in der Ortho-
doxen Kirche gegeben. Sekundire Praktiken, die sich im Laufe der Jahrhunderte be-
sonders in Lindern mit behinderter Religionsiibung entwickelt haben, miissen aufler
Betracht bleiben.

Gemeinsame Regelung von kirchlichen Angelegenheiten

Wie die Geschichte lehrt, wurde die gesamte orthodoxe Kirche des Ostens von allem
Anfang an demokratisch regiert bis zum heutigen Tag. Genauer ausgedriickt stellt
sie eine konstitutionelle Monarchie dar. Sie lebte und arbeitete in ihrer demokrati-
schen Regierungs- oder besser Verwaltungsform mit dem Staat und seinen wechseln-
den Regierungssystemen zusammen, angefangen von der Monarchie des Rémischen
Reiches bis zur Volksdemokratie unserer Tage. Zu beachten ist, daf die Kirche die
demokratische Regierungsform einfiihrte zu einer Zeit, da die damalige zivilisierte
Welt, d. h. der romische Staat eine absolute Monarchie war. Wir sollten die Tatsache
nicht iibersehen, daff die Kirche nicht nur in rein geistlichen Belangen voranging, son-
dern auch in sozialen Dingen, indem sie die menschlichen Gemeinschaften von person-
lichem Egoismus und der Versklavung durch den Willen weniger befreite.

Die demokratische Regierungsform der orthodoxen Kirche ist iiberall sichtbar. 1. Das
Synodalsystem, schon zu apostolischer Zeit angewendet, ist seither und bis heute in
Ubung. Apostel, Presbyter und alle Laienmitglieder der Kirche in Jerusalem nahmen
am Apostelkonzil teil (Apg 15,6—29). Auch bei den dkumenischen Konzilien waren
nicht allein Bischéfe zugegen, sondern auch Presbyter, Diakone, Ménche und Laien
(oder wie wir heute sagen Laientheologen). Jedermann hatte das Recht, .an den Dis-
kussionen teilzunehmen und Bemerkungen zur Sache zu machen!. Wihrend des
1. 8kumenischen Konzils war es der hl. Athanasius (damals nur Diakon), der die 318
Konzilsviter zur orthodoxen Lehre brachte.

Auch heute noch ist im HIl. Synod der Kirche von Griechenland ein Presbyter der ge-
schiiftsfithrende Vorsitzende, der die Tagesordnung aufstellt und die Gesprichsthemen ein-
bringt, wenngleich der vorsitzende Prisident der Erzbischof ist. Bis vor kurzem nahm auch
ein Laie (der kénigliche Kommissir) an den Synodalsitzungen teil. Bis 1922 wurden die drei
Kandidaten fiir den Skumenischen Patriarchatsthron von Konstantinopel von einer Ver-
sammlung von 12 Geistlichen und 69 Laien gewihlt. Erst nach diesem Verfahren wihlte
der Synod allein einen der vorgeschlagenen Kandidaten zum Patriarchen. Das wichtigste

ist, da der Synod und besonders das Skumenische Konzil zwar die héchste Autoritit in
der Kirche zu sein scheint, es aber in Wirklichkeit nicht ist. Sie sind vielmehr das Mittel,

! N. Milasch, Ecclesiastical Law, 312.

121



durh das die Kirche ihre Auffassung ausdriickt. Die tatsichliche Autoritit kommt dem
Volke zu, d. h. allen Gldubigen in ihrer Gesamtheit.

In einer Enzyklika der Patriarchen des orthodoxen Ostens vom 6. Mai 1848 lesen wir:
~Widter der Orthodoxie ist die Gesamtheit der Kirche, d. h. das Volk selbst.” Bischof
Nicodeme Milasch, die bekannteste und gréflte Autoritit der orthodoxen Kirche in Fragen
des Kirchenrechts, stellte fest, daB die Stellung des Volkes, wie sie in der obigen Enzyklika
dargelegt wurde, ,eine Grundwahrheit der &stlichen orthodoxen Kirche” darstellt2. Nehmen
wir ein Beispiel aus der Geschichte. 449 wurde ein 6kumenisches Konzil nach Ephesus ein-
berufen. Es traf Entscheidungen, wie es die drei vorausgehenden Konzilien getan hatten,
aber das Volk als Ganzes stimmte ihnen nicht zu. Darum wurde es nicht unter die 8ku-
menischen Konzilien eingereiht, weil es eben nicht den Glauben der christlichen Okumene,
des christlichen Volkes als Ganzes ausdriickte. Folglich ist die wirkliche Autoritit in der
orthodoxen Kirche das ganze Volk Gottes innerhalb seiner Hiirde.

2. Dieses kollektive Regierungssystem herrscht in Pfarrkirchen wie in Bischofskirchen.
Die Pfarre wird von einem Kirchenrat oder Pfarrausschuff verwaltet, der sich aus Laien
und dem Pfarrer zusammensetzt. Auch der Metropolitanausschuf8 besteht aus Laien

und dem Metropoliten der Diézese, der als Prasident fungiert.

3. Auch die Kloster werden demokratisch verwaltet. Der regierende Synod einer Abtei
oder eines Klosters wird von allen Ménchen gewahlt: der Abt auf Lebenszeit, der
Dikaios (Hausobere) nur fiir ein Jahr.

4. Der Berg Athos ist ein einzigartiger demokratischer Ménchsstaat oder vielmehr ein
Bund von 20 demokratischen Ménchsstaaten.

5. Den Bischof umgibt das Presbyterion, die Gesamtheit der Dibzesanpriester, mit
denen er zu Beratungen zusammenkommt. Ein Teil des Presbyterions bildet mit dem
Bischof zusammen das kirchliche Gericht.

6. Das wichtigste Merkmal fiir die Demokratie der orthodoxen Kirche ist die Tat-
sache, dal Laien wie Kleriker an der Wahl des Bischofs, der Priester und Diakone
teilnehmen. Auch Matthias wurde vom Klerus und von Laien der Urkirche gewihit,
damit er das Amt des 12. Apostels iibernehme, der die Stellung eines Bischofs inne-
hatte. (Apg 1, 15—26)

Die innere Zusammensetzung des Synods

In der Orthodoxie ist die Kirche nicht dem Staat unterworfen und dieser nicht der
Kirche. Thre gegenseitigen Beziehungen werden vom Grundsatz bestimmt, daB kein
staatliches Gesetz iiber kirchliche Belange beschlossen und ausgefithrt werden kann
ohne Zustimmung und Billigung von seiten der Kirche. Besteht ein solches Gesetz,
so kann es nicht ohne kirchliche Approbation abgeiindert werden. In vielen orthodo-
xen Kirchen gibt es keine Korperschaft, die dauernd tagt, um die Angelegenheiten
der Kirche zu verwalten; es gibt einen rechtmifigen Synod, der im Geiste der heiligen
Canones einberufen wird und sich aus allen Bischéfen des Staates zusammensetzt.
Dieser Synod tritt einmal oder zweimal im Jahr zusammen auf Grund der Einladung
durch den vorsitzenden Prilaten, nachdem dieser formell das Ministerium fiir kirch-
liche Angelegenheiten benachrichtigt hat. Eine Erlaubnis des Ministeriums ist nur fiir
auflerordentliche Zusammenkiinfte des Synods erforderlich. Der Synod hat jene weit-
gehende Jurisdiktion, die die Canones Metropolitansynoden zuweisen, Die Einrich-
tung eines koniglichen Kommissirs ist so gut wie unbekannt in allen orthodoxen
Kirchen. Der Minister kann jedoch bei allen Synodalsitzungen zugegen sein, aber er
hat kein Wahl- oder Zeichnungsrecht. Synodalentscheidungen, ob administrativ oder
gerichtlich, werden vom Bischof der Dibzese, fiir die sie gelten, in die Tat umgesetzt;
wenn notwendig, erhilt der Bischof von den zivilen Behdrden Unterstiitzung in seiner
Aufgabe. Die Entscheidungen des ditzesanen geistlichen Gerichts diirfen durchgefiihrt
werden, wenn sie die Zustimmung des Bischofs erhalten haben.

2 N. Milasch, Ecclesiastical Law, 309.

122



Die kirchliche Obrigkeit hat das Recht, die Pfarr- und Klosterverwaltung zu kontrollie-
ren. Kirchliche Schulen, wie sie in Griechenland, Serbien, Ruminien usw. zahlreich
vorhanden sind, stehen unter der unmittelbaren Aufsicht und Verwaltung der Kirche.
In Serbien werden Bischéfe von den Synoden gewihlt und deren Wahl wird anschlie-
flend vom Staat bestitigt. Ein Metropolit wird von einer Versammlung gewihlt, die
sich aus dem Klerus und Laien zusammensetzt, und auch diese Wahl wird anschlieSend
vom Staat bestitigt. (Ein Metropolit wird gleichfalls aus der Mitte der Bischofe ge-
wihlt, die vorher vom Synod gewihlt worden sind.)

Die Einberufung von Konzilien

Die Geschichte zeigt, da8 die Initiatoren bei der Einberufung von Konzilien je nach
politischen und anderen Umstinden wechselten. Wenngleich ein Konzil eine rein kirch-
liche Angelegenheit ist und man infolgedessen erwartet, daf8 Einladungen zur Teil-
nahme von der zustindigen Obrigkeit ausgehen sollten, finden wir doch in der Praxis,
daB die Mehrzahl der Konzilien von Kaisern einberufen wurden. Ein solches Vor-
gehen darf nicht als Einmischung der Staatsgewalt in kirchlichen Angelegenheiten
aufgefaft werden. Es stammt vielmehr aus dem Grundsatz einer harmonischen Ko-
existenz, einer Symbiose oder gegenseitigen Abhingigkeit von Kirche und Staat.
SchlieBlich war der Beweggrund, der die Kaiser leitete, Konzilien einzuberufen, eine
uneigenniitzige Sorge von seiten eines Mitgliedes der Laienschaft — und zwar eines
Mitgliedes, das die gesamte Laienschaft verkorperte — fiir das geistliche Wohl des
Landes.

Sobald der Kaiser Christ geworden war, wurden Synoden in Ost und West immer hiufiger.
Schon 314, bevor Kaiser Konstantin alleiniger Kaiser des christlichen Staates wurde, berief
er eine Synode nach Arles in Siidfrankreich, um den Donatistenstreit und deren Schisma
beizulegen. Das 2. Ukumenische Konzil (381) unter Theodosius dem Grofien und das
5. Ukumenische Konzil (553) unter Justinian waren urspriinglich Konzilien, die nur die
Ostliche Reichshilfte betrafen, aber mit der Zeit wurden sie auch vom Westen anerkannt
und daher Skumenisch. Hingegen wurden das Konzil von Sardica (347) und das 3. Konzil
von Ephesus (449) anfinglich als dkumenisch bezeichnet, spiter nicht als solche anerkannt
und von der Liste der allgemein anerkannten christlichen Konzilien gestrichen. Die Konzilien
erhielten ihre Autoritiit gewshnlich von den Kaisern von Byzanz. Doch wurden ebenso wich-
tige Konzilien von den Kaisern der Westhilfte des Reichs einberufen.

Was immer man auch gegen dieses Vorgehen sagen mag, Tatsache ist, da die ganze Last
der Organisation eines Konzils, die Deckung der Reisekosten, die Garantie fiir die Sicher-
heit der Bischéfe wihrend der Fahrt auf Meeren, die von Piraten unsicher gemacht wurden,
und wihrend lingerer Landreisen, die Beschaffung von Verpflegung und Unterkunft und
die Auszahlung von Geld fiir tigliche Auslagen usf. auf der GroBziigigkeit des Staates
lastete. Der Kaiser nahm nur sehr selten an den Beratungen der Konzilien teil, d. h. wenn
wir nach den Konzilsprotokollen urteilen kdénnen. Er wurde gewdhnlich von hochgestellten
Staatsbeamten vertreten, die auf dem Gebiet der Theologie besser bewandert waren als er
und die sich bemiihten, Frieden und Ordnung zu bewahren, wenn es notwendig wurde.

Den Vorsitz teilten sich ein Bischof und seine Vertreter. Beim 4. Ukumenischen
Konzil (das so oft von Historikern angegriffen wird, weil es von den kaiserlichen Ge-
sandten beherrscht worden sei) erkliren die Briefe, die an Papst Leo I. gesandt wurden,
daf8 die Anwesenheit der kaiserlichen Gesandten keine Einmischung in die Ange-
legenheiten des Konzils darstelle, sondern daf sie blo8 zum Zwecke diente, die nétige
Ordnung aufrechtzuerhalten. Und obwohl der Papst bei diesem Konzil nicht dabei
war, wurde doch seinen Vertretern gebiihrende Ehre erwiesen. Wie wir beim Studium
der Frage des Vorsitzes bei kumenischen Konzilien sehen werden, gab es keine feste
Regel. In einem echt christlichen Geist der Liebe wurde der Vorsitz nach entsprechen-
der Diskussion und gemeinsamer Ubereinkunft einem bestimmten Bischof iibergeben.
So finden wir zum Beispiel, daB der Vorsitz ebensowohl vom Bischof von Konstanti-
nopel oder Vertretern des Bischofs von Rom, des Patriarchats von Alexandrien oder
Antiocchien iibernommen wurde. Was den Vorrang des pipstlichen Delegaten anlangt,
war er nur insofern ersichtlich, als er von Rechts wegen an erster Stelle sprechen und
das Protokoll vor allen anderen unterzeichnen durfte. Der Kaiser bestitigte die Ent-

123



schlieBungen des Konzils und gab ihnen durch seine Unterschrift Gesetzeskraft. Diese
Gewohnheit bestand bis herauf zum 7. Okumenischen Konzil und wihrend dessen
Dauer; nachher kam sie ab. Da sich die romischen Delegaten oft in der schwierigen
Lage befanden, Beschliisse akzeptieren zu miissen, die vom Konzil angenommen wor-
den waren, iiber die sie aber den Papst nicht zu Rate ziehen hatten konnen, wurde
es iiblich, daf8 der Bischof von Rom das Recht hatte, an das Synodaldokument einen
Anhang hinzuzufiigen, in der er seinen besonderen Standpunkt darlegte. Das geschah
in zwei Fillen, beim 4. und 6. Okumenischen Konzil.

Die unzertrennliche Einheit von Kirche und Staat

Die Praxis der byzantinischen Kaiser macht es klar, daf die Beziehung zwischen
Kirche und Staat weithin so aufgefaBt wurde wie die Beziehung zwischen Seele und
Leib im Menschen. Diese einheitliche Auffassung durch Jahrhunderte fand ihren Aus-
druck im Ringen um die Bewahrung des Glaubens an die eine, heilige, katholische und
apostolische Kirche. Sie garantierte auch die innere Einheit in Staat und Volk. Der
Kaiser verschaffte der Kirche die Méglichkeit, die Lehre und die Grundsitze des
Evangeliums Christi zu entwickeln, und trug bei zum inneren Frieden und zur Ruhe
des Volkes in der Einheit des Glaubens und damit zum Wohlstand und zur Macht des
Staates. Die Einheit des Glaubens wurde als grofes Gut betrachtet, als die Grundlage
und Garantie fiir die politische, soziale und nationale Einheit des Volkes; eine Auf-
fassung, die heute abhanden gekommen ist zum Schaden der nationalen und sozialen
Einheit so vieler Staaten. Eine Politik, die die geistliche Freiheit des religitsen Ge-
wissens miflversteht, zerstort die Idee der Demokratie. Sie ziichtet und beschiitzt in
einem skandalsen Mafe jede Art von Hiresie, und das selbstverstindlich zum riesi-
gen Schaden der einen Kirche, die ohnehin schon in so viele Teilkirchen aufgespaltet
worden ist.

Nach der Auffassung, wie sie Kaiser Johann Tsimiskis in seiner Rede vor dem Senat und
der Hierarchie im Jahre 970 am Tage nach dem Tode des Patriarchen Polyeuktos ausfiihrte,
bilden Kirche und Staat ein und denselben Organismus, aber unter Leitung zweier Ober-
hiiupter: des Patriarchen und des Kaisers. Der Schopfer betraute den ersten mit der ,Sorge
fiir die Seelen”, den zweiten mit der ,Lenkung der Leiber”. Wohlstand und Frieden
hingen von der Harmonie der Beziehungen zwischen Staat und Kirche ab. Die Dominen
dieser beiden Haupter seien nicht parallel, sondern synallel.

Da die Kirche einen selbstindigen Organismus darstelle, der zwar vom Staat verschieden,
aber doch auch in gewissem Sinn gleichzeitig parallel zum Staat ist, regle sie ihr eigenes
Innenleben auf Grund eines spezifischen Rechtssystems, verschieden von dem des Staates.
Dieses System, bekannt als das Kirchenrecht, handle von Dingen, die den Klerus und die
Gliubigen betreffen, die Bezichungen zwischen beiden, die Hierarchie, Kirchenzucht, Privi-
legien und Eigentum. Die verschiedenen Canones im allgemeinen, die Entscheidungen der
Skumenischen Konzilien, die der alten Regionalsynoden, die der Kirchenviiter, die Ent-
scheidungen der spiteren Kirchenversammlungen, Entscheidungen von Patriarchalsynoden
und die kaiserlichen Gesetze, alles zusammen bilde den Stamm und die Wurzel des Kirchen-
rechtes. Aus diesem Kirchenrecht sei das kanonische Recht entstanden.

Teilnahme von Laien an Konzilien

Die grundlegende Berechtigung der Teilnahme von Laien an Konzilien geht von der
Auffassung aus, dal der Leib Christi aus Klerus und Laien besteht. Die Wahl von
Klerikern durch Laien, durch die gesamte Gemeinde, wird schon in den Schriften
des Ignatius von Antiochien und im 1. Klemensbrief erwihnt. (I, 44) In diesen Doku-
menten sehen wir deutlich, wie schon damals die Praxis bestand, regionale Kirchen-
versammlungen einzuberufen, die in der Verwaltung kirchlicher Angelegenheiten volle
Autoritit genossen. Nach der festgelegten Ordnung (Apg 1, 23) priiften alle die Liste
der Kandidaten; jedermann hatte das Recht, sich zu duflern und einen Namen von
der Liste streichen zu lassen, wenn seine Einwendungen zu Redht bestanden. Obwohl
die Initiative von den Bischiéfen als den Nachfolgern der Apostel ausging, wurde
auch die Zustimmung und Billigung durch das Volk als wesentliches, erginzendes

124



Element betrachtet. In den Apostolischen Konstitutionen (4. Jahrhundert) sehen wir,
wie die von den Bischéfen ernannten Kandidaten immer noch auf die Zustimmung
der Gemeinde fiir ihre volle Anstellung warteten. Obwohl die Laien eingeladen wurden,
ihre Meinung in kirchlichen Angelegenheiten kundzutun, hatte man doch von allem
Anfang an das Gefiihl, dal eine derartige Teilnahme seitens der Laien nicht als aus-
nahmslos unerliflich betrachtet werden konnte, da sie teilweise von der groferen oder
geringeren Zustindigkeit der Laien in geistlichen Dingen abhing. Unzureichende
Kenntnis kirchlicher Belange und die hiufigen Mibriuche fithrten zu einer Verringe-
rung der Laienteilnahme an wichtigen Kirchenentscheidungen, wie der 13. Kanon des
Konzils von Laodicea beweist. Ohne Justinians Gesetzgebung in Novella 123,1 zu
unterschitzen, die festlegte, daf8 Klerus und hervorragende Laien in kirchlichen Ange-
legenheiten zusammenarbeiten sollten, ging doch die Tendenz dahin, da der vor-
sitzende Bischof und seine persdnlichen Ansichten den Ausschlag gaben. Der 3. Kanon
des 7. Okumenischen Konzils (787) gab dem Bischof das Vorrecht, Kandidaten fiir das
Priestertum auszuwihlen und zu ernennen. Er milbilligte auch einseitig von der welt-
lichen Macht und den Laien getroffene Entscheidungen, aufer der Bischof war vorher
iiber die ganze Frage informiert worden und hatte seine volle Zustimmung gegeben.

Das Wesen des Laienpriestertums

Jeder Christ wird bei seinem Eintritt in die Kirche durch Taufe und Firmung zu einem
Diakon Gottes und seiner Mitmenschen. Mit anderen Worten, er wird zum Diakonat
des koniglichen Priestertums berufen. ,Ihr aber seid ein auserwihltes Geschlecht, ein
kénigliches Priestertum, ein heiliger Stamm, ein Gott gehdriges Volk. Ihr sollt die
Wundertaten dessen verkiinden, der euch aus der Finsternis zu seinem wunderbaren
Lichte berufen hat.” (1 Petr 2,9; Apk 5,10) Aber seit der Zeit Tertullians war der
Sinn des Ausdrucks ,konigliches Priestertum™ unzihligen MiBverstindnissen ausge-
setzt. Es gab immer solche, die dazu neigten, die Bedeutung dieser apostolischen Lehre
so weit zu unterschitzen, bis sie sie, im Grunde genommen, zu einer blofen Form
ohne Inhalt entleerten. Und es gab immer solche, die ihre Bedeutung so weit mif-
verstanden, daf sie zu dem Schluf kamen, alle Glieder der Kirche ohne Unterschied
und ohne ein besonderes Weihe-Charisma seien fihig, jeden beliebigen liturgischen
Akt zu vollziehen. Nicht zuletzt hat der Individualismus, der in den letzten Jahr-
hunderten so charakteristisch geworden ist, auf das kirchliche Denken und Tun einen
solchen Einflul ausgeiibt, dal wir jetzt das unbestimmte ,,ihr” in der oben erwihnten
Apostelstelle oft so auffassen, als wire es gesondert an die verschiedenen Einzelglieder
der Kirche gerichtet. Aber solche unbestimmte Anreden in neutestamentlichen Texten
weisen niemals hin auf einzelne Personen oder einzelne Gruppen von Leuten; sie
beziehen sich immer auf das geschlossene Ganze, z. B. auf die Christen, wie sie sich
versammelten, das heiflt, auf die ganze Kirche oder das Volk Gottes an einem be-
stimmten Ort. Jedes Glied der Kirche ist durch die Sakramente der Taufe und der
Firmung zum Diakonat des koniglichen Priestertums berufen. Aber kein Glied der
Kirche kann dieses Diakonat als Einzelperson oder als Glied einer kleineren oder
groferen Gruppe von Einzelpersonen ausiiben; jedes Glied iibt es nur dann aus, wenn
die Kirche als ganze einen sakramentalen Akt vollzieht, d. h. nur wenn das Volk
Gottes unter der Leitung des Bischofs oder Fiihrers der Kirchengemeinschaft zur Feier
eines Sakramentes zusammenkommt. Viele Beispiele fiir diese Tatsache kdnnten aus
den Schriften der Viter angefiihrt werden; eines soll geniigen. Johannes Chrysostomus
schreibt: Nicht nur der Priester feiert die Eucharistie, sondern auch die Gesamtheit
des Volkess. In der Tat wird die Eucharistie vom ganzen Volk Gottes vollzogen und
gefeiert. Soll aber das Volk Gottes in seiner Fiille existieren, dann ist es unumging-
lich notwendig, dal der Bischof als Leiter der Kirchengemeinschaft die Leitung der

3 Predigt iiber 2 Kor. 18, 3, PG 61, 527.

125



Versammelten innehabe. Ohne Bischof gibt es kein Volk Gottes, sondern nur eine
Gruppe, eine Versammlung von Einzelpersonen. Und gleichermafien fiir den Bischof:
Es kann keinen Bischof geben ohne das Volk; denn wenn der Bischof nicht vom Volk
umgeben ist, ist er nicht mehr als eine blofle Einzelperson und nicht Fiihrer einer
Diakonatsgemeinschaft, nicht gleichzeitig ein Glied und Fithrer des Volkes Gottes
bei seiner Versammlung.

In alten Zeiten waren verwaltungsmiiflig koordinierte Kirchen, wie sie heute z. B. in Griechen-
land, Serbien, RuBland bestehen, unbekannt. Es gab nur Lokalkirchen, wie z. B. die Kirche
von Jerusalem, die Kirche von Rom, die Kirche von Korinth, alle verwaltungsmigig unab-
hingig, aber miteinander verbunden durch die Einheit im Glauben und das Band der Liebe.
Jede lokale Kirche bestand aus ihrem Bischof, ihren Priestern, ihren Diakonen und ihrem
Volk und wurde als ein konkreter Ausdruck der Kirche Christi an dem bestimmten Ort zu
einer bestimmten Zeit betrachtet. Diese Kirche kam unter der Fithrung ihres Bischofs jeden
Sonntag zusammen, um Gott ,Dank zu sagen” (um die ,Eucharistie” darzubringen) und
um ,Zeugnis abzulegen” vom Tode des Herrn in Erwartung seines zweiten und glor-
reichen Kommens.

Aber spiter, nach der Anerkennung des Christentums als offizielle Religion des rémischen
Staates, wuchs die Mitgliederzahl der lokalen Kirchen so sehr, daf das Zusammenkommen
aller zur selben Zeit und am selben Ort allmihlich ein ernstes Problem darstellte. Infolge-
dessen entschieden die Bischtfe, daR die Kirchen in kleinere Einheiten unterteilt werden
sollten, d. h. in Pfarren mit einem Mitglied ihres lokalen Presbyterions als Leiter, der bei
der eucharistischen Versammlung den Platz des Bischofs einnehmen konnte. Heute ist der
Ephimerion ein Priester, der im Namen des Bischofs als Haupt der eucharistischen Ver-
sammlung eines Abschnittes der Dibzese fungiert, als Haupt der lokalen Kirche. Damit die
Pfarre als ein Teil der Didzese erscheint, wird der Name des Bischofs bei jeder eucharisti-
schen und liturgischen Versammlung kommemoriert.

Nach den Worten Theodors von Mopsuestia ist der Bischof der ,Mund der Kirche”,
d. h. jenes unentbehrliche Organ des kirchlichen Lebens, durch das das Diakonat des
Priestertums, das vom ganzen Volk ausgeiibt wird, Ausdruck erhilt und sichtbar
wird. Es ist eine logische Folge des obigen, daB alle Christen, die als Glieder des
Volkes Gottes zur Feier eines Sakramentes zusammenkommen, auch zusammen mit
dem Bischof im Diakonat der Kirche dienen sollen. Und diese diakonia, die sie leisten,
ist wirklich und wahr; sie ist nicht blo8 symbolisch oder ornamental. Wihrend der
Feier der Sakramente bleiben die Laien nicht blofle unbeteiligte Zuschauer, noch auch
Kirchenginger, die in keiner Weise an dem Geschehen Anteil nehmen. Wie kénnten
denn auch jene unbeteiligt bleiben, die von Gott dazu berufen worden sind, diakonia
zu leisten als Glieder seines koniglichen Priestertums? Genau das Gegenteil ist der
Fall. Alle, die da zusammenkommen, nehmen aktiv an dem Geschehen teil, und die
gefeierten Sakramente sind Akte der Kirche als Ganzes; sie werden vom Leiter der
Kirchengemeinschaft in enger Verbindung mit dem ganzen Volk Gottes gefeiert, dessen
Fithrer und Mitglied er als Bischof ist.

Grenzen der Kritik von Laien am Klerus

In seinem Zeitalter voll Hiretiker, Atheisten, Ehrgeizigen und Selbstsiichtigen, die
ihre Ziele auf jede Weise, ob rechtmiBig oder unrechtmiBig verfolgten, erlaubte Jo-
hannes Chrysostomus dennoch Laien nicht, den Klerus zu kritisieren oder zu tadeln.
Aber nicht weil er fiirchtete, daf8 diese Kritik zur Auflosung der Kirche fiihre, denn
die Kirche wird unmittelbar von Christus, ihrem Edckstein, erhalten und ist nicht auf
die Fihigkeit oder Unfihigkeit ihrer Diener angewiesen; sondern weil sich solche Kri-
tik schwer vereinbaren lasse mit der Achtung und Ehre, die dem hohen Amt des
Klerikers zukomme.

Die Tendenz, das Heilige zu kritisieren — urteilt Chrysostomus — ist bezeichnend fiir
die naivsten Menschen. Leute, die sich sonst nicht auf Kritik einlassen, kénnen sich
doch die Kritik am Heiligen nicht versagen. Der grofie Kirchenvater fiigt die Mahnung
an: ,,Und wenn einer sagt, daf jemand ein scharlachrotes Kleid trage, sollt ihr, wenn-
gleich ihr es wilt, eure Ohren verschlieBen; auch wenn ihr vielleicht tadeln konntet,
sollt ihr sofort davongehn und tun, als wiiitet ihr nichts davon, beseelt von dem

126

AL



Wunsch, euch nicht in eine vermeidbare Gefahr zu begebent.” Diese Neigung zur
Kritik ist eine Krankheit, die nicht unterscheiden kann, wann eine Auflerung wahr und
wann sie falsch ist oder ob sie einer Nachpriifung bedarf.

Ferner gebiihrt dem Priesteramt solche Ehre, da auch das Geringste, was man kriti-
siert, unpassend ist wegen des hohen Amtes des Klerus. ,,Und was kann ich iiber
Priester sagen? Sie sind weder Engel noch Erzengel, aber Gott ist da, der fiir alle
erginzt. Der Priester leiht nur seine Zunge und reicht seine Hand5.”

Die Autoritit von Konzilsbeschliissen

»Wir erkliren es als billig und recht, daB die Canones, die die hl. Viter in jedem
einzelnen Konzil bis herab zur Gegenwart promulgiert haben, weiter in voller Kraft
und Wirksamkeit bleiben sollen” (4. Okum. Konzil von Chalcedon, Canon 1).

Den Konzilsvitern schien am besten, ,,da die Canones, die uns im Namen der
heiligen und glorreichen Apostel iiberkommen sind und in der Tat von den heiligen
und seligen Vitern, unseren Vorgingern, angenommen und bestitigt worden sind,
fortan beibehalten und fest und unerschiitterlich belassen werden sollen... Wenn je-
doch jemand bei einer Neuerung hinsichtlich eines der besagten Canones oder beim
Versuch ertappt wird, ihn umzustoBen, soll er hinsichtlich dieses Canons zur Ver-
antwortung gezogen werden und die Strafe erleiden, die er vorschreibt.”” (6. Okum.
Konzil, Canon 2)

»Wir begriifen die gottlichen Canones und nehmen sie an und wir bekriiftigen das
gesamte und strenge Gebot derer, die von den bekannten Aposteln vorgelegt worden
sind, die Trompeten des Geistes waren und sind, und jener der sechs heiligen kumeni-
schen Konzilien sowie der Regionalkonzilien, die sich versammelt haben zum Zwecke
der Bekanntmachung solcher Erldsse, und derer unserer heiligen Viter. Denn alle jene
Minner sind von dem Lichte geleitet worden, das von demselben Geist ausstrahlt,
und haben daher Regeln vorgeschrieben, die zu unserem besten Nutzen sind.”
(7. Okum. Konzil, Canon 1)

Es wird auch der Wert der Canones fiir den Staat festgestellt: ,Die Canones und die
Lehren der sieben kumenischen Konzilien sind in derselben Weise wie die Hl. Schrift
zu betrachtenS.” ,Die Canones sind Gesetzen ebenbiirtig, ja nicht nur das, sondern
Gesetze miissen den Canones folgen™.” ,,Gesetze, die mit den Canones nicht iiberein-
stimmen, sind ungiiltig8.”

Die Kirche hat Dogmen, die das 6kumenische Konzil , Horoi” nennt, und auch Canones, die
sich mit jhrem inneren Leben befassen, mit ihrer Disziplin und ihrem Kult, aber nicht mit
dogmatischen Fragen. Wo immer Canones das Dogma berithren, tun sie das im allgemeinen
zur nachdriiklichen Einschiirfung administrativer und anderer Verordnungen. Das Vor-
kommen des Ausdrucks ,und der heiligen Traditionen” im Syntagma (= Verfassung) be-
weist iiberdies die Tatsache, daf das Syntagma die Autoritiit der Canones und Verordnun-
gen aller Art voll anerkennt, ob sie nun geschrieben oder miindlich weitergegeben worden
sind. Und da es ja bekannt ist, daB sich die ,Traditionen”, wie sie genannt werden, nicht

auf Dogmen beziehen, besteht eine klare Unterscheidung zwischen diesen und den Canones
und der Tradition.

Was die wesentlichen Fragen der Kirche betrifft, ist ihr Gefiige festgelegt, sind ihre
Verwaltung und ihr ganzes Leben im allgemeinen durch die heiligen Canones geregelt,
die alle zusammen die Verfassung der Kirche darstellen. Auf der Grundlage dieser
Verfassung, der Heiligen Schrift und der heiligen Traditionen, ist der jetzige kirchliche
Status der Kirche gegriindet. Dieser darf in keiner Weise getrennt werden von den
Canones, die das Siegel des Staates tragen sollten, um den Grundsatz der harmoni-

4 Predigt II iiber 2 Tim., PG 62, 611.

5 Predigt 86 iiber das Evangelium des hl. Johannes, PG 59, 472.

¢ Novellae, Abschnitt 2, Unterabschnitt 3.

71. Buch des Codex, Abschnitt 3, Unterabschnitt 14; Novellae, Abschnitt 1, Unter-
abschnitt 1—4.

8 Codex, 1. Buch, Abschnitt 2, Unterabschnitt 12; siehe auch Justinian, Novella 131.

127



schen Koexistenz von Kirche und Staat zu gewihrleisten. Alle kirchlichen Institutionen,
die auf Grund der Autoritiit eingerichtet worden sind, die ihr von ihrem unsichtbaren
Haupt Jesus Christus verlichen worden ist, sind verpflichtend fiir alle Gliubigen, die
zu ihrer Hiirde gehéren.

So sagt Canon 11 des 7. Okumenischen Konzils: ,Da wir alle verpflichtet sind, die heiligen
Canones zu halten, sollten wir auf jeden Fall den einen unverletzlich erhalten, der besagt,
daR es in jeder Kirche Verwalter geben soll.” Zonaras sagt in einer Bemerkung zu diesem
Canon: ,Hierarchen werden vor ihrer Weihe iiber ihren Glauben und alle einschligigen
Dinge gefragt und bekriftigen unter anderem, daf sie die heiligen Canones bewahren
wollen. Aus diesem Grunde sind wir verpflichtet, alle heiligen Canones zu halten.” Die-
selben Behauptungen werden auch von Balsamon mit Riicksicht auf den oben erwihnten
Canon aufgestellt?,

Die Bedeutung dieser Verpflichtung, d. h. die heiligen Canones, als unverletzlich zu er-
halten, zusammen mit den dogmatischen Horoi und der heiligen Tradition, ist von den Vitern
des 7. Ukumenischen Konzils mit Nachdrudk hervorgehoben und unterstrichen worden. So
schrieben zum Beispiel die Viiter des $kumenischen Quinisext Konzils vor: ,Keinem soll es
erlaubt sein, die frither festgestellten Canones zu widerrufen oder zu iibergehen, oder
irgendwelche Canones anzuerkennen und zu akzeptieren aufler den hier einzeln aufge-
fithrten” (Canon II). Die Viter des 7. Ukumenischen Konzils wiesen hin auf jene, die es
wagten, die anerkannten Canones zu brechen oder zu &ndern, oder zu {ibergehen oder zu
verwerfen, und sagten: ,Auch wir bannen, wen immer sie verbannen; wir setzen auch
ab, wen immer sie absetzen; wir exkommunizieren, wen immer sie flir die Exkommuni-
kation bestimmen; und ebenso unterwerfen wir jeden einer Bufle, den sie zu einer Bufle
verpflichten.” (Canon I)

Gesetze zu geben ist ein unveriuBerliches und unantastbares Recht der Kirche und ist
es auch wihrend der 2000 Jahre alten Lebensgeschichte des Christentums geblieben.
Bezeichnend fiir dieses Recht der Kirche und fiir die Haltung des Staates ihr gegen-
iiber sind die Worte des Kaisers Marcianus, der das 4. Ukumenische Konzil in Chalce-
don berief: ,,Was immer die heilige Kirchenversammlung fiir das beste hilt, das ist
auch ein Gesetz, dem ich folge und an das ich glaube!?.” Die byzantinischen Kaiser
waren der Auffassung, daB8 Kirchengesetze unbedingt dieselbe Giiltigkeit und Auto-
ritit hitten wie die des Staates. Nach dem Gesetz des Justinian vom Jahre 530 wurde
das, was von der Kirche verboten war, auch als von den Gesetzen des Staates ver-
boten betrachtet!!. Die zivile Gewalt hat nicht unbeschriinkte Gewalt iiber die Kirche,
noch kann sie direkt in die Gesetzgebung iiber kirchliche Angelegenheiten eingreifen.
Nach Canon 9 des 4. Okumenischen Konzils und Canon 3 des 6. und 7. Okumenischen
Konzils sollte der Staat nur dann solche Dinge in die Hand nehmen, wenn Umstinde
es erfordern, und auch das nur nach der entsprechenden Zustimmung der heiligen
Synode und der Hierarchie.

Aber auch die kirchliche Autoritit sollte die Giiltigkeit und Autoritiit der hl. Canones
als unverletzlich und unantastbar bewahren und sollte niemals gegen sie handeln
(Canon 11 des 7. Okumenischen Konzils). Alle Entscheidungen sollten einstimmig ge-~
troffen werden. Im Hinblick auf eine mégliche Meinungsverschiedenheit sieht der
6. Canon des 1. Okumenischen Konzils vor: ,,Wenn zwei oder drei auf Grund eines
privaten Streites Einwendungen erheben gegen das gemeinsame Votum aller, mag
es auch verniinftig und in Ubereinstimmung mit dem kirchlichen Canon sein, dann
laB8t das Votum der Mehrheit den Ausschlag geben.” Diejenigen, die diesen Canon
verfafiten, gaben eine sehr weise und klare Definition vom Wesen und der Substanz
des Minderheitsvotums. Das Votum der Mehrheit gibt nur dann den Ausschlag, wenn
das verniinftige und kanonische Element auf ihrer Seite ist. Wenn jedoch das verniinf-
tige und kanonische Element in dem Votum auf der Seite der Minderheit ist, gehen
die Akte und Entscheidungen der Mehrheit, insofern sie kein geniigend authentisches
Zeugnis vom Geist und BewuBtsein der Gesamtkirche besitzen, in der Unterstiitzung

? Constitution of Sacred Canons, von Ralli und Potli, v. II, 590—591.
10 fl Milasch, Ecclesiastical Law, 86 (Griedhische Ubersetzung von Apostolopoulos).
1] c. 61—-70.

128



ihres Votums dessen verlustig, was verniinftig und kanonisch ist. In diesem Fall
wird der Ausspruch des Euripides angewandt: ,Ist der Kleinere im Recht, iiberstimmt
er den GroBereni2.”

Die Wahl und Versetzbarkeit von Bischéfen

Nur sieben von allen Canones der Kirche sprechen deutlich von der Versetzung von
Bischfen. Es sind das der 14. Canon der apostolischen Canones, der 15. des 1. und
der 5. des 4. Ukumenischen Konzils, der 21. der Regionalsynode von Antiochien
(341), der 1. und 2. der Regionalsynode von Sardica (347) und der 57. der Regional-
synode von Karthago (418 oder 419). Zwar waren die letztgenannten Synoden nur
regional, doch muf8 darauf hingewiesen werden, daff ihre Canones ganz allgemein,
wenn auch nur unklar, vom 1. des 4. Okumenischen Konzils und vom 1. des 7. rati-
fiziert worden sind, und da sie eigens mit Namen vom 2. Canon des 6. Okumeni-
schen Konzils ratifiziert worden sind und auf diese Weise sozusagen Skumenische Auto-
ritit erhalten haben. Der 14. apostolische Canon stellt fest: ,Ein Bischof sollte nicht
seine eigene Pfarre aufgeben und sie verlassen, um sich in eine andere einzudringen,
nicht einmal wenn er von einer Reihe von Personen gedringt wird, dorthin zu gehen,
es sei denn, daB ein guter Grund fiir diese Handlungsweise gegeben ist, mit der Be-
griindung, daf er auf Grund seiner Frommigkeit den Bewohnern dort von groferem
Nutzen sein kann. Und nicht einmal in diesem Falle darf er es auf eigenen Antrieb
tun, sondern im Gehorsam gegen das Urteil vieler Bischtfe und auf deren dringende
Bitte.”

Das orthodoxe ,Steuer” (Rudder) gibt folgenden Kommentar zu diesem Canon: ,Sich aus
einer Provinz in eine andere einmischen und eindringen, ist etwas anderes als versetzt
werden und auswandern. So heiflt es sich eindringen, wenn sich ein Bischof von Habgier
und seiner eigenen Vorliebe treiben lit und seine eigene Provinz verldit (oder, falls er keine
eigene Provinz hat, ohne Pfarre ist) und unlogisch eine andere iibernimmt. Ein solches Ein-
dringen wird verurteilt und mit kanonischen Strafen belegt gemdf Canones I und II der
Synode von Sardica. Andererseits handelt es sich um eine Versetzung, wenn infolge grofieren
Bedarfes und zur Hebung der Frommigkeit auf Ersuchen vieler Bischofe ein Prilat von einer
Provinz in eine andere geht zum grifleren geistlichen Nutzen der Bewohner dieser anderen
(und auch dann vielleicht nur fiir eine Zeit, nicht fiir sein ganzes iibriges Leben). Dieser
Wechsel ist in gewissen Konvenienzfillen gestattet. Daher kann man wohl sagen, auch
der gegenwirtige Canon verfiigt, da8 es fiir einen Bischof unstatthaft ist, seine eigene
Provinz aus Habsucht und aus eigenem Antrieb ohne einen verniinftigen Grund zu ver-
lassen und sich in eine andere einzudringen, mag er auch von anderen dazu gedringt werden.
Nur wenn ein begriindeter Anlaf und ein gerechter Grund vorhanden sind, die ihn zu diesem
Schritt zwingen, darf er in eine andere Provinz gehen, ob sie nun gréfer oder kleiner oder
vakant ist; mit anderen Worten: wenn er den Christen dieser Provinz einen gréferen
seelischen Vorteil und geistlichen Nutzen durch die frommen Worte seiner Lehre bringt als
ein anderer Bischof. Jedoch darf er das nicht einmal aus eigenem Antrieb tun, d. h. auf seine
eigene Initiative hin, sondern er darf es nur tun in Ubereinstimmung mit dem Urteil und
Votum vieler Bischéfe und auf deren dringendstes Ersuchen und Verlangen.”

Aus diesen Ausfithrungen wird klar, daf8 die Versetzung eines Bischofs nicht ver-
boten ist, solange sie unter den oben erwihnten Bedingungen erfolgt. Warum gibt
es dann heute so viele Schwierigkeiten beziiglich der Versetzung von Bischifen, be-
sonders in der Kirche von Griechenland und wihrend des vergangenen Jahrzehnts?
Der Grund ist alt und liegt doch auch in der heutigen Zeit. Dositheos (Patriarch von
Jerusalem im 17. Jh.) stellt im besonderen fest: ,Diese Angemessenheit wurde vielen
Personen zugestanden und wurde besonders in spiteren Zeiten und in der Gegen-
wart zu einer Ursache des Miflbrauchs; wenn daher irgendeine Versetzung durchge-
fithrt wird, ist sie ungesetzlich und unlogisch, weil etwas, was als Sache der An-
passung an die Zeiten und an die Not geschieht, kein Gesetz der Kirche wird.” Was
also verurteilt werden soll, ist nicht die Versetzung selbst, sondern die Praxis, einen
Bischof ohne das Vorhandensein der oben genannten Voraussetzungen und Recht-

fertigungen zu versetzen.
12 Euripides, Iket. 435, 591—597; Chr. Androutsos, Dogmatic, 11.

i 129



So findet also die Versetzung eines Bischofs nicht statt, ,es sei denn, daf8 ein guter
Grund dafiir vorhanden ist” und ,,auf dringendes Ersuchen”. Die Viter des 1. Okume-
nischen Konzils verfalten, mit solchen Situationen vor Augen, den 15. Canon. Dieser
verurteilt die Gewohnheit, Bischofe zu versetzen, und verfiigt: ,,Wegen vielfacher Un-
ruhe und der Meutereien, die sich ereignet haben, scheint es am besten, die Sitte,
die sich'im Gegensatz zum apostolischen Canon mancherorts ausbreitete, ganz abzu-
schaffen, so da es also weder einem Bischof noch einem Presbyter noch einem Diakon
erlaubt ist, von einer Stadt zu einer anderen zu gehen ...” Und wenn diese Verfiigung
fiir die letzten zwei Stufen des geistlichen Standes verbindlich ist, um wieviel mehr
sollte sie fiir einen Bischof gelten? Das Festhalten an den oben erwihnten Canones
wird auch vom 5. Canon des 4. Okumenischen Konzils zur Pflicht gemacht, der ver-
fiigt: ,,Was Bischéfe und Kleriker anlangt, die von Stadt zu Stadt gehen, hat es an-
gemessen geschienen, daf8 die von den heiligen Vitern aufgestellten Canones in Kraft
bleiben und eingeschiirft werden sollen.”
x

Wie wohl ersichtlich geworden ist, liegt die Hauptstirke des orthodoxen Synodal-
systems in der ekklesiologischen Auffassung, da8 Klerus und Laienschaft berufen sind,
mitsammen an der Organisation der Belange des Leibes Christi Anteil zu nehmen.
Die Auffassung und Gewiheit, da Christen durch den Heiligen Geist befshigt sind,
an allen kirchlichen Titigkeiten Anteil zu nehmen, befidhigt hierarchisch die Bischéfe,
Presbyter und Laien, an der Verwaltung des kirchlichen Lebens teilzunehmen.

Wir diirfen hoffen, da im Lichte des II. Vaticanums und in der Entwicklung skume-
nischen Verstindnisses die Praxis der orthodoxen Kirchen die rémischen Katholiken zu
einer ausgedehnteren Einberufung von Synoden und zu einer Vermehrung der Mog-
lichkeiten fiir die Beteiligung von Laien an Kirchenangelegenheiten fithren mége.
Wenn diese Moglichkeit verwirklicht wird, dann werden wir immer gréSere Aus-
sichten haben, einander auf dem Boden des alten apostolischen Systems zu begegnen,
der uns beiden gemeinsam ist!3.

13 Den englischen Originalartikel iibersetzte Josef Hoglinger, Linz.

130



