gegeben werden kann, die der Chronist der Familie Sigismondo Tizio an Alessandro
Piccolomini schrieb: ... E morto uno buono homo et virtuoso, et non di mala
coscientia el quale non poteva morir in miglior termine che hora che era exaltato in
questa felicita, et prima che in quella lui si venissi a imbrattare: che chi & in quel
luogho non puo far di manco®.

JAKOBUS WUSSNER
Kirchliche Schichten und ihre religionssoziologische Problematik

DaB es soziale Schichten gibt, ist heute jedermann mehr oder weniger geldufig, daB es
aber auch kirchliche Schichten geben soll, scheint nicht ohne weiteres plausibel zu sein;
und doch ist es so. Um diesen Sachverhalt aufzudecken, gehen wir von zwei
Begriffen aus, die im Zusammenhang mit kirchlicher Schichtforschung von Bedeutung
sind: vom Schichtbegriff und vom Begriff der Kirchlichkeit.

L

Im Gegensatz zu einer stindisch- oder klassenstrukturierten Gesellschaft ist in einer
schichtspezifischen Gesellschaft von drei Merkmalen auszugehen. Alle drei Merkmale
werden dann auch fiir unser Thema, nimlich fiir eine schichtspezifische Kirchlichkeit,
von Bedeutung sein. Das erste Merkmal im Schichtbegriff ist das der Kommunikabili-
tit, das heiflt, der freie Zugang oder die grundsitzliche M&glichkeit fiir jedermann,
sich die in einer Gesellschaft vorhandenen materiellen und immateriellen Giiter und
Werte anzueignen. Eine standes- oder klassenmiflige Aussperre bei der Aneignung
solcher Werte und Giiter soll also nicht mehr vorhanden sein. Das zweite Merkmal
im Schichtbegriff weist darauf hin, daf8 es jetzt auf die Eigenleistung und Eigeninitia-
tive, also auf die sogenannte Mobilitit des einzelnen Menschen und einzelner sozialer
Gruppen ankommt, sich ein bestimmtes Quantum der gesellschaftlich kommunikablen
Werte und Giiter anzueignen. Diese unterschiedliche Aneignung fiihrt dann, und das
ist jetzt das dritte Merkmal, zu unterschiedlichen kulturellen Beteiligungen einzelner
Personen und sozialer Gruppen; oder wie wir auch sagen kénnen, zu einer jeweils
verschiedenen Dichte von Anteilnahme an einer bestimmten Kultur.

Mit verschiedenen Methoden kann man dann diese Teilnahmen etwa an Bildung, Ein-
kommen, Besitz und an anderen Merkmalen zu einem Komplex zusammenfassen und
diesen empirisch messen, wodurch eben verschiedene Schichten kultureller Teilnahme
voneinander abgehoben werden kénnen. Dafl hier Uberginge bestehen und eine zu
starke Festlegung und Abgrenzung der einen Schicht von der anderen nur zu einer
Verzeichnung der Wirklichkeit fiihrt, 188t uns dennoch nicht davon abhalten, in einer
sinnvollen Weise etwa von Unter-, Mittel- und Oberschichten zu reden. Mit solchen
Schichten sind also gruppenspezifische Teilnahmen an der jeweiligen Gesellschaft und
ihrer Kultur gemeint.

Ahnliches liegt nun aber auch bei Kirchen und ihren Glaubens- und Moralsystemen
- vor. Um das zu verdeutlichen, muf8 zuniichst geklirt werden, was wir unter , Kirche”
und , Kirchlichkeit” verstehen. Mit ,Kirche” meinen wir hier eine spezifisch definierte
Religion. Durch eine solche Definition wird von der Kirche festgelegt, was sie unter
Religion verstanden wissen will. Welches Verhalten sie jthren Mitgliedern zuschreibt.
In diesem Sinne ist dann ,Kirchlichkeit” eine, einer bestimmten Definition von Reli-

8 Giuseppe Emilio Palmieri-Nuti, Lettera di Sigismondo Tizio (Siena 1877), 14f. Zum
Ganzen vgl. noch Strnad, Todeschini-Piccolomini 397 f. mit Anfiihrung weiterer Berichte von
Zeitgenossen iiber Pontifikat und Ableben Papst Pius’ III.

189



gion folgende Mitgliedschaftsrolle innerhalb einer Kirche. Oder anders ausgedriickt:
Kirchlichkeit ist ein von der Kirche ihren Mitgliedern zugeschriebenes und erwartetes
religiéses Verhalten. Dafl diese Erwartungen und Verhaltensweisen je nach unter-
schiedlichen kirchlichen Auffassungen variabel sind, ist nicht nur selbstverstindlich,
sondern auch jedermann unmittelbar einsichtig, wenn man etwa auf die unterschied-
lichen Formen von protestantischer und katholischer Kirchlichkeit blickt.

1.

Da also klar ist, was wir unter Schicht und Kirchlichkeit verstehen, kénnen wir unser
Thema weiter entfalten. Nach den oben genannten Kriterien des Schichtbegriffes kann
gesagt werden, da religibse Werte, wie sie von den Kirchen angeboten werden,
grundsitzlich kommunikabel sind, d. h. sie sind jedem einzelnen und jeder Gruppe
frei zuginglich. Dabei ist wichtig, daB dieser freie Zugang nicht mehr sozial oder
Skologisch kontrolliert oder kontrollierbar ist, wie dies etwa im Mittelalter und in
den nachreformatorischen, konfessionellen Jahrhunderten der Fall war.

Dadurch nimlich, da der urbanisierte, regional verstidterte und mental, also geistig
unabhingiger gewordene Mensch in die anonyme, von niemandem mehr iiberwachte
und damit kontrollierte Privatexistenz abgesunken ist, wird die Kommunikation
kirchlicher Werte von einer erhthten Werbungsleistung und damit von einem, dem
modernen Menschen angepaBten und ihn ansprechenden religiosen Angebot abhingig.
Andererseits sind aber kirchliche Werte, und das ist fiir uns sehr wichtig, der bereits
genannten anonymen Freiwilligkeit einer Annahme des religits-kirchlichen Angebotes
ausgesetzt. Es hingt sozusagen von der Mobilitit, von der Aktivitit des einzelnen
Menschen ab, inwieweit er kirchliches Angebot nachfrigt. Das ist aber sowohl fiir die
Kirchen als auch fiir die Menschen eine véllig neue Situation und bringt gerade das
zur Erscheinung, was wir das kirchliche Schichtsystem oder die kirchlichen Schichten
nennen. Némlich die Tatsache, dal es jetzt auf einmal sozusagen aus dem ganz privat
und freiwillig gewordenen Raum heraus deutlich unterscheidbare Anteilnahmen und
Dimensionen von kirchlicher Mitgliedschaft gibt.

Empirische Untersuchungen haben diese hier ausgesprochene Vermutung weitgehendst
bestitigt. Es wird von den ,Feiertagschristen”, von , Auflenstehenden”, von ,,Zeremo-
nialchristen”, von ,Entkirchlichten”, vom ,nominellen Kirchenvolk” usw. gesprochen.
Ausgangspunkt aller dieser Unterscheidungen ist die eben jetzt ganz freiwillig und
anonym gewordene Zustimmung zu kirchlichen Glaubenssitzen, zu Aktivititen in
kirchlichen Organisationen, zu einer mit der Kirche im Zusammenhang gesehenen
Moral und zu einer gewiinschten Nachfrage nach kirchlichen Zeremonien.

Angesichts solcher Sachverhalte konnen von der empirischen Sozialforschung meBbare
Merkmale und iiberpriifbare Verhaltenskomplexe zusammengestellt werden, wodurch
bestimmte Muster an kirchlicher Intensitit, an Zustimmung und Teilnahme am kirch-
lichen Rollenverhalten festgestellt werden kénnen. Damit sind wir aber in der Lage,
kirchliches Verhalten in verschiedene Dimensionen einzuteilen.

1L

Wenn wir die personliche Zustimmung zu kirchlichen Glaubenssitzen und Werten,
die Teilnahme am Gottesdienst, die Zugehorigkeit zu kirchlichen Organisationen und
die Aktivitit in denselben wie auch die Zustimmung zu einer von der Kirche gelehrten
Moral als Verhaltensmerkmale innerhalb der kirchlichen Mitgliedschaftsrolle betrach-
ten und sie miteinander kombinieren, so ist von vier kirchlichen Verhaltensdimensio-
nen oder von vier kirchlichen Schichten zu sprechen: nimlich von einer Kern-Schicht,
Ritual-Schicht, Kontakt-Schicht und einer Rand-Schicht. Das Basismerkmal aller dieser
vier Schichten scheint die rituelle Frequenz, das heiffit der tatsichliche Gottesdienst-
besuch zu sein. Nach zahlreichen Erhebungen korreliert dieser eindeutig mit ,religis-

190



sem Interesse”. Was nicht ausschlieBt, dal religitses Interesse auch auflerhalb von
»Kirchlichkeit” auftritt.

Im einzelnen ist zu den genannten Dimensionen oder Schichten zu sagen: Der Kern-
Schicht sind Kirchenmitglieder zuzuweisen, die nicht nur regelmiBig den Gottesdienst
besuchen, sondern damit auch ein starkes Interesse an persénlicher Identifikation und
an einer mobilen Enkulturation in das von der Kirche definierte Wertsystem haben.
Die hohe mobile Eigenleistung dieses Verhaltenstyps zeigt sich besonders darin, daf8
er nicht nur kritisch das kirchliche Wertsystem verarbeitet und mit dem sogenannten
weltlichen Wertsystem in Verbindung zu bringen sucht, sondern gerade auch darin,
daB er kirchlichen Amtstrigern gegeniiber einen selbstbewufBt-kritischen Standpunkt
einnimmt — dies alles aber in voller und positiver kirchlicher Gesinnung und Uberzeu-
gung.

Ist bei der Kern-Schicht der private, personliche Entscheidungscharakter kirchlich-reli-
gitsem Handeln gegeniiber von hoher Mobilitit, so sinkt er bei der Ritual-Schicht
in die habitualisierte Gewohnheit ab. Diese ,,Gewohnheitschristen’ sind zwar meist
fiir die Pfarrer die liebsten und treuesten Kinder, zeigen aber oft nur wenig oder
nur einiges Interesse an der vorbildlichen Personalisierung dogmatischer Gehalte kirch-
licher Mitgliedschaft. Hierher gehéren meist Leute, die sich von der Kirche als Insti-
tution jeweils richtig religids betreut und versorgt fithlen. Es wird dabei oft mehr Wert
auf die Mittel als auf die Ziele selbst gelegt. Trotzdem darf aber von dieser Schicht
im Rahmen des kirchlichen Sozialsystems nicht abwertend gesprochen werden, denn
die ausgeiibte Gewohnheit bedeutet in der modernen pluralistischen Gesellschaft eine
getroffene und iibernommene Entscheidung, die nicht nur jederzeit riickgingig gemacht
werden kann, sondern die jeweils auch immer von der biirgerlichen Nachbarschaft kri-
tisch in Frage gestellt wird.

Gerade die Gewohnheit besitzt, soziologisch gesehen, einen hohen Rang. Ihr ist, worauf
Arnold Gehlen hingewiesen hat, eine ,Soll-Suggestion”, eine , Ausléserwirkung”
von hoher sozialer Funktionalitit eigen. Man darf also vom Standpunkt des Soziolo-
gen den Kirchgang aus Traditionsgriinden auf keinen Fall abwertend beurteilen, wie
das manchmal in bestimmten Theologen- und Laienkreisen geschieht. Gerade die Festig-
keit der Sitte, die Stiarke der Tradition, der man sich, oft ohne wirklich weiter nach-
zudenken, unterordnet, ist ein ganz starkes Bindemittel. Dazu kommt noch, da88 reli-
gionspsychologisch die individualistische Meinung doch sehr fraglich ist, nach der jeder
einzelne sich ‘seine eigenstindige Glaubensiiberzeugung erringen konne. Die Bedeutung
der objektiven Instanzen ist viel gréer, als meistens angenommen wird.

Im Gegensatz zur Kern- und Ritual-Schicht muf8 zur kirchlichen Kontaktschicht ein
Rollenverhalten gezihlt werden, das nur geringes dogmatisches und — im Gegensatz
zur Ritual-Schicht — auch nur geringes rituelles Interesse, das heifit, keine geregelte
Gottesdienstteilnahme aufweist; wenngleich gelegentlich auch sehr intensive Teilnah-
men erfolgen kénnen. Innerhalb dieser Schicht beobachtet man eine durchschnittliche
Distanziertheit kirchlichen Erwartungen gegeniiber. Eine emotionale Bindung an die
Kirche ist kaum vorhanden. Die Zugehérigen zu dieser kirchlichen Schicht sind sozial,
das heiit in der biirgerlichen Gesellschaft, stirker integriert als in kirchlichen Gemein-
schaften und weisen deshalb ein starkes kirchliches Rollendefizit auf, was durch freund-
liches Wohlwollen der Kirche gegeniiber und gelegentliche rituelle Kontakte iiber-
briickt wird.

Am Rande von Kirchlichkeit ist ein Verhalten anzusiedeln, das iiberhaupt keine rituelle
Teilnahme mehr kennt und mit dem Ausfall jedweder Verinnerlichung dogmatischer
Glaubenssitze korreliert. Von der Kirche wird nur noch eine zeremonielle Uberhéhung
kritischer Lebenslagen erwartet. Ebenso aber auch die Versorgung der Gesellschaft wie
auch der eigenen Kinder mit einer als ,Moral” etikettierten, ziemlich unstrukturiert
aufgefaliten Lebensordnung. Auf die Taufe, unter Umstinden noch auf die Eheschlie-

191



Bung, dann noch auf das Begribnis und auf die eben geschilderte ,Moral” reduziert
sich bei der Randschicht die Mitgliedschaft in der Kirche. Insofern verbindet sich bei
diesem Verhaltenstyp die Bejahung der Kirche als einer sozialhygienischen Institution
mit einer personlichen Indifferenz. Diese bedeutet aber keineswegs eine besonders
aktuierte Ablehnung, sondern eher einen distanzierten, fast mit einem Imperativ an
die Offentlichkeit sich richtenden Wunsch: ,,Laflt mir die Kirche in Ruhe”!

Diese indifferente, distanzierte, mit einem eigenartig entfremdeten Wohlwollen ausge-
stattete kirchliche Randschicht diirfte in den modernen Gesellschaften eine grofe Breite
besitzen. Dabei tritt das eigenartige Phinomen auf, dafl etwa im Gegensatz zu denen,
die die kirchliche Mitgliedschaft ganz aufgekiindigt haben, in der Kirche eine institu-
tionelle Reprisentation oder Darstellung religioser Gehalte gesehen wird, zu denen
man sich selbst zwar nicht mehr ausdriidklich bekennt, die man aber doch oder
trotzdem in irgendeiner Form als notwendig erachtet, ohne daraus jedoch persénliche
Konsequenzen abzuleiten. Es sei denn diese eine Konsequenz, da man meint, man
brauche in der gegenwirtigen Verfassung unserer Gesellschaft auch kirchliche Mitglied-
schaft zum Aufbau seines eigenen, zweckrational angestrebten sozialen Status. Das
Prestige kirchlicher Mitgliedschaft wird dann hierfiir instrumental eingesetzt.

v

So wird deutlich, da fiir alle genannten Schichten — Kern-Schicht, Ritual-Schicht,
Kontakt-Schicht und Rand-Schicht — die persénliche Aneignung und das persénliche
Interesse an kirchlichen Werten ausschlaggebend ist. Dieses Interesse wird aber weit-
gehend, und das soll hier noch besonders angedeutet werden, innerhalb der Familien
und auch abhiingig von sozialen Gruppen bestimmt. Insofern sind die Erwachsenen
durch ihre Vorbildleistung und durch jhre Zustimmung zu kirchlichen Werten dafiir
verantwortlich und haben es entscheidend in der Hand, in welche Schicht im Rahmen
kirchlicher Anteilnahme sie ihre Familienmitglieder hineinsozialisieren wollen.

Religion und Kirchlichkeit sind weitgehend nicht individuell, sondern ganz entscheidend
familial und sozial bestimmt. Die jeweils einzelne Familie und dann die spezifische
soziale Gruppe ist die Weiche, von der aus und iiber die kirchliche Werte und kirch-
liches Verhalten in die verschiedenen religits-kirchlichen Teilnahmeschichten hinein-
gesteuert werden.

192



