
ANS5 HEIMERL

Das Recht auf Recht
gungen ZuUufr Rechtsstellung Kirchengliedes gegenüber d Hierarchie.

Mit der „Aufwertung“” des Laien, nach der I1l schon seit Jahrzehnten ruft, wurde
auch der Wunsch wach, seine Rechtsstellung besser untermauern. Man denk:  . dabei
nach dem Vorbild staatlicher Verfassungen einen Katalog Von Grundrechten des
Christen, die Von der Hierarchie unbedingt achten sind. Can. 682 CIC wurde als
eın einsamer Vorbote davon angesehen (bei Betrachtung steht schon
sentlich mehr über die Rechte des chengliedes CIC), das Konzil hat einige Aus-
sagen .  ber die rechtliche Stellung des Laien gegenüber den geweihten hinzu-
gefügt! Da unmehr die Tendenz Z „Demokratie”, besser gt Brüderlich-
keit, der ımmer cstärker die Beziehungen der ÜbEl'- und Unterordnung modi-
fiziert, 1308+ sich der Kirchenrechtsreform erwarten, ß 61€e€ die Grundrechte des
Christen (es sich selbstverständlich icht Ur ü den Laien) ausführlicher for-
muliert.
] mag auf den ersten Blick merkwürdig erscheinen, D sich gleichzeitig gegenläufige
Strömungen ausbreiten, die letzten Endes die Rechte des einzelnen unterminieren
und Objekt Diese enzen sind als solche nicht ımmMer leicht
zu erkennen, da 6c1e sich oft ınter dem gleichen ante: der „Pastoral” und des Fort-
schrittes verbergen, wIıIe die Bestrebungen größerer Mündigkeit und ertung des
aien, und bester Absicht Ommen. Einige Beispiele, die sich oder ahnlich
der kirchlichen Wirklichkeit finden, H4  en veranschaulichen, wıe ese Gefährdung der
Rechtssphäre des Christen eute aussehen kann.

Pfarrer bei der sonntäglichen Me%®feier liturgische Neuerungen ein, die
den geltenden Bestimmungen eıne Deckung Gnd!  5 Während eın kle:;  ıner  ® Teil der
Gottesdienstbesucher mıit Begeisterung mitmacht, fühlen sich die anderen verwirrt
und zZu Formen geEZWUNgEN, die s1e innerlich icht bejahen. Mit welchem echt fordert
der Pfarrer von ihnen die Beteiligung (} seınen euerungen Mit dem echt der
pastoralen Nützlichkeit? Aber der seelsorgliche Nutzen ist gerade dadurch rage
gestellt, Spaltung und Mißbehagen die Pfarrgemeinde getragen wird und Iaft
61 viele Objekt Experimenten degradiert sehen. Und VO positiven B  pn
her handelt der Pfarrer zweifellos unberechtigt. aber Sagen, laß die läu-
bigen Recht auf eiınen Gottesdienst haben, der den liturgischen Normen entspricht?
Finen solchen Rechtsanspruch wird Imnan als ormulierten vergeblich suchen. ber die
rdnung der rgie 1st un der Gemeinschaft willen da, und deshalb haben deren
Glieder US der Natur der Sache heraus dieser rdnung e1n Interesse, das des
gesetzmäßigen Schutzes fähige.

Eine fromme (ernst z nehmende) Frau legt ihre monatliche Beichte ab Der Priester
fragt sie, ob s1e ihre Sünden als schwere auffasse. die verneinende Antwort gibt
er den Segen, aber nicht die Lossprechung, um die s1e bat. Der Grund cind
offensichtlich gewilsse &“  S  = Ansichten über Na:  g und Häufigkeit des Bußsakramen-
tes. Zweitellos verstößt der Beichtvater en an. 886: „Wenn der Beichtvater za der
Disposition des Pönitenten B-  gun WE kann und dieser die Lossprechung verlangt,
darf die Lossprechung weder verweigert noch aufgeschoben werden“‘. h1e kanonisti-
schen Autoren, nicht aber der CIC csehen darin auch einen Rechtsanspruch des Pöni-
tenten begründet?, Grundsätzlich müßte eın Rechtsanspru durchgesetzt werden kön-

Kirchenkonst. 37: über das Laienapostolat IL 24
] Cappello, De Sacramentis 11 (De Poenitentia),1 513.

2717

HANS HEIMERL 

Das Recht auf Recht 

Erwägungen zur Redttsstellung des Kirchengliedes gegenüber der Hierardtie. 

I 

Mit der „Aufwertung" des Laien, nach der man schon seit Jahrzehnten ruft, wurde 
auch der Wunsch wach, seine Rechtsstellung besser zu untermauern. Man denkt dabei 
nach dem Vorbild staatlicher Verfassungen an einen Katalog von Grundrechten des 
Christen, die von der Hierarchie unbedingt zu achten sind. Can. 682 CIC wurde als 
ein einsamer Vorbote davon angesehen {bei genauerer Betrachtung steht schon we­
sentlich mehr über die Rechte des Kirchengliedes im CIC), das Konzil hat einige Aus­
sagen über die rechtliche Stellung des Laien gegenüber den geweihten Hirten hinzu­
gefügt1. Da nunmehr die Tendenz zur „Demokratie", besser gesagt zur Brüderlich­
keit, in der Kirche immer stärker die Beziehungen der Ober- und Unterordnung modi­
.ßziert, läßt sich von der Kirchenrechtsreform erwarten, daß sie die Grundrechte des 
Christen (es handelt sich selbstverständlich nicht nur um den Laien) ausführlicher for­
muliert. 
Es mag auf den ersten Blick merkwürdig erscheinen, daß sich gleichzeitig gegenläufige 
Strömungen ausbreiten, die letzten Endes die Rechte des einzelnen unterminieren 
und ihn zum Objekt entwerten. Diese Tendenzen sind als solche nicht immer leicht 
zu erkennen, da sie sich oft unter dem gleichen Mantel der „Pastoral/' und des Fort­
schrittes verbergen, wie die Bestrebungen zu größerer Mündigkeit und Wertung des 
Laien, und aus bester Absicht kommen. Einige Beispiele, die sich so oder ähnlich in 
der kirchlichen Wirklichkeit finden, mögen veranschaulichen, wie diese Gefährdung der 
Rechtssphäre des Christen heute aussehen kann. 
1. Ein Pfarrer führt bei der sonntäglichen Meßfeier liturgische Neuerungen ein, die in 
den geltenden Bestimmungen keine Deckung finden. Während ein kleiner Teil der 
Gottesdienstbesucher mit Begeisterung mitmacht, fühlen sich die anderen verwirrt 
und zu Formen gezwungen, die sie innerlich nicht bejahen. Mit welchem Recht fordert 
der Pfarrer von ihnen die Beteiligung an seinen Neuerungen? Mit dem Recht der 
pastoralen Nützlichkeit? Aber der seelsorgliche Nutzen ist gerade dadurch in Frage 
gestellt, daß Spaltung und Mißbehagen in die Pfarrgemeinde getragen wird und daß 
sich viele zum Objekt von Experimenten degradiert sehen. Und vom positiven Recht 
her handelt der Pfarrer zweifellos unberechtigt. Kann man aber sagen, daß die Gläu­
bigen ein Recht auf einen Gottesdienst haben, der den liturgischen Normen entspricht? 
Einen solchen Rechtsanspruch wird man als formulierten vergeblich suchen. Aber die 
Ordnung der Liturgie ist um der Gemeinschaft willen da, und deshalb haben deren 
Glieder aus der Natur der Sache heraus an dieser Ordnung ein Interesse, das des 
gesetzmäßigen Schutzes fähig wäre. 
2. Eine fromme (ernst zu nehmende) Frau legt ihre monatliche Beichte ab. Der Priester 
fragt sie, ob sie ihre Sünden als schwere auffasse. Auf die verneinende Antwort gibt 
er ihr den Segen, aber nicht die Lossprechung, um die sie bat. Der Grund dafür sind 
offensichtlich gewisse neuere Ansichten über Natur und Häu.ßgkeit des Bußsakramen­
tes. Zweifellos verstößt der Beichtvater gegen can. 886: ,,Wenn der Beichtvater an der 
Disposition des Pönitenten nicht zweifeln kann und dieser die Lossprechung verlangt, 
darf die Lossprechung weder verweigert noch aufgeschoben werden". Die kanonisti­
schen Autoren, nicht aber der CIC sehen darin auch einen Rechtsanspruch des Pöni­
tenten begründet2• Grundsätzlich müßte ein Rechtsanspruch durchgesetzt werden kön-

1 Kirchenkonst. n. 37; Dekret über das Laienapostolat n. 24 f. 
1 F. M. Cappello, De Sacramentis II (De Poenitentia), 19538, n. 513. 

217 



nNnen, praktisch wird dies aber kaum möglich se1n, da keine übergeordnete Instanz
ohne Verletzung des Beichtsiegels arüber urteilen kann, ob der Beichtvater gerecht-
fertigt (wegen mangelnder Disposition) oder nicht die Lossprechung verweigert hat

Manche Bischöfe schreiben 1ne untere Altersgrenze VvVon 14, 15, vielleicht Oa
Jahren für den Empfang der Firmung VOT, gestützt auf gewWIlsse pastorale 1TWAa-  e

gungen (die viel für sich haben, aber hier nicht diskutiert werden sollen). AÄhnlich
wıe das Mindestalter für die Eheschließung (Hindernis der Eheunmündigkeit

bedeutet dies 1ne Rechtseinschränkung. Hat der Bischof hiezu das Für
die Ehe sagt der ( 16 ausdrücklich: Alle, die nicht gehindert SIN  d, können iıne Ehe
eingehen (can. Bezüglich der Firmung ıne solche ausdrückliche Bestim-
INUNS. Fin analoges Recht auf den Firmempfang 5ßt sich Aur erschließen. Der
grundlegende Call. 682 sagt s  € Laien haben das Recht, VO: Klerus nach den
Normen des Kirchenrechtes die geistlichen (jüter und besonders die zu eil notwen-
digen Hilfen empfangen.” Zweifellos F5llt unter dieses Recht zuerst das auf den
Sakramentenempfang. Dieses esteht also 1n dem Maße, als die kirchliche Diszi-
plin vorsieht. Bezüglich des Firmalters besteht L1LU:  - e1inNne ausdrückliche Bestimmung:
In der lateinischen Kirche wird die Spendung der Firmung passenderweise bis etwa
ZuUu Lebensjahr aufgeschoben, ıIn Ausnahmefällen 1st e1n früherer Empfang möglich
(can. 788) endet INa  ; den allgemeinen Satz des Can 682 auf die Firmung d
ergibt sich logischerweise, daß VO Alter Vo  3 etwa Jahren eın Recht auf den
Empfang der Firmung esteht Die partikuläre Festsetzung 1nes höheren Firmalters
bedeutet eine Einschränkung dieses Rechtes und läuft dem 1US COININUNE zuwider. Hat
sich daran durch das Konzil etwas geändert? An sich nicht Freilich iıst 1U  - die bischöf-
liche Autorität gestärkt worden, nirgends aber 1st ersichtlich, daß S1e auch die Vollmacht
ZUrTr Einschränkung VO  - Rechten der Gläubigen entgegen dem (1 enthält. Wenn Inan

meınt, dies AUS der selbständigen pastoralen Verantwortlichkeit des Bischofs für die
Sakramentenspendung ableiten können, MUuU: INa  - sich fragen, ob die bischöf-
iche Gewalt dieser Hinsicht nicht doch Grenzen habe, und diese TrTenzen liegen
eben 1n übergeordneten kirchenrechtlichen Normen, wWwıe S1e derzeit noch der @i® dar-
stellt.
Nehmen WIT 1U  ; d die Eltern e1InNes Zehnjährigen kommen ZUr Überzeugung, daß
ihr Kind der Umwelt der anderen Kinder aUS lauem oder glaubenslosem Eltern-
haus bereits dringend die Firmgnade brauche. Welche Möglichkeiten haben s1e, ent-
sprechend ihrem (jewissen handeln (dessen Überzeugung sicher icht weniger ach-

ist als viele andere, fragwürdigere Gewissensentscheidungen, deren Unan-
tastbarkeit heute laut verteidigt wird)? eın theoretisch können G1e die Sakramen-
tenkongregation rekurrieren, die aber wahrscheinlich den Bischof ıIn der gegenwartigen
Situation auch icht desavouieren wird, noch mehr rein theoretisch bleibt eine Klage
bei der römischen ota (can. 1557, 2,17) Der eiNZIg praktisch gangbare Ausweg
(und Umweg) ist, das Kind 1n der Nachbardiözese firmen lassen, keine höhere
Altersgrenze besteht

Die Bischöfe e1ines siüidamerikanischen Staates führen gewlsse Konzilsdekrete einfach
icht durch Die Priester verlangen die Durchführung, und S1€e haben recht hne
Z weifel verpflichten die Konzilsbeschlüsse die NZ Kirche, auch die Bischöfe, die
dagegen gestimmt haben Die gestärkte bischöfliche Autorität berechtigt keineswegs

ıner anderen Haltung. Haben aber die Priester, die Gläubigen eın Recht auf die
Durchführung der Konzilsbestimmungen? Soweit sich diese direkt die Bischöfe als
Normadressaten richten, haben 61e keinen unmittelbaren und durchsetzbaren Anspruch.
Doch geht dem Konzil Ja das Wohl des anzen Volkes Gottes, dessen Glieder
sind also persönlich daran interessiert, dafß seine Früchte 1.  ®  hnen zukommen, mitunter
annn dieses Interesse sehr dringend sSe1IN. Die rechtliche Handhabe für die Durchset-
ZUNS fehlt aber.

218

nen, praktisch wird dies aber kaum möglich sein, da keine übergeordnete Instanz 
ohne Verletzung des Beichtsiegels darüber urteilen kann, ob der Beichtvater gerecht­
fertigt (wegen mangelnder Disposition) oder nicht die Lossprechung verweigert hat. 

3. Manche Bischöfe schreiben eine untere Altersgrenze von 14, 15, vielleicht sogar 
18 Jahren für den Empfang der Firmung vor, gestützt auf gewisse pastorale Erwä­
gungen (die viel für sich haben, aber hier nicht diskutiert werden sollen). Ähnlich 
wie das Mindestalter für die Eheschließung (Hindernis der Eheunmündigkeit can. 
1067) bedeutet dies eine Rechtseinschränkung. Hat der Bischof hiezu das Recht? Für 
die Ehe sagt der CIC ausdrücklich: Alle, die nicht gehindert sind, können eine Ehe 
eingehen (can. 1035). Bezüglich der Firmung fehlt eine solche ausdrückliche Bestim­
mung. Ein analoges Recht auf den Firmempfang läßt sich nur erschließen. Der 
grundlegende can. 682 sagt: ,,Die Laien haben das Recht, vom Klerus nach den 
Normen des Kirchenrechtes die geistlichen Güter und besonders die zum Heil notwen­
digen Hilfen zu empfangen." Zweifellos fällt unter dieses Recht zuerst das auf den 
Sakramentenempfang. Dieses besteht also in dem Maße, als es die kirchliche Diszi­
plin vorsieht. Bezüglich des Firmalters besteht nun eine ausdrückliche Bestimmung: 
In der lateinischen Kirche wird die Spendung der Firmung passenderweise bis etwa 
zum 7. Lebensjahr aufgeschoben, in Ausnahmefällen ist ein früherer Empfang möglich 
(can. 788). Wendet man den allgemeinen Satz des can. 682 auf die Firmung an, so 
ergibt sich logischerweise, daß vom Alter von etwa 7 Jahren an ein Recht auf den 
Empfang der Firmung besteht. Die partikuläre Festsetzung eines höheren Firmalters 
bedeutet eine Einschränkung dieses Rechtes und läuft dem ius commune zuwider. Hat 
sich daran durch das Konzil etwas geändert? An sich nicht. Freilich ist nun die bischöf­
liche Autorität gestärkt worden, nirgends aber ist ersichtlich, daß sie auch die Vollmacht 
zur Einschränkung von Rechten der Gläubigen entgegen dem CIC enthält. Wenn man 
meint, dies aus der selbständigen pastoralen Verantwortlichkeit des Bischofs für die 
Sakramentenspendung ableiten zu können, so muß man sich fragen, ob die bischöf­
liche Gewalt in dieser Hinsicht nicht doch Grenzen habe, und diese Grenzen liegen 
eben in übergeordneten kirchenrechtlichen Normen, wie sie derzeit noch der CIC dar­
stellt. 

Nehmen wir nun an, die Eltern eines Zehnjährigen kommen zur Oberzeugung, daß 
ihr Kind in der Umwelt der anderen Kinder aus lauem oder glaubenslosem Eltern­
haus bereits dringend die Firmgnade brauche. Welche Möglichkeiten haben sie, ent­
sprechend ihrem Gewissen zu handeln (dessen Überzeugung sicher nicht weniger ach­
tenswert ist als viele andere, fragwürdigere Gewissensentscheidungen, deren Unan­
tastbarkeit heute laut verteidigt wird)? Rein theoretisch können sie an die Sakramen­
tenkongregation rekurrieren, die aber wahrscheinlich den Bischof in der gegenwärtigen 
Situation auch nicht desavouieren wird, noch mehr rein theoretisch bleibt eine Klage 
bei der römischen Rota (can. 1557, § 2,1°). Der einzig praktisch gangbare Ausweg 
(und Umweg) ist, das Kind in der Nachbardiözese firmen zu lassen, wo keine höhere 
Altersgrenze besteht. 

4. Die Bischöfe eines südamerikanischen Staates führen gewisse Konzilsdekrete einfach 
nicht durch. Die Priester verlangen die Durchführung, und sie haben recht. Ohne 
Zweifel verpflichten die Konzilsbeschlüsse die ganze Kirche, auch die Bischöfe, die 
dagegen gestimmt haben. Die gestärkte bischöfliche Autorität berechtigt keineswegs 
zu einer anderen Haltung. Haben aber die Priester, die Gläubigen ein Recht auf die 
Durchführung der Konzilsbestimmungen? Soweit sich diese direkt an die Bischöfe als 
Normadressaten richten, haben sie keinen unmittelbaren und durchsetzbaren Anspruch. 
Doch geht es dem Konzil ja um das Wohl des ganzen Volkes Gottes, dessen Glieder 
sind also persönlich daran interessiert, daß seine Früchte ihnen zukommen, mitunter 
kann dieses Interesse sehr dringend sein. Die rechtliche Handhabe für die Durchset­
zung fehlt aber. 

218 



Diese Beispiele zeigen verschiedenartige Erscheinungen des heutigen kirchlichen Lebens
auf Rechte werden eingeschränkt oder nicht geachtet pastoralen Motiven fort-
schrittlicher oder konservativer rägung; Rechte und Verpflichtungen der Gläubigen
entbehren der nötigen Klarheit, besonders manche echte sind -  . ausdrücklich for-
muliert, da das Kirchenrecht bisher doch vielfach die kirchlichen sträger und
von ihrem Standpunkt geschaffen War partikuläre Verschiedenheiten, ja SUgal
persönliche Ansichten WIT'  ken sich ausS5, uSw. Der gemeinsame Nenner, auf den alle
angeführten Beispiele sich bringen lassen, ıst aber tieferliegend: Eine Auflösung
des Kirchenrechtes überhaupt, die sich auch Schaden für den einzelnen Christen

Eine andere Ceite des gleichen Phänomens der Entrechtlichung ist viel bekannter
Die Autoritätskrise der Kirche D  hese hat gewiß viele Ursachen, aber eın nicht erın-

auslösendes emen: s sicher die offenkundig gezeigte Antipathie der
melsten Konzilsväter gege] alles „Juristische Nun b  sen Sie die Konsequenzen
spüren, indem ihre Autorität gegenüber ihren Untergebenen nicht mehr das gleiche

hat wie früher, und Eigenmächtigkeiten, scheinbarer und wirklicher Unge-
horsam da und dort häufiger auftreten. ber die Abwertung echtlicher Normen beein-
trächtigt G  r ILUL die und Anordnungen der erar‘  e, S1ie
dunkelt und gefährdet auch die der Gläubigen. Die Autoritätskrise ist Ur
e1n der Rechtskrise in der Kirche, deren Leidtragende alle S1NM|  d.

1
evor AIl der Trage formulierter Grundrechte äher trıtt, ıst daher zuerst die Forde-
run: nach dem primäaren Grundrecht erheben, nach eıner klaren, durchsetzbaren
und durchgesetzten, allgemein anerkannten Rechtsordnung. Daraus erwächst Ja nich:  rr
ıUT den Kirchengliedern, sondern atıch der Hierarchie selbst Nutzen. Das „Recht auf
Recht“” ist die Voraussetzung daß einzelne Grundrechte nich  x bloß P  ne
Versprechungen bleiben.
Insbesondere aber muß ese Rechtsordnung SO beschaffen sein, sie die Hierarchie
nicht ILLE nach oben, sondern auch nach unfen bindet; die kirchlichen Amtsträger MUS-  a

sich nicht gegenüber höheren Instanzen, letztlich VOor dem aps und dem
Bischofskollegium, verantwortien, G1@e sind auch dem Hanzen Volk Gottes und jedem e1n-
zeinen verantwortlich nicht dem 5  Inn, sS1e von ZUF Rechenschaft BCeZOSCH
werden könnten, aber Sinn des „Dienstes“ : Auffallend oft hat das Konzil betont,
daß Bischöfe und Priester Diener ihrer Brüder und Schwestern S1IM!  d. Der heilige Vin-
ZeNZ v«e( Paul hat das konsequent Ende gedacht, als sagte, die Ärmen, denen
eTtr diene, sej:en SeINe Herren. Und Herren können ZUuNn einmal Ansprüche an ihre Diener
stellen. Es besteht Ja auch eiıne Korrelation ZWI1Sı!  chen Rechten und Pflichten Wenn die
Hierarchie unleugbar PfAichten gegenüber den Gliedern des Volkes Gottes hat, die
Pflicht, ihnen dienen, dann heißt das umgeke daß diese Gilieder irgend
Recht haben, bedient zZzu werden. Das mehr, als die vangelien die Vorliebe
Gottes A Armen und Niedrigen, für die Massen der „kleinen Leute“, immer WIe-
der sehr deutlich zeigen. Dadurch ist eine paternalistische Haltung, die sich auf den
Standpunkt stellt: „Was dem olke gut tu£, bestimme e“ unmöglich gemacht. Viel-
mehr wird sich die Haltung der Ehrfurcht und des Dienstes der Hierarchie olke
Gottes auch en w“  mussen, sich [} gewilsse Formen und Grundsätze des

gebunden
eben dem Dienst verpflichtet auch die Brüderlichkeit Hierarchie, die Kirchenglieder
und ihre echte ZU achten. Das Konzil cetzt neben die Vaterfunktion der Hirten ihre
Stellung Bruder®. Das besagt, 7 zugleich mit dem Verhältnis der Über- und
Unterordnung auch ‘l[;1 der Gleichheit, des Miteinander besteht. Und das muß sich

b} ons Il. 32 d: ekre: über das Laienapostolat I, Priesterdekret

219

Diese Beispiele zeigen verschiedenartige Ersdteinungen des heutigen kirdllidten Lebens 
auf: Rechte werden eingesdtränkt oder nidtt geamtet aus pastoralen Motiven fort­
sdtrittlicher oder konservativer Prägung; Redtte und Verpflichtungen der Gläubigen 
entbehren der nötigen Klarheit, besonders manche Redtte sind nidtt ausdrücklich for­
muliert, da das Kirdtenredtt bisher dodt vielfadt für die kirdllidten Amtsträger und 
von ihrem Standpunkt aus gesdtaffen war; partikuläre Versdtiedenheiten, ja sogar 
persönlidte Ansidtten wirken sidt aus, usw. Der gemeinsame Nenner, auf den alle 
angeführten Beispiele sich bringen lassen, ist aber tiefer liegend: Eine Auflösung 
des Kirdtenrechtes überhaupt, die sidt auch zum Schaden für den einzelnen Christen 
kehrt. 
Eine andere Seite des gleidten Phänomens der Entredttlidtung ist viel bekannter: 
Die Autoritätskrise in der Kirche. Diese hat gewiß viele Ursadten, aber ein nicht gerin­
ges auslösendes Element dafür war sicher die offenkundig gezeigte Antipathie der 
meisten Konzilsväter gegen alles „Juristisdte". Nun müssen sie die Konsequenzen 
spüren, indem ihre Autorität gegenüber ihren Untergebenen nidtt mehr das gleidte 
Gewidtt hat wie früher, und Eigenmädttigkeiten, scheinbarer und wirklidter Unge­
horsam da und dort häufiger auftreten. Aber die Abwertung redttlidter Normen beein­
trädttigt nidtt nur die Redtte und Anordnungen der kirdtlidten Hierarchie, sie ver­
dunkelt und gefährdet audt die Redtte der Gläubigen. Die Autoritätskrise ist nur 
ein Teil der Rechtskrise in der Kirche, deren Leidtragende alle sind. 

II 
Bevor man der Frage formulierter Grundrechte näher tritt, ist daher zuerst die Forde­
rung nach dem primären Grundredtt zu erheben, nach einer klaren, durdtsetzbaren 
und durchgesetzten, allgemein anerkannten Reditsordnung. Daraus erwädtst ja nicht 
nur den Kirdtengliedern, sondern auch der Hierarchie selbst Nutzen. Das „Recht auf 
Redtt" ist die Voraussetzung dafür, daß einzelne Grundrechte nicht bloß papierene 
Versprechungen bleiben. 
Insbesondere aber muß diese Redttsordnung so beschaffen sein, daß sie die Hierardiie 
nidtt nur nadt oben, sondern audi nadi unten bindet; die kirdllidten Amtsträger müs­
sen sidt nidtt nur gegenüber höheren Instanzen, letztlidt vor dem Papst und dem 
Bisdtofskollegium, verantworten, sie sind audt dem ganzen Volk Gottes und jedem ein­
zelnen verantwortlidt - nicht in dem Sinn, daß sie von ihm zur Redtensdtaft gezogen 
werden könnten, aber im Sinn des „Dienstes": Auffallend oft hat das Konzil betont, 
daß Bisdtöfe und Priester Diener ihrer Brüder und Schwestern sind. Der heilige Vin­
zenz von Paul hat das konsequent zu Ende gedadtt, als er sagte, die Armen, denen 
er diene, seien seine Herren. Und Herren können nun einmal Ansprüdte an ihre Diener 
stellen. Es besteht ja audt eine Korrelation zwisdten Redtten und Pflidtten. Wenn die 
Hierarchie unleugbar Pflichten gegenüber den Gliedern des Volkes Gottes hat, die 
Pflicht, ihnen zu dienen, dann heißt das umgekehrt, daß diese Glieder irgend ein 
Recht haben, bedient zu werden. Das gilt um so mehr, als die Evangelien die Vorliebe 
Gottes für die Armen und Niedrigen, für die Massen der „kleinen Leute", immer wie­
der sehr deutlich zeigen. Dadurch ist eine paternalistische Haltung, die sidt auf den 
Standpunkt stellt: ,,Was dem Volke gut tut, bestimme idt", unmöglidt gemadtt. Viel­
mehr wird sidt die Haltung der Ehrfurdtt und des Dienstes der Hierarchie am Volke 
Gottes auch darin zeigen müssen, daß sie sich an gewisse Formen und Grundsätze des 
Dienstes gebunden fühlt. 
Neben dem Dienst verpßidttet audt die Brüderlichkeit die Hierarchie, die Kirchenglieder 
und ihre Rechte zu achten. Das Konzil setzt neben die Vaterfunktion der Hirten ihre 
Stellung als Bruder8. Das besagt, daß zugleich mit dem Verhältnis der Ober- und 
Unterordnung audt eines der Gleidtheit, des Miteinander besteht. Und das muß sich 

1 Kirchenkonst. n. 32 d; Dekret über das Laienapostolat n. 25 a; Priesterdekret n. 9. 

219 



auch darin zeigen, d geg!  10g die jeweiligen Rechte voll und iNnz gewertet
den müßten die Otelilvertreter Christi auch Christus, den Bräutigam der Kirche,
repräsentieren und deshalb In der Beziehung liebender Partnerschaft den CGliedern
des Volkes Gottes stehen, v sS1ie noch mehr verp.  elt, eren personale, In Christus
geheiligte schätzen und zu pflegen.
He Kategorien des Dienstes, der Brüderlichkeit und der Partnerschaft heiligen
eiste sind die eigentlichen christlichen, Evangelium begründeten und durch das
Konzil ] gehobenen Grundlagen die Rech der Kirchenglieder gegenüber der
Gemeinschaft und ihrer Leitung. (Man mag einwenden, laß gerade esce Grundlagen
etwas wesentlich anderes meıinen rechtliche Beziehungen. ber 612e ese
doch VOTQUS, und VO Dienst und Brüderlichkeit B-  p . ereit sind, Rechte achten,
onnen s1e HUr leicht nebulos oder N Tarnung entgegengesetzter gen
werden.) Damit werden die Begründungen der Gemeinschaftsordnung, die die
Kirche miı1+t den natürlichen Gemeinschaftsgebilden gemeinsam hat, eineswegs
eugne! oder beseitigt, sondern die der Kirche eigentümliche übernatürliche Ord-
nun erhoben. Die auUs der menschlichen Person überhaupt resultierenden Rechte, das
Subsidiaritätsprinzip, das Cdie Vorrangigkeit dieser Persönlichkeitsrechte und der echte
der kleineren Gemeinschaften VOTr den Rechten der größeren Gemeinschaft fordert und
das auch tür die Kirche gilt, all das heischt auch der Kirche die Anerkennung und
den Schutz der Rechte des einzelnen und der untergeordneten Gemeinschaften.
Die „Demokratie der Kirche wird sich nach der igennatur der irche richten müs-
cen Ihre gottgesetzte Struktur und die gottgesetzte Kirchengewalt bedingen,
manche demokratische rinzipien und Formen nich!‘  er ohne itı  es auf sie übertragen
werden onnen.  .. Der Gedanke der Volkssouveränität triftt auf die Kirche nich:  . ZU, das
Volk ist nicht Autoritätsträger. Deshalb die notwendige Bindung der kirchlichen
Amtsträger die Rechte der Kirchenglieder und die Verantwortlichkeit darüber ZWEe1-
tellos G-  pa darin bestehen, die Laien (oder überhaupt die Gesetzesunterworfenen)
etwa Gesetze ablehnen oder über die Glieder der Hierarchie urteilen. Was ahber eute
an Einrichtungen, die eiıne Analogie IT Demokratie darstellen, der Kirche besser
gepflegt werden sollte, ist eben manchen Formen der Kollegialität die unverbrüchliche
Anerkennung allseits, auch vVe( der Hierarchie, ZU  Pantı achtender und durchsetzbarer
Rechte. hese gab e ungeschrieben schon immer der Verfassung der Kirche, heute
aber bedürfen G1ie eiınes deutlicheren Ausdruckes durch das positive kirchliche Recht.

Welche Postulate ergeben sich daraus das erneuernde Kirchenrecht?
Das Kirchenrecht ist formulieren, sich HUr soweıt an  z die kirchlichen

Amtsträger richtet, alc diese wirkli direkt und primäar S einzelnen Normen be-
troffen SIN!  d, übrigen aber soll die Kirchenglieder gemeinen oder
einzelne VvVon ihnen ressiert Seln. Die Rechte der Gläubigen collen nicht
mehr S aus den Pflichten der Hierarchie zu erschließen sein, sondern direkt den
Kirchengliedern zugesprochen werden. Umgekehrt sollten die Pflichten der Gläubigen
G-  en hauptsächlich der kForm al  e  a werden, die Priester verpflichtet S1NM!  d, S1ie
z1 diesem oder jenem ZU ermahnen. Weitere TeIsSEe von Laien als in £früheren J
hunderten haben ihrer Bildung die Fähigkeit, das Kirchenrecht, das ihr Recht ist,
kennenzulernen und collte es5 sich atch an G1e wenden.

Einige grundlegende Rechte und Pflichten sollten dem der übrigen
herausgenommen, einem „Katalo; zusammengestellt und mit einem besonderen
Vorrangz bedacht werden, etwa indem SIEe ein eventuelles gesamtkirchliches Ver-
fassungsgesetz aufgenommen werden. Als mehr passiıves Grundrecht des Christen
nımmt das Rech!  en auf die geistlichen Güter, also auf die Hilfe des Gotteswortes, auf die
irtensorge der Hierarchie und auf den Sakramentenempfang, den ersten Platz e1n.

221{

auch darin zeigen, daß gegenseitig die jeweiligen Rechte voll und ganz gewertet wer­
den. Letztlich müßten die Stellvertreter Christi auch Christus, den Bräutigam der Kirche, 
repräsentieren und deshalb in der Beziehung liebender Partnerschaft zu den Gliedern 
des Volkes Gottes stehen, was sie noch mehr verpflichtet, deren personale, von Christus 
geheiligte Würde zu schätzen und zu pflegen. 
Die Kategorien des Dienstes, der Brüderlichkeit und der Partnerschaft im heiligen 
Geiste sind die eigentlichen christlichen, im Evangelium begründeten und durch das 
Konzil neu gehobenen Grundlagen für die Rechte der Kirchenglieder gegenüber der 
Gemeinschaft und ihrer Leitung. (Man mag einwenden, daß gerade diese Grundlagen 
etwas wesentlich anderes meinen als rechtliche Beziehungen. Aber sie setzen diese 
doch voraus, und wo Dienst und Brüderlichkeit nicht bereit sind, Rechte zu achten, 
können sie nur zu leicht nebulos oder gar zur Tarnung entgegengesetzter Haltungen 
werden.) Damit werden die Begründungen aus der Gemeinschaftsordnung, die die 
Kirche mit den natürlichen Gemeinschaftsgebilden gemeinsam hat, keineswegs ge­
leugnet oder beseitigt, sondern in die der Kirche eigentümliche übernatürliche Ord­
nung erhoben. Die aus der menschlichen Person überhaupt resultierenden Rechte, das 
Subsidiaritätsprinzip, das die Vorrangigkeit dieser Persönlichkeitsrechte und der Rechte 
der kleineren Gemeinschaften vor den Rechten der größeren Gemeinschaft fordert und 
das auch für die Kirche gilt, all das heischt auch in der Kirche die Anerkennung und 
den Schutz der Rechte des einzelnen und der untergeordneten Gemeinschaften. 
Die „Demokratie" in der Kirche wird sich nach der Eigennatur der Kirche richten müs­
sen. Ihre gottgesetzte Struktur und die gottgesetzte Kirchengewalt bedingen, daß 
manche demokratische Prinzipien und Formen nicht ohne weiteres auf sie übertragen 
werden können. Der Gedanke der Volkssouveränität trifft auf die Kirche nicht zu, das 
Volk ist nicht Autoritätsträger. Deshalb kann die notwendige Bindung der kirchlichen 
Amtsträger an die Rechte der Kirchenglieder und die Verantwortlichkeit darüber zwei­
fellos nicht darin bestehen, daß die Laien (oder überhaupt die Gesetzesunterworfenen) 
etwa Gesetze ablehnen oder über die Glieder der Hierarchie urteilen. Was aber heute 
an Einrichtungen, die eine Analogie zur Demokratie darstellen, in der Kirche besser 
gepflegt werden sollte, ist neben manchen Formen der Kollegialität die unverbrüchliche 
Anerkennung allseits, auch von der Hierarchie, zu achtender und durchsetzbarer 
Rechte. Diese gab es ungeschrieben schon immer in der Verfassung der Kirche, heute 
aber bedürfen sie eines deutlicheren Ausdruckes durch das positive kirchliche Recht. 

m 
Welche Postulate ergeben sich daraus für das zu erneuernde Kirchenrecht? 

1. Das Kirchenrecht ist so zu formulieren, daß es sich nur insoweit an die kirchlichen 
Amtsträger richtet, als diese wirklich direkt und primär von einzelnen Normen be­
troffen sind, im übrigen aber soll es an die Kirchenglieder im allgemeinen oder an 
einzelne Gruppen von ihnen adressiert sein. Die Rechte der Gläubigen sollen nicht 
mehr nur aus den Pflichten der Hierarchie zu erschließen sein, sondern direkt den 
Kirdtengliedern zugesprochen werden. Umgekehrt sollten die Pflichten der Gläubigen 
nicht hauptsächlich in der Form ausgesagt werden, daß die Priester verpflichtet sind, sie 
zu diesem oder jenem zu ermahnen. Weitere Kreise von Laien als in früheren Jahr­
hunderten haben kraft ihrer Bildung die Fähigkeit, das Kirdtenrecht, das ihr Recht ist, 
kennenzulernen und darum sollte es sich auch an sie wenden. 

2. Einige grundlegende Rechte und Pflichten sollten aus dem Rahmen der übrigen 
herausgenommen, in einem „Katalog" zusammengestellt und mit einem besonderen 
Vorrang bedacht werden, etwa indem sie in ein eventuelles gesamtkirchlidtes Ver­
fassungsgesetz aufgenommen werden. Als mehr passives Grundrecht des Christen 
nimmt das Recht auf die geistlichen Güter, also auf die Hilfe des Gotteswortes, auf die 
Hirtensorge der Hierarchie und auf den Sakramentenempfang, den ersten Platz ein. 

220 



Aktive G’Grundrechte betreffen die Mitgestaltung des Lebens der Kirche das Recht
Mitftfeier der Liturgie, A  m Bekenntnis und ZUT Verbreitung des Glaubens, ZUumnh„ Apo-
stolat; ZUT freien einungsäußerung der Offentlichkeit und gegenüber der Hierar-
chie; das Recht, eigener Initiative Werke nehmen; sich frei rel  1-
Osen eien zu vereiniıgen  / die grundlegende Fähigkeit, In der erarchie mit eson-
deren kirchlichen Aufgaben und Diensten betraut und deren Beratungskoliegien
berufen werden; das Recht freien des rdensstandes oder der Ehe oder
einer anderen kirchlii bedeutsamen Berufung schließlich des „Weltstandes“”. Die
grundlegenden Pflichten des Katholiken S1N etwa Die Teilnahme kirchlichen
Leben des Gottesdienstes, des Apostolates und des Glaubensbekenntnisses; der lau-
bensgehorsam bzw. der Gehorsam gegenüber der Lehrautorität; der Gesetzesgehorsam;
die Pflicht, den materiellen Erfordernissen der Kirche beizutragen‘?.

Die Formulierung der Rechte ebenso wıie der Pflichten soll llar und eindeutig SeInN.
Jeder Gläubige muß wWI1]1sSsen ..  önnen, WOZUu el verpflichtet ist, worauf Anspruch hat,
welche Schranken Pfarrer und Bischof gegenüber gesetzt sind. Der
Erreichung dieses Ideals sind nich:  . HUr rechtstechnische Grenzen gesetzt, 05 begegnet
auch Schwierigkeiten vom (und igentlich ten) (‚eist und Gtil des Kirchen-
rechtes her. Absolut bindende kirchenrechtliche Vorschriften S17 schon CIC, erst
T' den Konzilsdokumenten, miıt pastoralen Weisungen, Empfehlungen, KRat-
schlägen und mıit der Einschärfung sittlicher Verpflichtungen gemischt. Das hat gewiß
sSeine Berechtigung, Doch sollten sich ukünftige Kirchengesetze stärker bemühen,
und rtad der Verpflichtung oder der Berechtigung deutlicher 7U kennzeichnen. (Dieser
Wunsch ist besonders die bzw. Fastendisziplin richten.) Wer eine
Empfehlung nicht beachtet, sollte nich:  e ein irrges schlechtes Gewissen haben, v  C
eine Pflicht icht erfüllt, sollte sich nicht mıit den fließenden Grenzen zwischen Emp-
£ohlenem und Gebotenem entschuldigen können, W  Jer ein Recht hat, müßte nicht
dessen Vorhandensein und Anerkennung herumrätseln.

Die der Kirchenglieder ussen  a tatsächlich durchsetzbar SPIN.
Gegenüber allen Amtsträgern und ehorden unterhalb 'aps und onzil u (te
Rechtsmiüittel geben, die effektiv Anspruch ZCNOMMEN werden onnen. ware auch

eine oberstem en Verfassungsgerichtshof zu en, der die
Gesetzmäßigkeit untergeordneter Gesetze überprüft und cdie Achtung der Grundrechte
garantiert. FEin erster Schritt dieser Richtung ist die verwaltungsgerichtliche
tion der Apostolischen Signatur. „Das ] Recht wird genügende Sicherheit geben
müssen, al sowohl Regierte wIe auch Regierende csich die gesetzten ege halten;
©5 muß eindeutig festlegen, welche Angelegenheiten richterlich, elche auf dem Ver-
wal  swege verhandelt werden sollen, durch eiche Instanzen und elche wesent-
lichen egeln sich beide Verfahren halten hab  8 Die Rechtsprechung mufß hinrei-
chend öffentlich se1in, die der eren stanzen b  sen genügend bekannt
den. muß eine richterliche Urganisation geben, die allen ausreichend £fachlichen und
schnellen Rechtsschutz garantiert, auch q Vorgesetzte, ohne diese anderseits

ihrem €  gsamt dadurch cehr behindert werden®.“
Legitime Vielfalt und Elastizität. Unsere Zeit hat erkannt, daß Einheit der

Kirche nicht Uniformität, sondern Vielfalt bedeutet. Recht 1st auch nich:  en etwas
Starres, sondern 65 muß sich notwendig an die örtlichen und persönlichen Verhältnisse
und die geschichtliche ung anpassecn, also elastisch sein. Alie und
astizität des Kirchenrechtes muß aber, G 61@e  , nicht Chaos enden will, legitim,

nach den vom Recht festgelegten Normen geregelt sSeIHN. Nur ist die Ver-
änderung oder Einschränkung Rechten der Gläubigen Recht, SONnst ZUrXr.

Vgl Klostermann, Desiderate ZUT Reform des Laienrechtes, 115 (1967), 343
uizing, Reform des enRechtes, Concilium (1965), 52

221

Aktive Grundrechte betreffen die Mitgestaltung des Lebens der Kirche: das Recht zur 
Mitfeier der Liturgie, zum Bekenntnis und zur Verbreitung des Glaubens, zum Apo­
stolat; zur freien Meinungsäußerung in der Öffentlichkeit und gegenüber der Hierar­
chie; das Recht, aus eigener Initiative Werke in Angriff zu nehmen; sich frei zu reli­
giösen Zielen zu vereinigen; die grundlegende Fähigkeit, von der Hierarchie mit beson­
deren kirchlichen Aufgaben und Diensten betraut und in deren Beratungskollegien 
berufen zu werden; das Recht zur freien Wahl des Ordensstandes oder der Ehe oder 
einer anderen kirchlich bedeutsamen Berufung einschließlich des „Weltstandes". Die 
grundlegenden Pflichten des Katholiken sind etwa: Die Teilnahme am kirchlichen 
Leben des Gottesdienstes, des Apostolates und des Glaubensbekenntnisses; der Glau­
bensgehorsam bzw. der Gehorsam gegenüber der Lehrautorität; der Gesetzesgehorsam; 
die Pflicht, zu den materiellen Erfordernissen der Kirche beizutragen4• 

3. Die Formulierung der Rechte ebenso wie der Pflichten soll klar und eindeutig sein. 
Jeder Gläubige muß wissen können, wozu er verpflichtet ist, worauf er Anspruch hat, 
welche Schranken seinem Pfarrer und Bischof ihm gegenüber gesetzt sind. Der 
Erreichung dieses Ideals sind nicht nur rechtstechnische Grenzen gesetzt, es begegnet 
auch Schwierigkeiten vom neuen (und eigentlich alten) Geist und Stil des Kirchen­
rechtes her. Absolut bindende kirchenrechtliche Vorschriften sind schon im CIC, erst 
recht in den Konzilsdokumenten, mit pastoralen Weisungen, Empfehlungen, Rat­
schlägen und mit der Einschärfung sittlicher Verpflichtungen gemischt. Das hat gewiß 
seine Berechtigung. Doch sollten sich zukünftige Kirchengesetze stärker bemühen, Art 
und Grad der Verpflichtung oder der Berechtigung deutlicher zu kennzeichnen. (Dieser 
Wunsch ist besonders an die neue Buß- bzw. Fastendisziplin zu richten.) Wer eine 
Empfehlung nicht beachtet, sollte nicht ein irriges schlechtes Gewissen haben, wer 
eine Pflicht nicht erfüllt, sollte sich nicht mit den fließenden Grenzen zwischen Emp­
fohlenem und Gebotenem entschuldigen können, wer ein Recht hat, müßte nicht um 
dessen Vorhandensein und Anerkennung herumrätseln. 

4. Die Rechte der Kirchenglieder müssen tatsächlich durchsetzbar sein. 
Gegenüber allen Amtsträgern und Behörden unterhalb Papst und Konzil müßte es 
Rechtsmittel geben, die effektiv in Anspruch genommen werden können. Es wäre auch 
an eine Art von oberstem kirchlichen Verfassungsgerichtshof zu denken, der die 
Gesetzmäßigkeit untergeordneter Gesetze überprüft und die Achtung der Grundrechte 
garantiert. Ein erster Schritt in dieser Richtung ist die neue verwaltungsgerichtliche Sek­
tion der Apostolischen Signatur. ,,Das neue Recht wird genügende Sicherheit geben 
müssen, daß sowohl Regierte wie auch Regierende sich an die gesetzten Regeln halten; 
es muß eindeutig festlegen, welche Angelegenheiten richterlich, welche auf dem Ver­
waltungswege verhandelt werden sollen, durch welche Instanzen und an welche wesent­
lichen Regeln sich beide Verfahren zu halten haben. Die Rechtsprechung muß hinrei­
chend öffentlich sein, die Urteile der höheren Instanzen müssen genügend bekannt wer­
den. Es muß eine richterliche Organisation geben, die allen ausreichend fachlichen und 
schnellen Rechtsschutz garantiert, auch gegen Vorgesetzte, ohne daß diese anderseits 
in ihrem Leitungsamt dadurch zu sehr behindert werden5 ." 

5. Legitime Vielfalt und Elastizität. Unsere Zeit hat neu erkannt, daß Einheit der 
Kirche nicht Uniformität, sondern Vielfalt bedeutet. Recht ist auch nicht etwas 
Starres, sondern es muß sich notwendig an die örtlichen und persönlichen Verhältnisse 
und an die geschichtliche Entwid<lung anpassen, also elastisch sein. Alle Vielfalt und 
Elastizität des Kirchenrechtes muß aber, wenn sie nicht im Chaos enden will, legitim, 
d. h. nach den vom Recht festgelegten Normen geregelt sein. Nur dann ist die Ver­
änderung oder Einschränkung von Rechten der Gläubigen Redtt, sonst entartet sie zur 

'Vgl. F. Klostermann, Desiderate zur Reform des Laienredttes, ThPQ 115 (1967), 343 ff. 
11 P. Huizing, Reform des kirdtlidten Redttes, in: Concilium 1 (1965), 682. 

221 



Willk: Die durch das Konzil angebahnte Rechtsentwicklung trägt dem bereits Rech-
NUN: da ja die Bischöfe und Bischofskonferenzen weitergehende Vollmachten halten
haben, und zunächst besonders auf liturgischem eine geordnete Vielfalt und
großzügigerer Rahmen anl die Stelle der Uniformität und der minutösen und S{[{arren
Rubrizistik getreten ist. Ahnliches ist sicher auch auf anderen Sektoren des Kirchen-
rechtes erwart: der Bischofssynode 1967 wurde das Subsidiaritätsprinzip
Grundsatz die Retorm des Kirchenrechtes aufgestellt. Hand Hand H+
aber Sicherungsmaßnahmen gehen, die verhindern, subjektive Anschauungen e1n-
zelner kirchlicher Autoritäten den Gläubigen eines  + Kirchengebietes Zu ihrem Schaden
auferlegt werden. Dazıu bedarf eines Regulativs, das früher cehr starkem Maßfße
die römischen Zentralbehörden wWaren, jetzt aber In den ischofskonferenzen und den
(noch cehr unvollkommen koordinierten) iözesanen Beratungskollegien bestehen
könnte, sofern die Vollmachten dieser Körperschaften etwas verstärkt würden.
Wird das Kirchenrecht auf diese We  152e gestaltet, ıst keineswegs eın Hemm-
sch; die Entwicklung der Kirche, echte pastorale Anliegen, die freie Ent-
faltung der Charismen. Es garan vielmehr eıne geordnete und darum £fruchtbare
Entwicklung, indem den einzelnen nicht den fragwürdigen oder auch eindeutig
guten Reformideen bzw. Beharrungstendenzen dieser oder jener oder S5trö-
Mungen oder Einzelpersonen innerhalb der Kirche ausliefert. Das Kirchenrecht wahr:
dem einzelnen auch die Freiheit und gibt den Rahmen, un nach seinem „Charis-
ma  H& der und die Kirche zZzu wirken, ohne den Freiheitsraum seines
Bruders Q verletzen. garantiert einen rundbestand sicheren Rechten und

die Sicherheit, a  laß der Kirche glücklicherweise vieles, aber nich:  r alles 15
Fließen gekommen ist. Es oibt dem Christen das ohe Bewußtsein, dem liebenden
Gott, 9-  g aber den Gtellvertretern mit ihrer menschlichen Autorität
gungslos ausgeliefert sSenln. Es bedeutet keineswegs uristische Starrheit und bsi-
cherung CM  C den erneuernden Sturm des Heiligen Geistes, sondern ist eine elemen-
tare Konsequenz der Achtung VOorT der christlichen ersonwürde und der Kon-
1173l der einen kirchlichen emeinschaft

OTTFRIE GRIESL

Tiefenpsychologie und Religion
Der Tiefenpsychologe hat in der ffentlichen einung einen  s Stand.
mutetr vielfach die Einbildung Z onne  .. jedermann auf den Grund der Seele
schauen. Wer sich zZzu begibt, .. gewärtigen, er ufgebohrt, seelisch
CZUgCN, Ja skelettiert werde. wehrt sich dagegen. hese bwehr stellt bereits
einen gen Mechanismus der Tiefenseele dar, den sogenannten Widerstand. Der
Widerstand befindet sich Recht, insofern er den Schutz des menschlichen Intimrau-
® übernimmt und jeden gewaltsamen Eingriff energisch zurückweist. Insofern
aber dem Tiefenpsychologen einen solchen Gewaltakt zutraut, aD  B 1a unrecht.
Man unterliegt hier einem weiıteren Mechanismus, der Angst Projektion.
Dem Psychotherapeuten Iit cht ein, die Seele des enschen einbrechen

wollen. Das ware  yı cht LIUT moralisch unverantwortlich, sondern auch £achlich eın
blamabler Kunstfehler und ZzZu nich‘ Die Türe der Menschenseele geht vVon
innen nach außen auf. Jeder Versuch, cje aufßen nach innen einzudrücken, mobi-
lisierte Ur den Widerstand und verrammelte den Zugang endgültig. Zum Unterschied
B Chirurgen der Psychotherapeut einem en helfen, insofern eser
bei vollem Bewußtsein celbst darum bittet, er hat kein anderes „Material“,

der ervenkranke spontan und freiwillig bietet.

222

Willkür. Die durch das Konzil angebahnte Rechtsentwicklung trägt dem bereits Rech­
nung, da ja die Bischöfe und Bischofskonferenzen weitergehende Vollmachten erhalten 
haben, und zunächst besonders auf liturgischem Gebiet eine geordnete Vielfalt und ein 
großzügigerer Rahmen an die Stelle der Uniformität und der minutiösen und starren 
Rubrizistik getreten ist. Ähnliches ist sicher auch auf anderen Sektoren des Kirchen­
rechtes zu erwarten. Auf der Bischofssynode 1967 wurde das Subsidiaritätsprinzip als 
Grundsatz für die Reform des Kirchenrechtes aufgestellt. Hand in Hand damit müssen 
aber Sicherungsmaßnahmen gehen, die verhindern, daß subjektive Anschauungen ein­
zelner kirchlicher Autoritäten den Gläubigen eines Kirchengebietes zu ihrem Schaden 
auferlegt werden. Dazu bedarf es eines Regulativs, das früher in sehr starkem Maße 
die römischen Zentralbehörden waren, jetzt aber in den Bischofskonferenzen und den 
(noch sehr unvollkommen koordinierten) diözesanen Beratungskollegien bestehen 
könnte, sofern die Vollmachten dieser Körperschaften etwas verstärkt würden. 

Wird das Kirchenrecht auf diese Weise neu gestaltet,· so ist es keineswegs ein Hemm­
schuh für die Entwicklung der Kirche, für echte pastorale Anliegen, für die freie Ent­
faltung der Charismen. Es garantiert vielmehr eine geordnete und darum fruchtbare 
Entwicklung, indem es den einzelnen nicht den fragwürdigen oder auch eindeutig 
guten Reformideen bzw. Beharrungstendenzen dieser oder jener Gruppen oder Strö­
mungen oder Einzelpersonen innerhalb der Kirche ausliefert. Das Kirchenrecht wahrt 
dem einzelnen auch die Freiheit und gibt ihm den Rahmen, um nach seinem „Charis­
ma" in der Kirche und für die Kirche zu wirken, ohne den Freiheitsraum seines 
Bruders zu verletzen. Es garantiert einen Grundbestand an sicheren Rechten und 
damit die Sicherheit, daß in der Kirche glücklicherweise vieles, aber nicht alles ins 
Fließen gekommen ist. Es gibt dem Christen das frohe Bewußtsein, nur dem liebenden 
Gott, nicht aber den Stellvertretern Christi mit ihrer menschlichen Autorität bedin­
gungslos ausgeliefert zu sein. Es bedeutet keineswegs juristische Starrheit und Absi­
cherung gegen den erneuernden Sturm des Heiligen Geistes, sondern ist eine elemen­
tare Konsequenz aus der Achtung vor der christlichen Personwürde und aus der Kon­
tinuität der einen kirchlichen Gemeinschaft. 

GOTTFRIED GRIESL 

Tiefenpsychologie und Religion 

Der Tiefenpsychologe hat in der öffentlichen Meinung keinen leichten Stand. Man 
mutet ihm vielfach die Einbildung zu, er könne jedermann auf den Grund der Seele 
schauen. Wer sich zu ihm begibt, müsse gewärtigen, daß er aufgebohrt, seelisch aus­
gezogen, ja skelettiert werde. Man wehrt sich dagegen. Diese Abwehr stellt bereits 
einen wichtigen Mechanismus der Tiefenseele dar, den sogenannten Widerstand. Der 
Widerstand beßndet sich im Recht, insofern er den Schutz des menschlichen lntimrau­
mes übernimmt und jeden gewaltsamen Eingriff energisch zurückweist. Insofern man 
aber dem Tiefenpsychologen einen solchen Gewaltakt zutraut, tut man ihm unrecht. 
Man unterliegt hier einem weiteren Mechanismus, nämlich der Angst - Projektion. 
Dem Psychotherapeuten fällt es gar nicht ein, in die Seele des Menschen einbrechen 
zu wollen. Das wäre nicht nur moralisch unverantwortlidt, sondern audt fadtlidt ein 
blamabler Kunstfehler und führte zu nichts. Die Türe der Mensdtenseele geht von 
innen nadt außen auf. Jeder Versudt, sie von außen nadt innen einzudrücken, mobi­
lisierte nur den Widerstand und verrammelte den Zugang endgültig. Zum Untersdtied 
vom Chirurgen kann der Psydtotherapeut einem Kranken nur helfen, insofern dieser 
bei vollem Bewußtsein selbst darum bittet, und er hat kein anderes „Material", als 
was ihm der Nervenkranke spontan und freiwillig bietet. 

222 


