HANS HEIMERL
Das Recht auf Recht

Erwigungen zur Redhtsstellung des Kirchengliedes gegeniiber der Hierardhie.

I

Mit der ,,Aufwertung” des Laien, nach der man schon seit Jahrzehnten ruft, wurde
auch der Wunsch wach, seine Rechtsstellung besser zu untermauern. Man denkt dabei
nach dem Vorbild staatlicher Verfassungen an einen Katalog von Grundrechten des
Christen, die von der Hierarchie unbedingt zu achten sind. Can. 682 CIC wurde als
ein einsamer Vorbote davon angesehen (bei genauerer Betrachtung steht schon we-
sentlich mehr {iber die Rechte des Kirchengliedes im CIC), das Konzil hat einige Aus-
sagen {iber die rechtliche Stellung des Laien gegeniiber den geweihten Hirten hinzu-
gefiigt!. Da nunmehr die Tendenz zur ,Demokratie”, besser gesagt zur Briiderlich-
keit, in der Kirche immer stirker die Bezichungen der Uber- und Unterordnung modi-
fiziert, 148t sich von der Kirchenrechtsreform erwarten, da sie die Grundrechte des
Christen (es handelt sich selbstverstindlich nicht nur um den Laien) ausfiihrlicher for-
muliert.

Es mag auf den ersten Blick merkwiirdig erscheinen, daf sich gleichzeitig gegenliufige
Strémungen ausbreiten, die letzten Endes die Rechte des einzelnen unterminieren
und ihn zum Objekt entwerten. Diese Tendenzen sind als solche nicht immer leicht
zu erkennen, da sie sich oft unter dem gleichen Mantel der ,Pastoral” und des Fort-
schrittes verbergen, wie die Bestrebungen zu groBerer Miindigkeit und Wertung des
Laien, und aus bester Absicht kommen. Einige Beispiele, die sich so oder #hnlich in
der kirchlichen Wirklichkeit finden, mégen veranschaulichen, wie diese Gefihrdung der
Rechtssphire des Christen heute aussehen kann.

1. Ein Pfarrer fithrt bei der sonntiglichen Me8feier liturgische Neuerungen ein, die in
den geltenden Bestimmungen keine Deckung finden. Wihrend ein kleiner Teil der
Gottesdienstbesucher mit Begeisterung mitmacht, fithlen sich die anderen verwirrt
und zu Formen gezwungen, die sie innerlich nicht bejahen. Mit welchem Recht fordert
der Pfarrer von ihnen die Beteiligung an seinen Neuerungen? Mit dem Recht der
pastoralen Niitzlichkeit? Aber der seelsorgliche Nutzen ist gerade dadurch in Frage
gestellt, daf Spaltung und Miflbehagen in die Pfarrgemeinde getragen wird und dafl
sich viele zum Objekt von Experimenten degradiert sehen. Und vom positiven Recht
her handelt der Pfarrer zweifellos unberechtigt. Kann man aber sagen, da die Gliu-
bigen ein Recht auf einen Gottesdienst haben, der den liturgischen Normen entspricht?
Einen solchen Rechtsanspruch wird man als formulierten vergeblich suchen. Aber die
Ordnung der Liturgie ist um der Gemeinschaft willen da, und deshalb haben deren
Glieder aus der Natur der Sache heraus an dieser Ordnung ein Interesse, das des
gesetzmifligen Schutzes fihig wire,

2. Eine fromme (ernst zu nehmende) Frau legt ihre monatliche Beichte ab. Der Priester
fragt sie, ob sie ihre Siinden als schwere auffasse. Auf die verneinende Antwort gibt
er ihr den Segen, aber nicht die Lossprechung, um die sie bat. Der Grund dafiir sind
offensichtlich gewisse neuere Ansichten iiber Natur und Hiufigkeit des BuB8sakramen-
tes. Zweifellos versto8t der Beichtvater gegen can. 886: ,,Wenn der Beichtvater an der
Disposition des Ponitenten nicht zweifeln kann und dieser die Lossprechung verlangt,
darf die Lossprechung weder verweigert noch aufgeschoben werden”. Die kanonisti-
schen Autoren, nicht aber der CIC sehen darin auch einen Rechtsanspruch des Péoni-
tenten begriindet®. Grundsitzlich miiite ein Rechtsanspruch durchgesetzt werden kon-

1 Kirchenkonst. n. 37; Dekret iiber das Laienapostolat n. 24 f.
2 F. M. Cappello, De Sacramentis II (De Poenitentia), 19539, n. 513.

217



nen, praktisch wird dies aber kaum moglich sein, da keine iibergeordnete Instanz
ohne Verletzung des Beichtsiegels dariiber urteilen kann, ob der Beichtvater gerecht-
fertigt (wegen mangelnder Disposition) oder nicht die Lossprechung verweigert hat.

3. Manche Bischife schreiben eine untere Altersgrenze von 14, 15, vielleicht sogar
18 Jahren fiir den Empfang der Firmung vor, gestiitzt auf gewisse pastorale Erwi-
gungen (die viel fiir sich haben, aber hier nicht diskutiert werden sollen). Ahnlich
wie das Mindestalter fiir die EheschlieBung (Hindernis der Eheunmiindigkeit can.
1067) bedeutet dies eine Rechtseinschrinkung. Hat der Bischof hiezu das Recht? Fiir
die Ehe sagt der CIC ausdriicklich: Alle, die nicht gehindert sind, konnen eine Ehe
eingehen (can. 1035). Beziiglich der Firmung fehlt eine solche ausdriickliche Bestim-
mung. Ein analoges Recht auf den Firmempfang 1Bt sich nur erschliefen. Der
grundlegende can. 682 sagt: ,Die Laien haben das Recht, vom Klerus nach den
Normen des Kirchenrechtes die geistlichen Giiter und besonders die zum Heil notwen-
digen Hilfen zu empfangen.” Zweifellos fillt unter dieses Recht zuerst das auf den
Sakramentenempfang. Dieses besteht also in dem Mafe, als es die kirchliche Diszi-
plin vorsieht. Beziiglich des Firmalters besteht nun eine ausdriickliche Bestimmung:
In der lateinischen Kirche wird die Spendung der Firmung passenderweise bis etwa
zum 7. Lebensjahr aufgeschoben, in Ausnahmefillen ist ein friiherer Empfang moglich
(can. 788). Wendet man den allgemeinen Satz des can. 682 auf die Firmung an, so
ergibt sich logischerweise, da vom Alter von etwa 7 Jahren an ein Recht auf den
Empfang der Firmung besteht. Die partikulire Festsetzung eines hoheren Firmalters
bedeutet eine Einschrinkung dieses Rechtes und liuft dem ius commune zuwider. Hat
sich daran durch das Konzil etwas geéindert? An sich nicht. Freilich ist nun die bisch&f-
liche Autoritit gestirkt worden, nirgends aber ist ersichtlich, daf sie auch die Vollmacht
zur Einschrinkung von Rechten der Gliubigen entgegen dem CIC enthilt. Wenn man
meint, dies aus der selbstindigen pastoralen Verantwortlichkeit des Bischofs fiir die
Sakramentenspendung ableiten zu kénnen, so muf man sich fragen, ob die bischif-
liche Gewalt in dieser Hinsicht nicht doch Grenzen habe, und diese Grenzen liegen
eben in iibergeordneten kirchenrechtlichen Normen, wie sie derzeit noch der CIC dar-
stellt.

Nehmen wir nun an, die Eltern eines Zehnjihrigen kommen zur Uberzeugung, daf3
ihr Kind in der Umwelt der anderen Kinder aus lauem oder glaubenslosem Eltern-
haus bereits dringend die Firmgnade brauche. Welche Méglichkeiten haben sie, ent-
sprechend ihrem Gewissen zu handeln (dessen Uberzeugung sicher nicht weniger ach-
tenswert ist als viele andere, fragwiirdigere Gewissensentscheidungen, deren Unan-
tastbarkeit heute laut verteidigt wird)? Rein theoretisch knnen sie an die Sakramen-
tenkongregation rekurrieren, die aber wahrscheinlich den Bischof in der gegenwirtigen
Situation auch nicht desavouieren wird, noch mehr rein theoretisch bleibt eine Klage
bei der rémischen Rota (can. 1557, § 2,1°). Der einzig praktisch gangbare Ausweg
(und Umweg) ist, das Kind in der Nachbarditzese firmen zu lassen, wo keine hhere
Altersgrenze besteht.

4. Die Bischife eines siidamerikanischen Staates fiihren gewisse Konzilsdekrete einfach
nicht durch. Die Priester verlangen die Durchfithrung, und sie haben recht. Ohne
Zweifel verpflichten die Konzilsbeschliisse die ganze Kirche, auch die Bischife, die
dagegen gestimmt haben. Die gestirkte bischofliche Autoritdt berechtigt keineswegs
zu einer anderen Haltung. Haben aber die Priester, die Glaubigen ein Recht auf die
Durchfithrung der Konzilsbestimmungen? Soweit sich diese direkt an die Bischofe als
Normadressaten richten, haben sie keinen unmittelbaren und durchsetzbaren Anspruch.
Doch geht es dem Konzil ja um das Wohl des ganzen Volkes Gottes, dessen Glieder
sind also persénlich daran interessiert, daf} seine Friichte ihnen zukommen, mitunter
kann dieses Interesse sehr dringend sein. Die rechtliche Handhabe fiir die Durchset-
zung fehlt aber.

218



Diese Beispiele zeigen verschiedenartige Erscheinungen des heutigen kirchlichen Lebens
auf: Rechte werden eingeschrinkt oder nicht geachtet aus pastoralen Motiven fort-
schrittlicher oder konservativer Prigung; Rechte und Verpflichtungen der Gliubigen
entbehren der notigen Klarheit, besonders manche Rechte sind nicht ausdriidlich for-
muliert, da das Kirchenrecht bisher doch vielfach fiir die kirchlichen Amtstriger und
von ihrem Standpunkt aus geschaffen war; partikulire Verschiedenheiten, ja sogar
personliche Ansichten wirken sich aus, usw. Der gemeinsame Nenner, auf den alle
angefiihrten Beispiele sich bringen lassen, ist aber tieferliegend: Eine Aufl§sung
lc:es Kirchenrechtes iiberhaupt, die sich auch zum Schaden fiir den einzelnen Christen
ehrt.

Eine andere Seite des gleichen Phinomens der Entrechtlichung ist viel bekannter:
Die Autorititskrise in der Kirche. Diese hat gewif8 viele Ursachen, aber ein nicht gerin-
ges auslosendes Element dafiir war sicher die offenkundig gezeigte Antipathie der
meisten Konzilsviter gegen alles ,Juristische”. Nun miissen sie die Konsequenzen
spiiren, indem ihre Autoritit gegeniiber ihren Untergebenen nicht mehr das gleiche
Gewicht hat wie frither, und Eigenmichtigkeiten, scheinbarer und wirklicher Unge-
horsam da und dort hiufiger auftreten., Aber die Abwertung rechtlicher Normen beein-
trichtigt nicht nur die Rechte und Anordnungen der kirchlichen Hierarchie, sie ver-
dunkelt und gefihrdet auch die Rechte der Gliubigen. Die Autorititskrise ist nur
ein Teil der Rechtskrise in der Kirche, deren Leidtragende alle sind.

il

Bevor man der Frage formulierter Grundrechte niher tritt, ist daher zuerst die Forde-
rung nach dem primdren Grundrecht zu erheben, nach einer klaren, durchsetzbaren
und durchgesetzten, allgemein anerkannten Rechfsordnung. Daraus erwichst ja nicht
nur den Kirchengliedern, sondern auch der Hierarchie selbst Nutzen. Das ,Recht auf
Recht” ist die Voraussetzung dafiir, daf einzelne Grundrechte nicht blof papierene
Versprechungen bleiben.

Insbesondere aber muf8 diese Rechtsordnung so beschaffen sein, dafl sie die Hierarchie
nicht nur nach oben, sondern auch nach unten bindet; die kirchlichen Amtstriger miis-
sen sich nicht nur gegeniiber hoheren Instanzen, letztlich vor dem Papst und dem
Bischofskollegium, verantworten, sie sind auch dem ganzen Volk Gottes und jedem ein-
zelnen verantwortlich — nicht in dem Sinn, da8 sie von ihm zur Rechenschaft gezogen
werden konnten, aber im Sinn des , Dienstes”: Auffallend oft hat das Konzil betont,
daB Bischdfe und Priester Diener ihrer Briider und Schwestern sind. Der heilige Vin-
zenz von Paul hat das konsequent zu Ende gedacht, als er sagte, die Armen, denen
er diene, seien seine Herren. Und Herren kénnen nun einmal Anspriiche an ihre Diener
stellen. Es besteht ja auch eine Korrelation zwischen Rechten und Pflichten. Wenn die
Hierarchie unleugbar Pflichten gegeniiber den Gliedern des Volkes Gottes hat, die
Pflicht, ihnen zu dienen, dann heiflt das umgekehrt, daB diese Glieder irgend ein
Recht haben, bedient zu werden. Das gilt um so mehr, als die Evangelien die Vorliebe
Gottes fiir die Armen und Niedrigen, fiir die Massen der ,kleinen Leute”, immer wie-
der sehr deutlich zeigen. Dadurch ist eine paternalistische Haltung, die sich auf den
Standpunkt stellt: ,Was dem Volke gut tut, bestimme ich”, unméglich gemacht. Viel-
mehr wird sich die Haltung der Ehrfurcht und des Dienstes der Hierarchie am Volke
Gottes auch darin zeigen miissen, da sie sich an gewisse Formen und Grundsitze des
Dienstes gebunden fiihlt.

Neben dem Dienst verpflichtet auch die Briiderlichkeit die Hierarchie, die Kirchenglieder
und ihre Rechte zu achten. Das Konzil setzt neben die Vaterfunktion der Hirten ihre
Stellung als Bruder®. Das besagt, daf zugleich mit dem Verhiltnis der Uber- und
Unterordnung auch eines der Gleichheit, des Miteinander besteht. Und das muf sich

3 Kirchenkonst. n. 32 d; Dekret iiber das Laienapostolat n. 25 a; Priesterdekret n. 9.

219



auch darin zeigen, da gegenseitig die jeweiligen Rechte voll und ganz gewertet wer-
den. Letztlich miiBlten die Stellvertreter Christi auch Christus, den Bréutigam der Kirche,
reprisentieren und deshalb in der Beziehung liebender Partnerschaft zu den Gliedern
des Volkes Gottes stehen, was sie noch mehr verpflichtet, deren personale, von Christus
geheiligte Wiirde zu schiitzen und zu pflegen.

Die Kategorien des Dienstes, der Briiderlichkeit und der Partnerschaft im heiligen
Geiste sind die eigentlichen christlichen, im Evangelium begriindeten und durch das
Konzil neu gehobenen Grundlagen fiir die Rechte der Kirchenglieder gegeniiber der
Gemeinschaft und ihrer Leitung. (Man mag einwenden, daf gerade diese Grundlagen
etwas wesentlich anderes meinen als rechtliche Beziehungen. Aber sie setzen diese
doch voraus, und wo Dienst und Briiderlichkeit nicht bereit sind, Rechte zu achten,
kénnen sie nur zu leicht nebulos oder gar zur Tarnung entgegengesetzter Haltungen
werden.) Damit werden die Begriindungen aus der Gemeinschaftsordnung, die die
Kirche mit den natiirlichen Gemeinschaftsgebilden gemeinsam hat, keineswegs ge-
leugnet oder beseitigt, sondern in die der Kirche eigentiimliche iibernatiirliche Ord-
nung erhoben. Die aus der menschlichen Person iiberhaupt resultierenden Rechte, das
Subsidiarititsprinzip, das die Vorrangigkeit dieser Personlichkeitsrechte und der Rechte
der kleineren Gemeinschaften vor den Rechten der groferen Gemeinschaft fordert und
das auch fiir die Kirche gilt, all das heischt auch in der Kirche die Anerkennung und
den Schutz der Rechte des einzelnen und der untergeordneten Gemeinschaften.

Die ,,Demokratie” in der Kirche wird sich nach der Eigennatur der Kirche richten miis-
sen. lhre gottgesetzte Struktur und die gottgesetzte Kirchengewalt bedingen, daf
manche demokratische Prinzipien und Formen nicht ohne weiteres auf sie iibertragen
werden konnen. Der Gedanke der Volkssouverinitit trifft auf die Kirche nicht zu, das
Volk ist nicht Autorititstriger. Deshalb kann die notwendige Bindung der kirchlichen
Amtstriger an die Rechte der Kirchenglieder und die Verantwortlichkeit dariiber zwei-
fellos nicht darin bestehen, daf die Laien (oder iiberhaupt die Gesetzesunterworfenen)
etwa Gesetze ablehnen oder iiber die Glieder der Hierarchie urteilen. Was aber heute
an Einrichtungen, die eine Analogie zur Demokratie darstellen, in der Kirche besser
gepflegt werden sollte, ist neben manchen Formen der Kollegialitiit die unverbriichliche
Anerkennung allseits, auch von der Hierarchie, zu achtender und durchsetzbarer
Rechte. Diese gab es ungeschrieben schon immer in der Verfassung der Kirche, heute
aber bediirfen sie eines deutlicheren Ausdruckes durch das positive kirchliche Recht.

I
Weldhe Postulate ergeben sich daraus fiir das zu erneuernde Kirchenrecht?

1. Das Kirchenrecht ist so zu formulieren, daf es sich nur insoweit an die kirchlichen
Amtstriger richtet, als diese wirklich direkt und primir von einzelnen Normen be-
troffen sind, im {ibrigen aber soll es an die Kirchenglieder im allgemeinen oder an
einzelne Gruppen von ihnen adressiert sein. Die Rechte der Glidubigen sollen nicht
mehr nur aus den Pflichten der Hierarchie zu erschlieBen sein, sondern direkt den
Kirchengliedern zugesprochen werden. Umgekehrt sollten die Pflichten der Gliubigen
nicht hauptsichlich in der Form ausgesagt werden, dafl die Priester verpflichtet sind, sie
zu diesem oder jenem zu ermahnen. Weitere Kreise von Laien als in friitheren Jahr-
hunderten haben kraft ihrer Bildung die Fihigkeit, das Kirchenrecht, das ihr Recht ist,
kennenzulernen und darum sollte es sich auch an sie wenden.

2. Einige grundlegende Rechte und Pflichten sollten aus dem Rahmen der iibrigen
herausgenommen, in einem ,Katalog” zusammengestellt und mit einem besonderen
Vorrang bedacht werden, etwa indem sie in ein eventuelles gesamtkirchliches Ver-
fassungsgesetz aufgenommen werden. Als mehr passives Grundrecht des Christen
nimmt das Redht auf die geistlichen Giiter, also auf die Hilfe des Gotteswortes, auf die
Hirtensorge der Hierarchie und auf den Sakramentenempfang, den ersten Platz ein.

220



Aktive Grundrechte betreffen die Mitgestaltung des Lebens der Kirche: das Recht zur
Mitfeier der Liturgie, zum Bekenntnis und zur Verbreitung des Glaubens, zum Apo-
stolat; zur freien MeinungsiuBerung in der Offentlichkeit und gegeniiber der Hierar-
chie; das Recht, aus eigener Initiative Werke in Angriff zu nehmen; sich frei zu reli-
gidsen Zielen zu vereinigen; die grundlegende Fihigkeit, von der Hierarchie mit beson-
deren kirchlichen Aufgaben und Diensten betraut und in deren Beratungskollegien
berufen zu werden; das Recht zur freien Wahl des Ordensstandes oder der Ehe oder
einer anderen kirchlich bedeutsamen Berufung einschlieBlich des , Weltstandes”. Die
grundlegenden Pflichten des Katholiken sind etwa: Die Teilnahme am kirchlichen
Leben des Gottesdienstes, des Apostolates und des Glaubensbekenntnisses; der Glau-
bensgehorsam bzw. der Gehorsam gegeniiber der Lehrautoritit; der Gesetzesgehorsam;
die Pflicht, zu den materiellen Erfordernissen der Kirche beizutragens.

3. Die Formulierung der Rechte ebenso wie der Pflichten soll klar und eindeutig sein.
Jeder Glaubige muf8 wissen kénnen, wozu er verpflichtet ist, worauf er Anspruch hat,
welche Schranken seinem Pfarrer und Bischof ihm gegeniiber gesetzt sind. Der
Erreichung dieses Ideals sind nicht nur rechtstechnische Grenzen gesetzt, es begegnet
auch Schwierigkeiten vom neuen (und eigentlich alten) Geist und Stil des Kirchen-
rechtes her. Absolut bindende kirchenrechtliche Vorsdhriften sind schon im CIC, erst
recht in den Konzilsdokumenten, mit pastoralen Weisungen, Empfehlungen, Rat-
schligen und mit der Einschirfung sittlicher Verpflichtungen gemischt. Das hat gewif8
seine Berechtigung. Doch sollten sich zukiinftige Kirchengesetze stirker bemiihen, Art
und Grad der Verpflichtung oder der Berechtigung deutlicher zu kennzeichnen. (Dieser
Whunsch ist besonders an die neue Buffi- bzw. Fastendisziplin zu richten.) Wer eine
Empfehlung nicht beachtet, sollte nicht ein irriges schlechtes Gewissen haben, wer
eine Pflicht nicht erfiillt, sollte sich nicht mit den flieBenden Grenzen zwischen Emp-
fohlenem und Gebotenem entschuldigen konnen, wer ein Recht hat, miifite nicht um
dessen Vorhandensein und Anerkennung herumritseln.

4. Die Rechte der Kirchenglieder miissen tatsichlich durchsetzbar sein.

Gegeniiber allen Amtstrigern und Behodrden unterhalb Papst und Konzil miifite es
Rechtsmittel geben, die effektiv in Anspruch genommen werden konnen. Es wire auch
an eine Art von oberstem kirchlichen Verfassungsgerichtshof zu denken, der die
Gesetzmifigkeit untergeordneter Gesetze iiberpriift und die Achtung der Grundrechte
garantiert. Ein erster Schritt in dieser Richtung ist die neue verwaltungsgerichtliche Sek-
tion der Apostolischen Signatur. ,Das neue Recht wird geniigende Sicherheit geben
miissen, da8 sowohl Regierte wie auch Regierende sich an die gesetzten Regeln halten;
es muf8 eindeutig festlegen, welche Angelegenheiten richterlich, welche auf dem Ver-
waltungswege verhandelt werden sollen, durch welche Instanzen und an welche wesent-
lichen Regeln sich beide Verfahren zu halten haben. Die Rechtsprechung muf hinrei-
chend offentlich sein, die Urteile der héheren Instanzen miissen geniigend bekannt wer-
den. Es muf eine richterliche Organisation geben, die allen ausreichend fachlichen und
schnellen Rechtsschutz garantiert, auch gegen Vorgesetzte, ohne daf diese anderseits
in ihrem Leijtungsamt dadurch zu sehr behindert werden5.”

5. Legitime Vielfalt und Elastizitit. Unsere Zeit hat neu erkannt, daf Einheit der
Kirche nicht Uniformitit, sondern Vielfalt bedeutet. Recht ist auch nicht etwas
Starres, sondern es muf sich notwendig an die &rtlichen und personlichen Verhiltnisse
und an die geschichtliche Entwicklung anpassen, also elastisch sein. Alle Vielfalt und
Elastizitit des Kirchenrechtes mufl aber, wenn sie nicht im Chaos enden will, legitim,
d. h. nach den vom Recht festgelegten Normen geregelt sein. Nur dann ist die Ver-
inderung oder Einschrinkung von Rechten der Gliubigen Recht, sonst entartet sie zur

4 Vgl. F. Klostermann, Desiderate zur Reform des Laienrechtes, ThPQ 115 (1967), 343 ff.
8 P. Huizing, Reform des kirchlichen Rechtes, in: Concilium 1 (1965), 682.

221



Willkiir. Die durch das Konzil angebahnte Rechtsentwicklung triigt dem bereits Rech-
nung, da ja die Bischofe und Bischofskonferenzen weitergehende Volimachten erhalten
haben, und zunichst besonders auf liturgischem Gebiet eine geordnete Vielfalt und ein
grofziigigerer Rahmen an die Stelle der Uniformitit und der minutitsen und starren
Rubrizistik getreten ist. Ahnliches ist sicher auch auf anderen Sektoren des Kirchen-
rechtes zu erwarten. Auf der Bischofssynode 1967 wurde das Subsidiarititsprinzip als
Grundsatz fiir die Reform des Kirchenrechtes aufgestellt. Hand in Hand damit miissen
aber Sicherungsmafinahmen gehen, die verhindern, da subjektive Anschauungen ein-
zelner kirchlicher Autorititen den Gliubigen eines Kirchengebietes zu threm Schaden
auferlegt werden. Dazu bedarf es eines Regulativs, das friiher in sehr starkem Mafe
die romischen Zentralbehtrden waren, jetzt aber in den Bischofskonferenzen und den
(noch sehr unvollkommen koordinierten) dizesanen Beratungskollegien bestehen
konnte, sofern die Vollmachten dieser Korperschaften etwas verstirkt wiirden.

Wird das Kirchenrecht auf diese Weise neu gestaltet, so ist es keineswegs ein Hemm-
schuh fiir die Entwicklung der Kirche, fiir echte pastorale Anliegen, fiir die freie Ent-
faltung der Charismen. Es garantiert vielmehr eine geordnete und darum fruchtbare
Entwicklung, indem es den einzelnen nicht den fragwiirdigen oder auch eindeutig
guten Reformideen bzw. Beharrungstendenzen dieser oder jener Gruppen oder Strs-
mungen oder Einzelpersonen innerhalb der Kirche ausliefert. Das Kirchenrecht wahrt
dem einzelnen auch die Freiheit und gibt ihm den Rahmen, um nach seinem ,,Charis-
ma” in der Kirche und fiir die Kirche zu wirken, ohne den Freiheitsraum seines
Bruders zu verletzen. Es garantiert einen Grundbestand an sicheren Rechten und
damit die Sicherheit, da in der Kirche gliiklicherweise vieles, aber nicht alles ins
FlieBen gekommen ist. Es gibt dem Christen das frohe Bewuftsein, nur dem liebenden
Gott, nicht aber den Stellvertretern Christi mit ihrer menschlichen Autoritit bedin-
gungslos ausgeliefert zu sein. Es bedeutet keineswegs juristische Starrheit und Absi-
cherung gegen den erneuernden Sturm des Heiligen Geistes, sondern ist eine elemen-
tare Konsequenz aus der Achtung vor der christlichen Personwiirde und aus der Kon-
tinuitdt der einen kirchlichen Gemeinschaft.

GOTTFRIED GRIESL
Tiefenpsychologie und Religion

Der Tiefenpsychologe hat in der &ffentlichen Meinung keinen leichten Stand. Man
mutet jhm vielfach die Einbildung zu, er kénne jedermann auf den Grund der Seele
schauen. Wer sich zu ihm begibt, miisse gewiirtigen, da er aufgebohrt, seelisch aus-
gezogen, ja skelettiert werde. Man wehrt sich dagegen. Diese Abwehr stellt bereits
einen wichtigen Mechanismus der Tiefenseele dar, den sogenannten Widerstand. Der
Widerstand befindet sich im Recht, insofern er den Schutz des menschlichen Intimrau-
mes {ibernimmt und jeden gewaltsamen Eingriff energisch zuriickweist. Insofern man
aber dem Tiefenpsychologen einen solchen Gewaltakt zutraut, tut man ihm unrecht.
Man unterliegt hier einem weiteren Mechanismus, nimlich der Angst — Projektion.
Dem Psychotherapeuten fillt es gar nicht ein, in die Seele des Menschen einbrechen
zu wollen. Das wire nicht nur moralisch unverantwortlich, sondern auch fachlich ein
blamabler Kunstfehler und fithrte zu nichts. Die Tiire der Menschenseele geht von
innen nach auflen auf. Jeder Versuch, sie von auflen nach innen einzudriiken, mobi-
lisierte nur den Widerstand und verrammelte den Zugang endgiiltig. Zum Unterschied
vom Chirurgen kann der Psychotherapeut einem Kranken nur helfen, insofern dieser
bei vollem BewuBtsein selbst darum bittet, und er hat kein anderes ,Material”, als
was ihm der Nervenkranke spontan und freiwillig bietet.

222



