Willkiir. Die durch das Konzil angebahnte Rechtsentwicklung triigt dem bereits Rech-
nung, da ja die Bischofe und Bischofskonferenzen weitergehende Volimachten erhalten
haben, und zunichst besonders auf liturgischem Gebiet eine geordnete Vielfalt und ein
grofziigigerer Rahmen an die Stelle der Uniformitit und der minutitsen und starren
Rubrizistik getreten ist. Ahnliches ist sicher auch auf anderen Sektoren des Kirchen-
rechtes zu erwarten. Auf der Bischofssynode 1967 wurde das Subsidiarititsprinzip als
Grundsatz fiir die Reform des Kirchenrechtes aufgestellt. Hand in Hand damit miissen
aber Sicherungsmafinahmen gehen, die verhindern, da subjektive Anschauungen ein-
zelner kirchlicher Autorititen den Gliubigen eines Kirchengebietes zu threm Schaden
auferlegt werden. Dazu bedarf es eines Regulativs, das friiher in sehr starkem Mafe
die romischen Zentralbehtrden waren, jetzt aber in den Bischofskonferenzen und den
(noch sehr unvollkommen koordinierten) dizesanen Beratungskollegien bestehen
konnte, sofern die Vollmachten dieser Korperschaften etwas verstirkt wiirden.

Wird das Kirchenrecht auf diese Weise neu gestaltet, so ist es keineswegs ein Hemm-
schuh fiir die Entwicklung der Kirche, fiir echte pastorale Anliegen, fiir die freie Ent-
faltung der Charismen. Es garantiert vielmehr eine geordnete und darum fruchtbare
Entwicklung, indem es den einzelnen nicht den fragwiirdigen oder auch eindeutig
guten Reformideen bzw. Beharrungstendenzen dieser oder jener Gruppen oder Strs-
mungen oder Einzelpersonen innerhalb der Kirche ausliefert. Das Kirchenrecht wahrt
dem einzelnen auch die Freiheit und gibt ihm den Rahmen, um nach seinem ,,Charis-
ma” in der Kirche und fiir die Kirche zu wirken, ohne den Freiheitsraum seines
Bruders zu verletzen. Es garantiert einen Grundbestand an sicheren Rechten und
damit die Sicherheit, da in der Kirche gliiklicherweise vieles, aber nicht alles ins
FlieBen gekommen ist. Es gibt dem Christen das frohe Bewuftsein, nur dem liebenden
Gott, nicht aber den Stellvertretern Christi mit ihrer menschlichen Autoritit bedin-
gungslos ausgeliefert zu sein. Es bedeutet keineswegs juristische Starrheit und Absi-
cherung gegen den erneuernden Sturm des Heiligen Geistes, sondern ist eine elemen-
tare Konsequenz aus der Achtung vor der christlichen Personwiirde und aus der Kon-
tinuitdt der einen kirchlichen Gemeinschaft.

GOTTFRIED GRIESL
Tiefenpsychologie und Religion

Der Tiefenpsychologe hat in der &ffentlichen Meinung keinen leichten Stand. Man
mutet jhm vielfach die Einbildung zu, er kénne jedermann auf den Grund der Seele
schauen. Wer sich zu ihm begibt, miisse gewiirtigen, da er aufgebohrt, seelisch aus-
gezogen, ja skelettiert werde. Man wehrt sich dagegen. Diese Abwehr stellt bereits
einen wichtigen Mechanismus der Tiefenseele dar, den sogenannten Widerstand. Der
Widerstand befindet sich im Recht, insofern er den Schutz des menschlichen Intimrau-
mes {ibernimmt und jeden gewaltsamen Eingriff energisch zuriickweist. Insofern man
aber dem Tiefenpsychologen einen solchen Gewaltakt zutraut, tut man ihm unrecht.
Man unterliegt hier einem weiteren Mechanismus, nimlich der Angst — Projektion.
Dem Psychotherapeuten fillt es gar nicht ein, in die Seele des Menschen einbrechen
zu wollen. Das wire nicht nur moralisch unverantwortlich, sondern auch fachlich ein
blamabler Kunstfehler und fithrte zu nichts. Die Tiire der Menschenseele geht von
innen nach auflen auf. Jeder Versuch, sie von auflen nach innen einzudriiken, mobi-
lisierte nur den Widerstand und verrammelte den Zugang endgiiltig. Zum Unterschied
vom Chirurgen kann der Psychotherapeut einem Kranken nur helfen, insofern dieser
bei vollem BewuBtsein selbst darum bittet, und er hat kein anderes ,Material”, als
was ihm der Nervenkranke spontan und freiwillig bietet.

222



Natiirlich besteht heute die Moglichkeit, mit Hilfe der hochentwidkelten Psychopharmaka
den Widerstand des Menschen auszuschalten (,,Wahrheitsserum) oder sich durch die Hinter-
tiire raffinierter Fragetests und Messung der bioelektrischen Hirnstrome in dessen Innen-
leben einzuschleichen. Die Anwendung dieser Methoden (ein Alptraum der Zukunftsromanef)
ist in allen Rechtsstaaten sogar fiir die Wahrheitsfindung vor Gericht verboten. Sie scheidet
auch fiir die Neurosenbehandlung aus, weil sie gerade die Hauptsache, namlich die freie
Personlichkeit des Menschen umgeht und durch deren Vergewaltigung viel mehr Schaden
setzt, als sie jemals niitzen kénnte, Es gehort also zum Berufsethos des Tiefenpsychologen,
sich die Worte Christi gesagt sein zu lassen: Wer nicht durch die Tiire in die Umfriedung
eintritt, sondern anderswo einsteigt, der ist ein Dieb und ein Riuber; wer aber durch die
Tiire eintritt, der ist ein Hirt... (Jo 10,1 £.).

Religion stellt nicht einen abgemauerten Bezirk des menschlichen Lebens dar, neben
den Bereichen Wirtschaft, Familie, Beruf usw., sondern erhebt mit Recht den Ansprudch,
daR sie das ganze Wesen des Menschen in all seinen Lebensbereichen durchdringe,
erfasse und gestalte. Sonst wire Religion nicht ernst zu nehmen. Aus der gegenseitigen
inneren Verflechtung folgt, daf die Erlebnisse und Erfahrungen des Menschen in den
anderen Bereichen wieder formend auf die Gestaltung seines religidsen Lebens zuriick-
wirken. Hier gilt es jedoch, mit der neueren Theologie feiner zu unterscheiden zwischen
Glauben und Religion. Glaube ist die persénliche Antwort des Menschen auf das Wort
Gottes und vertrauensvolle Hingabe an den sich offenbarenden Gott. Glaube geht also
von Gott aus und ist nur dort zu finden, wo ER sich offenbarend an den Menschen
wendet. Dieser gnadenhafte Glaubensakt ist transzendenter Natur und entzieht sich
daher seinem Wesen nach jeder psychologischen Analyse. Anders verhilt es sich mit
Religion. Religion geht vom Menschen aus und ist daher iiberall zu finden.

Thre Wurzel liegt zunichst im metaphysischen Bediirfnis. Der einmal zur Helligkeit
des Bewufltseins erwachte Mensch findet kein Auslangen damit, sich leben zu
lassen wie das instinktgesteuerte Tier. Er ist ein Fragender; er kann nicht leben ohne
Sinn. Denn er will und muf sich das Leben selbst gestalten und das kann er nicht,
ohne einen Sinn in seinem Leben zu finden. Da aber jeder Versuch, sein Dasein und die
Weltstruktur innerweltlich sinnvoll zu verstehen, an der unaufhebbaren Sinnlosigkeit
der Weltimmanenz scheitert, gibt es letztlich nur eine iiberweltliche Lésung. So entsteht
aus dem uniiberwindlichen Sinnbediirfnis iiberall dort, wo Menschen sind, Religion,
wie uns Ur- und Kulturgeschichte zeigen. Wer einmal an der Kremlmauer beim
Leningrab in der Schar der Wallfahrer Schlange stand, die messianischen Verheifungen
des kommenden roten Paradieses und die inbriinstigen Bekenntnisse der ersten Sozial-
revolutiondre las, wird inne, da8 wir sogar im atheistischen Bolschewismus eine Ersatz-
religion vor uns haben, die wir durchaus als solche ernst nehmen miissen. Eine zweite
Wurzel der Religion scheint das numinose Bediirfnis zu sein. Der Mensch braucht nach
R. Otto immer etwas Heiliges, das ihm als Tremendum oder Fascinosum gegeniiber-
steht und dem er sich mit Verehrung hingibt. Eine dritte Wurzel der Religion hat erst
die Tiefenpsychologie von C. G. Jung entdeckt: Die religitsen Archetypen. Der Mensch
kann versuchen, die Sinnfrage seines Lebens fiir Jahre beiseite zu schieben. Dem Unbe-
wufSten gelingt es auch, das religise Bediirfnis ignorieren zu lassen (Verdringung).
Aber dann sind immer noch auf dem Grund der Seele religiose Urbilder da, die irgend-
einmal durchbrechen. Auch sie kénnen lange verdringt werden und im UnbewuBten
bleiben. Es ist nicht selten, da8 Menschen unter dem Druck der Verdringung krank
werden. Die Neurose duBert sich dann in seelischen Beschwerden oder auch durch
korperliche Symptome ohne wesentlichen organischen Befund. Die Tiefenpsydhologie
spricht im zweiten Fall von , Konversion”. Bevorzugt befallene Organe sind das Herz,
der Magen-Darm-Trakt und die Haut, je nach dem Symbolwert der unbewufiten Ur-
sache (,,Es ist einem iibel, es liegt einem etwas auf dem Herzen, man kann etwas nicht
mehr schmecken” usw.).

Die Tiefenpsychologie macht nun folgende Erfahrung: Wenn sich ein Neurotiker, der
véllig glaubenslos aufgewachsen ist und in der Religion bestenfalls nur ein interessan-

223



tes Museum gesehen hat, endlich einer Psychotherapie unterzieht, dann beginnt oft
auch er eine Fiille von religiosen Gestalten, Symbolen und Erlebnissen zu triumen,
daf man nur staunen kann. Nicht weniger, sogar oft noch mehr an religiosen Inhalten
tauchen aus dem UnbewuBten auf als bei irgendeinem Glidubigen. Ein so unver-
dachtiger Zeuge wie (der personlich sich als nichtgliubig bekennende) C. G. Jung
schreibt wortlich: ,Ich m&chte IThnen folgende Tatsachen zum Bedenken geben: Seit
30 Jahren habe ich eine Klientele aus allen Kulturlindern der Erde. Viele Hunderte von
Patienten sind durch meine Hinde gegangen: es waren in der Grofzahl Protestanten,
in der Minderzahl Juden und nicht mehr als fiinf bis sechs praktizierende Katholiken.
Unter allen meinen Patienten jenseits der Lebensmitte, das heiBt, jenseits 35, ist
nicht ein einziger, dessen endgiiltiges Problem nicht das der religiosen Einstellung
gewesen wire. Ja, jeder krankt in letzter Linie daran, daB er das verloren hat, was
lebendige Religionen ihren Gliubigen zu allen Zeiten gegeben haben, und keiner ist
wirklich geheilt, der seine religitse Einstellung nicht wieder erreicht...”* Wir sehen,
wie eng hier das religiose Leben des Menschen mit seinem iibrigen seelischen Erleben
verflochten ist, und verstehen, daB Religion in diesem Sinn von der Psychologie erfafit
und studiert werden kann.

Die Geburtsstunde der Tiefenpsychologie war die Entdeckung des Unbewufliten durch
Sigmund Freud. Das UnbewuSBte ist ein eigener seelischer Bereich, der sich neben,
weithin unabhingig und sogar vielfach im Widerspruch zu dem bewuSBten Seelenleben
des Menschen aufbaut, das bis Freud den einzigen Gegenstand der Psychologie dar-
stellte. Der Ausdruck , Unterbewufitsein” hat sich in der Fachsprache nicht eingefiihrt,
obwohl ihm eine treffende Vorstellung zugrundeliegt. Wenn man die Persénlichkeits-
struktur mit einem Hausbau vergleicht, dann wire das Unbewufite der dunkle, wohl-
verschlossene Kellerraum (von Freud einfach ,,Es” genannt), die bewuBlte Erlebniswelt
aber das ErdgeschoB, wo man lebt und aus- und eingeht (bei Freud: ,,Ich”). Der dunkle
Raum des Unbewuften (, Tiefenperson”) wird bevélkert von Vorstellungen, Wunsch-
bildern, Triebregungen, die unsere wache Kritik nicht in das bewuBte Ich zulift, die
wegen Unvertriiglichkeit aus dem Bewuftsein verwiesen und dort eingesperrt wurden
(»Verdringung”).

Es gibt jedoch einige Ritzen und schmale Zuginge, durch die unbewufite Inhalte in
das BewuSStsein aufsteigen kénnen. Das sind z. B. die sogenannten Fehlhandlungen
(bedeutungsvolles Versprechen, Verhoren usw.) im Alltag und besonders der Traum,
dessen ritselhafter Reste wir beim Erwachen noch habhaft werden koénnen. Die
Psychoanalyse geht mit Vorzug die ,via regia” (Freud) der Traumdeutung. Heilend
wirkt der Vorgang, indem er es dem Neurotiker ermdglicht, der storenden Inhalte
bewuflt zu werden, sich mit ihnen dann auseinanderzusetzen und sie zu verarbeiten.
Mit der BewuBtwerdung héren die unbewufliten Inhalte auf als solche zu bestehen.
Freud formuliert kurz und klassisch die Aufgabe der Analyse: ,Wo Es war, soll Ich
werden”. Diese Arbeit hat der Patient selbst zu leisten; der Analytiker spielt dabei die
Rolle des treuen Begleiters oder einfach der Leinwand, auf die der Patient seine Erleb-
nisse projiziert. Es verhilt sich mit dem Analytiker wie mit einem Katalysator, ohne
den eine gewisse chemische Reaktion nicht gelingt, der aber selber nicht in die neue
Verbindung eingeht. In der Traumanalyse macht der Analytiker Vorschlige zur
Deutung der erinnerten Triume und der freien Einfille, die sich daran kniipfen. Das
Kriterium fiir die Richtigkeit der Deutung liegt wieder beim Triumer selbst, nimlich
in seinem , Aha-Erlebnis”. Blitzartig geht ihm ein Zusammenhang auf, die Landschaft
erhellt sich, der Inhalt wird bewuBt. Aulerhalb der Analyse kann aber kein Mensch
mit dem scheinbar sinnlosen Gehalt seiner erinnerten Triume etwas ErsprieBliches
anfangen. Die Scheidewand zwischen Bewuflt und Unbewuft hiilt dicht. Und trotzdem

1 C. G. Jung, Die Beziehungen der Psychotherapie zur Seelsorge, Ziirich 1948, 16.

224



iibt unser Unbewufltes auf dunklen Umwegen eine gewaltige Macht auf die Gestaltung
unseres bewuBten Lebens aus, auch unserer religiésen Haltung. Wir wollen diesem
Einfluf etwas nachgehen.

Ein 30jihriger auslindischer Akademiker wird in véllig desolatem Zustand auf die Nerven-
klinik gebracht. Lingere Beobachtung ergibt, dal es sich nicht um eine Geisteskrankheit,
sondern um eine massive Zwangsneurose handelt. So oft er ein Wort mit einem A ausspricht
erschridkt er. Er hat damit seine verstorbene Mutter in die Holle gebracht. A bedeutet ja
~Mama”. Er muf dann 10.000mal ,nein” sagen, um das Verbrechen gut zu machen. Natiir-
lich ist der Mann dabei arbeitsunfihig geworden, kann nicht mehr schlafen und kaum mehr
essen. Mit 13 Jahren waren ihm in der Kirche, genau bei der Wandlung, unreine Gedanken
gekommen. Er beichtete das Schreckliche, wurde aber sein Schuldgefiihl nicht los. Immer
Sfter muBte er beichten; bis zu dreimal am Tage. SchlieBlich jagte ihn ein Beichtvater, der
sich gehinselt glaubte, davon. Damit brach sein religises Leben fiir immer zusammen; dafiir
begann die Zwangsneurose. Aber jede Neurose wird in frithkindlichen Fehlgestaltungen
grundgelegt. Der Vater war ein kleiner Angestellter aus Unteritalien und hatte sich von
Anfang an in den Kopf gesetzt, aus dem Baby ein Wunderkind zu machen. Es sollte den
geheimen Wunsch des Vaters erfiillen und einmal auf die hdchsten Sprossen der sozialen
Himmelsleiter kommen. Es muflite daheim immer ein Musterbild und in der Schule der Pri-
mus sein. Versagen war nicht vorgesehen und erlaubt. Ein klassisches Beispiel fiir die ver-
heerenden Folgen der sog. Wunschbilderziehung.

Die Erziehung beginnt nicht erst dann, wenn das Kind versteht, was man ihm sagt;
vielmehr geschehen die grundlegenden Prigungen in der priverbalen Phase, sind also
mit etwa drei Jahren abgeschlossen. Das Kleinkind vernimmt, versteht und iibernimmt
mit dem , Herzen”. Und es antwortet mit seinem ganzen Verhalten. Wenn die Mutter
es an die Brust nimmt, spiirt es, ob das mit Liebe, Angst oder stiller Feindseligkeit
geschieht. Seit den umfangreichen Forschungen von René Spitz? erkliren sich ritsel-
hafte Siuglingserkrankungen aus seelischen Ursachen. Wenn die Mutter ihr Kind
innerlich ablehnt, kommt es zu bedrohlichem Erbrechen; wenn sie ihren Arger hinter
dngstlicher Besorgnis verbirgt, zu Hautentziindungen; wenn sie zwischen VerwShnung
und Feindseligkeit pendelt, zum krankhaften Schaukeln; und die gefiirchtete Drei-
monatskolik entsteht nur, wenn die Mutter von der Angst gehetzt wird. Vor jeder
sprachlichen Verstindigung entsteht also zwischen engverbundenen Menschen eine
Kommunikation, die lebenslang eine Rolle spielen wird. Die Tiefenpsychologie nennt
sie Ubertragung. Auf diesem Wege gehen also die Einstellungen der Eltern auf die
Seele des Kindes iiber und formen dessen Charakter und Erlebniswelt. Diese ersten
Gestaltungen auf dem Grund der Seele besitzen eine erstaunliche Dauerhaftigkeit und
Nachwirkung. Wodurch die Eltern also ihr Kind am nachhaltigsten beeinflussen, das
ist nicht ihr Wort und nicht einmal ihr Vorbild, sondern ihre innerste, oft unbewuflte
Herzenshaltung (Freud nannte sie ,Uber-Ich”). Die Elterninstanzen werden mit etwa
3 Jahren introjiziert, d. h. das Kind errichtet anstelle der bisherigen duferen Gebote
und Verbote fortschreitend eine innere Befehlsstelle, eben sein eigenes Uber-Ich.
Es ist die menschliche Vorgestalt des spiteren Gewissens. Wenn das kirchliche und
biirgerliche Gesetzbuch mit dem ,Erwachen der Vernunft” den Beginn der eigenen
Verantwortung ansetzt, so miissen wir uns doch fragen, was bisher an der Stelle des
so plétzlich auftauchenden Gewissens stand.

Die unbewuflte Prigung im frilhen Kindesalter spielt auch in der Grundlegung des religitsen
Lebens eine entscheidende Rolle, Kehren wir zuriick zu unserem Patienten. Er hatte immer-
hin 14 Jahre Religionsunterricht genossen. Ich frage ihn, wie er sich Gott vorstelle. — Hart-
niickiges Schweigen. Ich lege ihm das Religionsbiichlein vor mit dem Schumacherbild (S. 8),
wo der viiterliche Schopfer mit erhobenen Armen iiber Erde und Gestirnen schwebt. Der
Patient hatte aber von Kindheit an in dem Bild einen iiberméchtigen Tyrannen gesehen, der
die Fiuste ballt. Ich hatte Miihe, ihn von der Projektion abzulsen und das Bild so sehen zu
lassen, wie es wirklich aussieht. Gott sei ein unersittlicher Machthaber, der nur verlangt
und verlangt: ,,Wenn ich als Kind ein Stiick Kuchen bekam, so habe ich es nur mit Gewis-

2 Die Entstehung der ersten Objektbeziehungen, Stuttgart 19602, 86 u. a.

15 ' 225



sensbissen gegessen, denn ich wuflte: So kommt man nicht in den Himmel. Man muf immer
auf das verzichten, was angenehm ist”. — Wie durch ein Fenster hindurch erkennen wir hin-
ter dieser Gottesvorstellung den verstiindnislos fordernden irdischen Vater des Patienten.

Es kann nicht anders sein. Wenn die Mutter dem Kind zum erstenmal die Hiéndchen faltet
und ihm vom Himmelvater sagt, dann liegen alle Elemente schon vorbereitet in der kleinen
Seele, aus denen sich das erste Gottesbild zusammensetzt. Der Himmelvater kann nicht
anders sein als die an den Schirm des Himmels projizierte, unendlich vergroferte Gestalt
des irdischen Vaters, so wie ihn das Kind erfahren hat. Die Entdeckung der tiefenseelischen
Ubertragung erklirt hier nur eine alte Erfahrung. Gliiklich das Kind, das einen guten Vater
hat! Der Vater — und nicht weniger die Mutter — sind, so wie sie einfach sind und zu ihrem
Kinde sind, das erste entscheidende Schicksal seines religisen Lebens. Aus dem Bild der
Eltgn entwidkelt sich spiiter das Gottesbild und aus dem Verhiltnis zu ihnen das Verhalten
zu Gott.

Die Religionspsychologie hat verschiedene Typen des neurotisierten Gottesbildes her-
ausgearbeitet, die durch Fehlhaltungen in der primiren Prigung entstehen3. Wir sollen
jedoch nicht verichtlich oder mitleidig auf die armen Neurotiker herabschauen, die an
einer solchen Prigung leiden. Ich habe durch fiinf Jahre bei seelisch robusten Werk-
titigen um das 20. Lebensjahr durch einen Stichworttest mit freien Assoziationen
versucht, die tiefenseelische Struktur ihrer Gottesvorstellung aufzuhellen. Es ergab
sich, da8 — bei Ungldubigen, Lauen und Praktizierenden gleich hiufig — ernste Ver-
zerrungen vorkommen, die zum angelernten Katechismuswissen im Widerspruch ste-
hen. Unser religitses Leben wird aber ebenso von den unbewufiten Haltungen be-
stimmt wie von unseren bewufSten Einstellungen.

Das unbewuft wirksame Gottesbild kann sikularisiert sein: Religion dient als Garnie-
rung des Lebens. Gottes Attribute werden ins Endliche verlegt, seine Weisheit der
Wissenschaft zugeschrieben, seine Giite in Humanitit umgefilscht, seine Unendlichkeit
in den Fortschritt verlagert, sein Leben im vitalen Eros vergotzt, seine Macht an den
,Fiihrer” iibertragen. Oder die Vorstellung ist magisiert oder dimonisiert und mit
Angst besetzt. Leider spielt die Angst bis heute im religitsen Leben ungezihlter —
auch frommer — Menschen eine michtige und unheilvolle Rolle. Der Zusammenhang
mit den unbewiltigten Angsten der Kindheit liegt hier auf der Hand, mit einer
Erziehung, die sich der Angstdrohung als furchbarer Waffe gegen das unartige Kind
bediente. Der Wahnwitz ist aber vollendet, wo man Gott selber als stindiges Droh-
mittel zur Hand hat. Religion stellt ihrem Wesen nach die freie liebende Zuwendung
des Menschen zu Gott dar. Mit der religissen Zwangserziechung werden die Dinge
von Anfang an auf den Kopf gestellt. Auf das Stichwort Gott taucht ein Gerichts-
saal auf. Dort sitzt er als Richter (Wer liebt schon einen Richter?) oder sogar als
Richer; ihm entgeht nichts und niemand. Da hort die Freiheit auf und erst recht die
Liebe. Von der Ehrfurcht bleibt nur die Furcht iibrig. Gott fillt einem immer dann
ein, wenn man etwas angestellt hat. Das ist sein Bereich. Es gibt allzuviele Gliubige,
die ihrer Lebtag verlidBlich ihre religiosen Pflichten erfiillen (Darin besteht fiir sie ja
Religion), aber es ist alles ohne Schwung und Wirme, letztlich ohne Uberzeugung.
Man mufl eben. Sie wiirden auch gerne einmal siindigen, wenn es nur nicht Siinde
wire, d. h. wenn nicht die Hélle daraufstiinde. Die letzte (unbewu8te) Triebfeder ihres
religitsen Lebens bleibt die Angst.

Relativ hiufig ist auch das moralisierte Gottesbild. Konsequenz stellt das erste Prinzip
der Erziehung dar. Aber jedes Prinzip kann man zutodereiten, auch die Konsequenz.
Dann wird sie zur Pedanterie. Man liBt nicht das Geringste durchgehen; und die
Eltern stehen ja an Gottes statt. Das Kind kommt dann nie zur fundamentalen Erfah-
rung, daf seine Schuld nicht nur durch Strafe gesiihnt, sondern auch ohne Vergeltung
verzichen werden kann. Auf diese Weise wird dem Kind der Boden entzogen, auf
dem spiter das Grundverstindnis der Gnade aufbauen kénnte: Daf Gott uns verzeiht
auf Grund der Erl6sung und nicht der eigenen Wiedergutmachung, da er uns liebt

3 Vgl. ]. Rudin, Psychotherapie und Religion, Olten—Freiburg 1960, 144 £.

226



ohne unseren Vorschuf. Es entsteht gerade in der ,streng religitsen Erziehung”
nicht selten eine verhingnisvolle Verzerrung: Der starre Gesetzesgott, der rachsiichtig
iiber die Haltung seiner Gebote wacht. Wehe, wenn man ihn krinkt! Seine Rache ist
kleinlich und unausweichlich. Oder der Buchhaltergott, der griesgrimig iiber meinem
Lebensbuch sitzt und mir unaufhérlich die noch unverbiilten Siinden vorhilt. Er ist
fiir die unbewuflte Vorstellung eigentlich nur der Exekutor einer anonymen Nemesis,
der er wie ich gehorchen muf. Eine solche religiése Einstellung kann das ganze Leben
eines Menschen vergiften. Er hat vielleicht in der Jugend einmal eine schwere
Schuld auf sich geladen. Wohl hat er es bitter bereut, gebeichtet, es ist ihm vergeben.
Aber vom Schuldgefiihl kommt er nicht los. Es steht ja noch die Strafe Gottes aus.
Dann erst wiirde ihm leichter. So wartet er. Es ergeht ihm wie beim Warten am Bahn-
hof. Zuerst ist es ertriglich, aber dann wird man immer zappeliger. SchlieBlich be-
herrscht ihn nur noch der Wunsch, da8 die Strafe endlich hereinbrechen moge, damit
der Druck von seiner Seele weichen sollte. Die Sache geht uns alle an.

Die Verkehrspsychologie stellt fest, dal fast 20 Prozent aller durch menschliches Versagen
bedingten Unfille von Leuten verursacht werden, denen das immer wieder passiert. Man
nennt sie ,Unfiller”. Sie stehen regelmiBig unter dem Drudk einer unbewuSiten Schuld-
angst und Straferwartung. In der verworrenen Verkehrssituation hat der Mensch oft nicht
mehr die Zeit zu reflexer Uberlegung, er reagiert aus tieferliegenden Schaltungen; der
Unfiller fiihrt in dieser Liicke prompt das Ungliick herbei, weil er erwartungsgemiB schon
darauf eingestellt ist. (Die Seelsorge hat hier offensichtlich einen Beitrag fiir die &ffentliche
Sicherheit zu leisten, den ihr niemand abnehmen kann.) Ein solcher Mensch kann religits
sein, aber er steht neben dem Glauben. Er wartet umsonst auf die Strafe; sie wird nie eintref-
fen. Sie ist eine bloSe Projektion seiner unbewuflten, aber lebensbestimmenden Hiresie.
Man mufl ihm die frohe Botschaft neu ansagen und er muf sie im Glauben endlich realisie-
ren, daf ihm die Strafe fiir seine konkrete Siinde von Christus bereits abgenommen und
ausgetragen ist. ,Christus hat den wider uns lautenden Schuldschein mit seinen Forderun-
gen geloscht, er hat ihn vernichtet, indem er ihn ans Kreuz heftete” (Kol 2, 14). Wer die
Erldsung nicht wahrhaben wollte, ginge an der Grundtatsache christlichen Glaubens vorbei.

Es sei noch eine religidse Fehlhaltung erwihnt, die durch Erziehungsfehler gestiftet
und durch Introjektion fiir das Leben gefdhrlich wird. Man kann sie kurz so formulie-
ren: ,,Wenn ich gut bin, liebt mich Gott, wenn ich bds bin, mag er mich nicht mehr”.
Hier dominiert der miftrauische Krimergott, den ich immer zuerst durch meine guten
Werke gnidig stimmen muf, bevor er mir gut ist, und den ich automatisch durch meine
Bosheit zwinge, mir dann bgse zu sein. Man stellt sich die Siinde als eine scharfe
Schere vor, die das Band der Liebe zwischen Gott und Menschen einfach durchschneidet.
So einfach ist die Sache nicht. Durch die schwere Siinde zerschneidet der Mensch wohl
seine menschliche Liebe zu Gott, aber keine Siinde der Welt ist imstande, die gottliche
Liebe Gottes zum Menschen durchzuschneiden. Gott widersteht der Siinde aus seinem
Wesen, aber er liebt unentwegt den Siinder. Das ist Glaubenssatz. Im 15. Lukas-
kapitel bemiiht sich Christus, diese unbegreiflich frohe Botschaft den Menschen klar-
zumachen (im Beispiel vom verlorenen Schaf, von der verlorenen Drachme und vom
verlorenen Sohn). Kein Pfarrer wiirde es wagen, das von der Kanzel zu verkiinden,
wenn ER es nicht gesagt hitte: Dal Gott eben das Verlorene sucht und den Siinder
liebt. Auflerdem heifit es 1 Jo 4, 10: , Die Liebe besteht darin: Nicht als ob wir Gott
geliebt hitten, sondern er hat uns zuerst geliebt . ..” Warum kann in manchen Seelen
diese Glaubenstatsache nicht Boden fassen? Es ist gefihrlich dem Kind zu drohen:
e+ - dann mag ich dich nicht mehr!” Das Kind mufl es ernst nehmen. Fiir das Kind
bedeuten die Eltern seine kleine, aber totale Welt. Wenn die Eltern es nicht mehr
mogen, dann hat es niemanden mehr, der es annimmt. Das vermag auch ein erwachse-
ner Mensch auf die Linge nicht zu ertragen. Liebesentzug setzt die Schere an den
Lebensfaden. Die Drohung wahr zu machen bedeutet ein Verbrechen an der jungen
Seele, dessen Folgen wir in der Gerichtssaalspalte unserer Zeitungen immer wieder
nachlesen konnen.

1s* 227



Wir haben kurz einige Probleme und Beziehungen zwischen Tiefenpsychologie und
Religion in der Phase der frithkindlichen Prigungen ins Auge gefaBt. Die religitse
Entfaltung vollzieht sich aber Hand in Hand mit der Persénlichkeitsentfaltung in drei
wohlunterschiedenen Schiiben. Auf die Prigungen der Kindheit folgt zwischen etwa
13 und 17 die juvenile Wandlung und gegen 20 der entscheidende Schritt zur religidsen
Miindigkeit oder Jiingerschaft. Die Aussagen der Tiefenpsychologie iiber die zwei
letzteren Phasen bleiben an Umfang und Bedeutung weit hinter den Erkenntnissen
iiber die Kindheit zuriick. Von der ,Ichfindung” in der Pubertit an tritt ja auch der
faBbare EinfluB des UnbewufBten auf die Personlichkeitsgestaltung zuriick und im
religitsen Leben hat der bewufite Glaube die Fithrung zu iibernehmen. Ich méchte zum
Schlul nur Antwort auf eine Frage geben, die vielleicht wie von selber aufgestiegen ist.
Es gibt doch keine Erzichung ohne Erziehungsfehler! Man kann Personlichkeit nie
in der Retorte erzeugen. Und wenn man die besten Pidagogen der Welt zusammen-
holte, damit sie ein Kind erziehen, — was kime wohl heraus? Die Frage lautet: Ist das
Schicksal des religiosen Lebens mit den frithkindlichen Prigungen besiegelt? Kann
man die endgiiltige religiose Haltung eines Menschen von den ersten Bildern ableiten,
die dem Kind durch den Mechanismus der Ubertragung auf den Grund der Seele
gezeichnet wurden? (Sie sind doch oft ohne Schuld verzerrt genug). Nein. Dagegen ist
vorgesorgt. Die psychische Schopfung ist so eingerichtet, da in der Pubertit das kind-
liche Gefiige und Weltbild zusammenbrechen muf. Die elterlichen Autorititen werden
entzaubert, alle Dinge kritisch in Frage gestellt; das junge, verletzliche Selbstgefiihl
148t sich die Antwort nicht mehr abnehmen, es will sie selber finden. Der Umbruch ist
schmerzlich fiir den jungen Menschen — und nicht weniger fiir die Eltern. Aber er hat
das Gute fiir sich, dafl er von innen heraus die Chance gibt, auch das religiose Leben
von eingestifteten Zerrbildern zu befreien. Religion wird hier ihres infantilen und ma-
gischen Charakters entkleidet. Sie wird verinnerlicht. Aus der Geborgenheit des
Kindes in die moralischen Konflikte des Entwicklungsalters stiirzend, greift der Jugend-
liche erstmalig nach einem absoluten Halt aus, den ihm die Eltern und irdischen Insti-
tutionen nicht mehr geben kénnen. Der junge Mensch braucht Gott. Man spricht daher
von einem ,,psychologischen Optimum fiir die religidse Sicherung des Lebens” (Pflieg-
ler). Das Verstindnis fiir die Antwort auf die tiefsten Lebensfragen und die entschei-
dende Zuwendung zu Gott reift allerdings erst auf der niichsten Stufe, wenn der
junge Mensch gegen 20 bewuBt und radikal ernst macht mit seinem Glauben. Dieser
Schritt ist eine freie Wahl und eine Frage der Gnade, daher der psychologischen Ana-
lyse im Kern unzuginglich. Eine endgiiltige Festlegung der religitsen Haltung gibt es
nicht. Wir kénnen nur feststellen, daB der Mensch an providentiellen Wendepunkten,
besonders im Zenith seines Lebens zwischen 40 und 50 aus seiner Tiefenstruktur
heraus zur Entscheidung gedringt wird.

Unbewufite Fehlhaltungen konnen, wenn sie sich komplexhaft anstauen, in den Entfal-
tungsschiiben des religitsen Lebens aus der Latenz hervorbrechen und zu neurotischen
Krisen fithren. Wenn der fillige Umbruch in der Pubertit unterdriickt wird, bleibt der
Mensdh in seiner infantil-magischen Religiositit stecken; wenn die reife Glaubensent-
scheidung ausbleibt, in einer juvenilen Erlebnisreligion. Wir bezeichnen den Vorgang
als Fixierung. Eine derartige Fixierung verkiimmert das religise Leben und trigt den
Keim der Neurose in sich. In diesen Fillen hat die Tiefenpsychologie wieder ein kli-
rendes Wort zum Verstandnis mitzureden und zur Heilung ihre guten Dienste anzu-
bieten.

228



