
Willk: Die durch das Konzil angebahnte Rechtsentwicklung trägt dem bereits Rech-
NUN: da ja die Bischöfe und Bischofskonferenzen weitergehende Vollmachten halten
haben, und zunächst besonders auf liturgischem eine geordnete Vielfalt und
großzügigerer Rahmen anl die Stelle der Uniformität und der minutösen und S{[{arren
Rubrizistik getreten ist. Ahnliches ist sicher auch auf anderen Sektoren des Kirchen-
rechtes erwart: der Bischofssynode 1967 wurde das Subsidiaritätsprinzip
Grundsatz die Retorm des Kirchenrechtes aufgestellt. Hand Hand H+
aber Sicherungsmaßnahmen gehen, die verhindern, subjektive Anschauungen e1n-
zelner kirchlicher Autoritäten den Gläubigen eines  + Kirchengebietes Zu ihrem Schaden
auferlegt werden. Dazıu bedarf eines Regulativs, das früher cehr starkem Maßfße
die römischen Zentralbehörden wWaren, jetzt aber In den ischofskonferenzen und den
(noch cehr unvollkommen koordinierten) iözesanen Beratungskollegien bestehen
könnte, sofern die Vollmachten dieser Körperschaften etwas verstärkt würden.
Wird das Kirchenrecht auf diese We  152e gestaltet, ıst keineswegs eın Hemm-
sch; die Entwicklung der Kirche, echte pastorale Anliegen, die freie Ent-
faltung der Charismen. Es garan vielmehr eıne geordnete und darum £fruchtbare
Entwicklung, indem den einzelnen nicht den fragwürdigen oder auch eindeutig
guten Reformideen bzw. Beharrungstendenzen dieser oder jener oder S5trö-
Mungen oder Einzelpersonen innerhalb der Kirche ausliefert. Das Kirchenrecht wahr:
dem einzelnen auch die Freiheit und gibt den Rahmen, un nach seinem „Charis-
ma  H& der und die Kirche zZzu wirken, ohne den Freiheitsraum seines
Bruders Q verletzen. garantiert einen rundbestand sicheren Rechten und

die Sicherheit, a  laß der Kirche glücklicherweise vieles, aber nich:  r alles 15
Fließen gekommen ist. Es oibt dem Christen das ohe Bewußtsein, dem liebenden
Gott, 9-  g aber den Gtellvertretern mit ihrer menschlichen Autorität
gungslos ausgeliefert sSenln. Es bedeutet keineswegs uristische Starrheit und bsi-
cherung CM  C den erneuernden Sturm des Heiligen Geistes, sondern ist eine elemen-
tare Konsequenz der Achtung VOorT der christlichen ersonwürde und der Kon-
1173l der einen kirchlichen emeinschaft

OTTFRIE GRIESL

Tiefenpsychologie und Religion
Der Tiefenpsychologe hat in der ffentlichen einung einen  s Stand.
mutetr vielfach die Einbildung Z onne  .. jedermann auf den Grund der Seele
schauen. Wer sich zZzu begibt, .. gewärtigen, er ufgebohrt, seelisch
CZUgCN, Ja skelettiert werde. wehrt sich dagegen. hese bwehr stellt bereits
einen gen Mechanismus der Tiefenseele dar, den sogenannten Widerstand. Der
Widerstand befindet sich Recht, insofern er den Schutz des menschlichen Intimrau-
® übernimmt und jeden gewaltsamen Eingriff energisch zurückweist. Insofern
aber dem Tiefenpsychologen einen solchen Gewaltakt zutraut, aD  B 1a unrecht.
Man unterliegt hier einem weiıteren Mechanismus, der Angst Projektion.
Dem Psychotherapeuten Iit cht ein, die Seele des enschen einbrechen

wollen. Das ware  yı cht LIUT moralisch unverantwortlich, sondern auch £achlich eın
blamabler Kunstfehler und ZzZu nich‘ Die Türe der Menschenseele geht vVon
innen nach außen auf. Jeder Versuch, cje aufßen nach innen einzudrücken, mobi-
lisierte Ur den Widerstand und verrammelte den Zugang endgültig. Zum Unterschied
B Chirurgen der Psychotherapeut einem en helfen, insofern eser
bei vollem Bewußtsein celbst darum bittet, er hat kein anderes „Material“,

der ervenkranke spontan und freiwillig bietet.

222

Willkür. Die durch das Konzil angebahnte Rechtsentwicklung trägt dem bereits Rech­
nung, da ja die Bischöfe und Bischofskonferenzen weitergehende Vollmachten erhalten 
haben, und zunächst besonders auf liturgischem Gebiet eine geordnete Vielfalt und ein 
großzügigerer Rahmen an die Stelle der Uniformität und der minutiösen und starren 
Rubrizistik getreten ist. Ähnliches ist sicher auch auf anderen Sektoren des Kirchen­
rechtes zu erwarten. Auf der Bischofssynode 1967 wurde das Subsidiaritätsprinzip als 
Grundsatz für die Reform des Kirchenrechtes aufgestellt. Hand in Hand damit müssen 
aber Sicherungsmaßnahmen gehen, die verhindern, daß subjektive Anschauungen ein­
zelner kirchlicher Autoritäten den Gläubigen eines Kirchengebietes zu ihrem Schaden 
auferlegt werden. Dazu bedarf es eines Regulativs, das früher in sehr starkem Maße 
die römischen Zentralbehörden waren, jetzt aber in den Bischofskonferenzen und den 
(noch sehr unvollkommen koordinierten) diözesanen Beratungskollegien bestehen 
könnte, sofern die Vollmachten dieser Körperschaften etwas verstärkt würden. 

Wird das Kirchenrecht auf diese Weise neu gestaltet,· so ist es keineswegs ein Hemm­
schuh für die Entwicklung der Kirche, für echte pastorale Anliegen, für die freie Ent­
faltung der Charismen. Es garantiert vielmehr eine geordnete und darum fruchtbare 
Entwicklung, indem es den einzelnen nicht den fragwürdigen oder auch eindeutig 
guten Reformideen bzw. Beharrungstendenzen dieser oder jener Gruppen oder Strö­
mungen oder Einzelpersonen innerhalb der Kirche ausliefert. Das Kirchenrecht wahrt 
dem einzelnen auch die Freiheit und gibt ihm den Rahmen, um nach seinem „Charis­
ma" in der Kirche und für die Kirche zu wirken, ohne den Freiheitsraum seines 
Bruders zu verletzen. Es garantiert einen Grundbestand an sicheren Rechten und 
damit die Sicherheit, daß in der Kirche glücklicherweise vieles, aber nicht alles ins 
Fließen gekommen ist. Es gibt dem Christen das frohe Bewußtsein, nur dem liebenden 
Gott, nicht aber den Stellvertretern Christi mit ihrer menschlichen Autorität bedin­
gungslos ausgeliefert zu sein. Es bedeutet keineswegs juristische Starrheit und Absi­
cherung gegen den erneuernden Sturm des Heiligen Geistes, sondern ist eine elemen­
tare Konsequenz aus der Achtung vor der christlichen Personwürde und aus der Kon­
tinuität der einen kirchlichen Gemeinschaft. 

GOTTFRIED GRIESL 

Tiefenpsychologie und Religion 

Der Tiefenpsychologe hat in der öffentlichen Meinung keinen leichten Stand. Man 
mutet ihm vielfach die Einbildung zu, er könne jedermann auf den Grund der Seele 
schauen. Wer sich zu ihm begibt, müsse gewärtigen, daß er aufgebohrt, seelisch aus­
gezogen, ja skelettiert werde. Man wehrt sich dagegen. Diese Abwehr stellt bereits 
einen wichtigen Mechanismus der Tiefenseele dar, den sogenannten Widerstand. Der 
Widerstand beßndet sich im Recht, insofern er den Schutz des menschlichen lntimrau­
mes übernimmt und jeden gewaltsamen Eingriff energisch zurückweist. Insofern man 
aber dem Tiefenpsychologen einen solchen Gewaltakt zutraut, tut man ihm unrecht. 
Man unterliegt hier einem weiteren Mechanismus, nämlich der Angst - Projektion. 
Dem Psychotherapeuten fällt es gar nicht ein, in die Seele des Menschen einbrechen 
zu wollen. Das wäre nicht nur moralisch unverantwortlidt, sondern audt fadtlidt ein 
blamabler Kunstfehler und führte zu nichts. Die Türe der Mensdtenseele geht von 
innen nadt außen auf. Jeder Versudt, sie von außen nadt innen einzudrücken, mobi­
lisierte nur den Widerstand und verrammelte den Zugang endgültig. Zum Untersdtied 
vom Chirurgen kann der Psydtotherapeut einem Kranken nur helfen, insofern dieser 
bei vollem Bewußtsein selbst darum bittet, und er hat kein anderes „Material", als 
was ihm der Nervenkranke spontan und freiwillig bietet. 

222 



Natürlich esteht eute Mög!  eit, S  z der Oochentwickelten Psychopharmaka
den Widerstand des Menschen auszuschalten („Wahrheitss oder si|  G durch lie Hinter-

raffinierter Fragetests und Messung der bioelektrischen Hirnströme dessen Innen-
eben einzuschleichen. Die Anwendung dieser Methoden (ein Alptraum der Zukunftsromane !)
ist in allen echtsstaaten Bal für ahrheitsfindung VOTr Gericht verboten. Sie cheidet
auch eurosen!  andlung weil sie gerade Hauptsache, freie
Persönlichkeit des ens! umgeht und durch deren Vergewaltigung vie mehr Schaden
setzt, als SIe nutzen könnte. | gehört also Be:  sethos des Tiefenpsychologen,
sich die Weorte Christi gesagt sein zZu lassen: Wer nicht durch die üre die Umfriedung

sondern anderswo einsteigt, der eın Dieb und eın Räuber; wer aber durch
5 ein!  p der eın H  lirt (Jo 10,

eligion stelit nicht einen abgemauerten Bezirk des menschlichen Lebens dar, neben
den Bereichen Wirtschaft, Familie, Beruft USW., sondern erhebt mıt echt den spruch,
A  lafß s1e@ das Wesen des Menschen all seinen Lebensbereichen durchdringe,
erfasse und gestalte. Sonst WAar':  y Religion -  en ernst nehmen. AÄAus der gegenseitigen
inneren Verflechtung folgt, aß die Erlebnisse und Erfahrungen des Menschen den
anderen Bereichen wieder formend auf die Gestaltung seines religiösen Lebens zurück-
WITL.  ken. Hier xilt jedoch, mit der Theologie fo  ıner zZu unterscheiden zwischen
Glauben und Religion Glaube ist die persönliche Antwort des Menschen auf das Wort
Gottes und vertrauensvolle Hingabe den sich offenbarenden Gott. Glaube geht also
vVon Gott und ist ] dort finden, ER sich offenbarend den Menschen
wendet. Dieser gnadenhafte Glaubensakt ıst transzendenter Natur und entzieht sich
daher seıinem Wesen nach jeder psychologischen Analyse. Anders verhält sich mıt
Religion. Religion geht VO ens aus und ist daher überall Zzu Gnden.
Ihre Wurzel liegt zunächst metaphysischen Bedürfnis. Der einmal ZUX Helligkeit
des Bewußtseins erwachte Mensch findet kein Auslangen damit, sich eben ZU
lassen wıe das instinktgesteuerte Tier., Er ist eın Fragender; kann nich:  er eben ohne
Ginn. Denn will und mu{(ß cich das Leben celbst gestalten und das kann E  PT nicht,
ohne einen Sinn Leben finden. Da aber jeder Versuch, se1ın Dasein und die
Weltstruktur innerweltlich sinnvoll zZzu verstehen, der unaufhebbaren Sinnlosigkeit
der Weltimmanenz scheitert, gibt P93 letztlich -  — eine überweltliche Lösung, 50 entsteht
aus dem unüberwindlichen Sinnbedürfnis überall dort, Menschen sind, Religion,
wiıe uns Ur- und Kulturgeschichte zeigen. Wer der Kremlmauer be  1
Leningrab der Gchar der Wallfahrer Schlange stand, die messianischen Verheißungen
des kommenden roten Paradieses und die inbrünstigen Bekenntnisse der GSozial-
revolutionäre las, wird inne, SOßar atheistischen Bolschewismus e1ine Ersatz-
religion VO haben, die durchaus als solche ernst nehmen müuüssen. Eine zweiıte
Wurzel der Religion scheint das numinose Bedürfnis Senin. Der Mensch braucht nach

Otto ımmer  - e{[was Heiliges, das ihm alc Tremendum oder Fascinosum egenüber-
steht und dem ET sich mut Verehrung hingibt. Eine dritte urzel der Religion hat erst
die Tiefenpsychologie von Jung ntdeckt Die .2  reli  giösen Archetypen. Der Mensch

versuchen, die Sinnfrage S£e1N! ens für Jahre beiseite chieben. Dem nbe-
wußten gelin: auch, das religiöse Bedürfnis 1210  n zZu lassen (Verdrängung).
ber csind immMer noch auf dem Grund der eele se  z  religi Urbilder da, die irgend-
einmal durchbrechen. Auch 61€e onnen  .. Jlange verdrängt werden und 1m Unbewufßten
bleiben. Es ist -  er selten, enschen ıunter dem Druck der Verdrängung
werden. Die Neurose aäußert sich dann eelischen Beschwerden oder auch durch
körperliche Symptome ohne wesentlichen organischen Befund. Die Tiefenpsychologie
spricht Zz7weıten Fall von „Konverstion“, Bevorzugt befallene rgane sind das Herz,
der Magen-Darm-Trakt und die Haut, je nach dem Symbolwert der unbewußten Ur-
sache („Es ist einem übel, PS liegt einem etwas auf dem Herzen, 1INan kann etwas -  e
mehr schmecken“ usw.).
Die Tiefenpsychologie macht olgende Erfahrung Wenn sich eın Neurotiker, der
völlig glaubenslos aufgewachsen ist und der Religion bestenfalls eın interessan-

223

Natürlich besteht heute die Möglichkeit, mit Hilfe der hochentwickelten Psychopharmaka 
den Widerstand des Menschen auszuschalten (,,Wahrheitsserum") oder sich durch die Hinter­
türe raffinierter Fragetests und Messung der bioelektrischen Hirnströme in dessen Innen­
leben einzuschleichen. Die Anwendung dieser Methoden (ein Alptraum der Zukunftsromane[) 
ist in allen Rechtsstaaten sogar für die Wahrheitsfindung vor Gericht verboten. Sie scheidet 
auch für die Neurosenbehandlung aus, weil sie gerade die Hauptsache, nämlich die freie 
Persönlichkeit des Menschen umgeht und durch deren Vergewaltigung viel mehr Schaden 
setzt, als sie jemals nützen könnte. Es gehört also zum Berufsethos des Tiefenpsychologen, 
sich die Worte Christi gesagt sein zu lassen: Wer nicht durch die Türe in die Umfriedung 
eintritt, sondern anderswo einsteigt, der ist ein Dieb und ein Räuber; wer aber durch die 
Türe eintritt, der ist ein Hirt ..• (Jo 10, 1 f.). 

Religion stellt nicht einen abgemauerten Bezirk des menschlichen Lebens dar, neben 
den Bereichen Wirtschaft, Familie, Beruf usw., sondern erhebt mit Recht den Anspruch, 
daß sie das ganze Wesen des Menschen in all seinen Lebensbereichen durchdringe, 
erfasse und gestalte. Sonst wäre Religion nicht ernst zu nehmen. Aus der gegenseitigen 
inneren Verßechtung folgt, daß die Erlebnisse und Erfahrungen des Menschen in den 
anderen Bereichen wieder formend auf die Gestaltung seines religiösen Lebens zurück­
wirken. Hier gilt es jedoch, mit der neueren Theologie feiner zu unterscheiden zwischen 
Glauben und Religion. Glaube ist die persönliche Antwort des Menschen auf das Wort 
Gottes und vertrauensvolle Hingabe an den sich offenbarenden Gott. Glaube geht also 
von Gott aus und ist nur dort zu nnden, wo ER sich offenbarend an den Menschen 
wendet. Dieser gnadenhafte Glaubensakt ist transzendenter Natur und entzieht sich 
daher seinem Wesen nach jeder psychologischen Analyse. Anders verhält es sich mit 
Religion. Religion geht vom Menschen aus und ist daher überall zu nnden. 
Ihre Wurzel liegt zunächst im metaphysischen Bedürfnis. Der einmal zur Helligkeit 
des Bewußtseins erwachte Mensch findet kein Auslangen damit, sich leben zu 
lassen wie das instinktgesteuerte Tier. Er ist ein Fragender; er kann nicht leben ohne 
Sinn. Denn er will und muß sich das Leben selbst gestalten und das kann er nicht, 
ohne einen Sinn in seinem Leben zu nnden. Da aber jeder Versuch, sein Dasein und die 
Weltstruktur innerweltlich sinnvoll zu verstehen, an der unaufhebbaren Sinnlosigkeit 
der Weltimmanenz scheitert, gibt es letztlich nur eine überweltliche Lösung. So entsteht 
aus dem unüberwindlichen Sinnbedürfnis überall dort, wo Menschen sind, Religion, 
wie uns Ur- und Kulturgeschichte zeigen. Wer einmal an der Kremlmauer beim 
Leningrab in der Schar der Wallfahrer Schlange stand, die messianischen Verheißungen 
des kommenden roten Paradieses und die inbrünstigen Bekenntnisse der ersten Sozial­
revolutionäre las, wird inne, daß wir sogar im atheistischen Bolschewismus eine Ersatz­
religion vor uns haben, die wir durchaus als solche ernst nehmen müssen. Eine zweite 
Wurzel der Religion scheint das numinose Bedürfnis zu sein. Der Mensch braucht nach 
R. Otto immer etwas Heiliges, das ihm als Tremendum oder Fascinosum gegenüber­
steht und dem er sich mit Verehrung hingibt. Eine dritte Wurzel der Religion hat erst 
die Tiefenpsychologie von C. G. Jung entdeckt: Die religiösen Archetypen. Der Mensch 
kann versuchen, die Sinnfrage seines Lebens für Jahre beiseite zu schieben. Dem Unbe­
wußten gelingt es auch, das religiöse Bedürfnis ignorieren zu lassen (Verdrängung). 
Aber dann sind immer noch auf dem Grund der Seele religiöse Urbilder da, die irgend­
einmal durchbrechen. Auch sie können lange verdrängt werden und im Unbewußten 
bleiben. Es ist nicht selten, daß Menschen unter dem Druck der Verdrängung krank 
werden. Die Neurose äußert sich dann in seelischen Beschwerden oder auch durch 
körperliche Symptome ohne wesentlichen organischen Befund. Die Tiefenpsychologie 
spricht im zweiten Fall von „Konversion". Bevorzugt befallene Organe sind das Herz, 
der Magen-Darm-Trakt und die Haut, je nach dem Symbolwert der unbewußten Ur­
sache (,,Es ist einem übel, es liegt einem etwas auf dem Herzen, man kann etwas nicht 
mehr schmecken" usw.). 
Die Tiefenpsychologie macht nun folgende Erfahrung: Wenn sich ein Neurotiker, der 
völlig glaubenslos aufgewachsen ist und in der Religion bestenfalls nur ein interessan-

223 



tes Museum gesehen hat, endlich einer Psychotherapie unterzieht, dann beginnt oft
auch eine Fülle vVon religiösen Gestalten, Symbolen und Erlebnissen zZu ’aumen,

S sStaunen icht W  / SBar oft noch mehr all religiösen Inhalten
tauchen aus dem Unbewußten auf bei irgendeinem Gläubigen. FEin
dächtiger Zeuge wWwIıe (der persönlich sich nichtgläubig bekennende) Jung
schreibt Örtlich ‚J möchte Ihnen folgende Tatsachen un Bedenken geben Seit
30 Jahren habe ich eine Klientele allen Kulturländern der Erde. iele Hunderte V{
Patienten sind durch meine Hände . der Großzahl Protestanten,

der Minderzahl Juden und nich  x mehr als bis sechs praktizierende Katholiken
Unter allen melnen Patienten jenselts der Lebensmitte, das heißt, jenseits 35, ist
nicht einziger, dessen endgültiges Problem nıcht das der giösen Einstellung
W WAare.  y Ja, jeder a  er letzter Linie daran, er das verloren hat,
ebendige Religionen ihren Gläubigen zu allen Zeiten gegeben haben, und einer ist
wirkli| geheilt, der seine religiöse ellung nicht WI|  o  eder erreicht ;l Wir sehen,
wıe eNg hier das religiöse Leben des Menschen mit seinem übrigen seelischen Frleben
verflochten ıst, und verstehen, laß Religion esem Sinn von der sychologie erfaßt
und studiert werden kann.
Die Geburtsstunde der Tiefenpsychologie Warl die Entdeckung des Unbewußten durch
Sigmund Freud. Das Unbewußte ıst en eigener seelischer Bereich, der sich neben,
weithin unabhängig und SOgäaTr vielfach Widerspruch zZu dem bewußten Ceelenleben
des Menschen aufbaut, das bis Freud den einzigen Gegenstand der Psychologie dar-
stellte. Der Ausdruck „Unterbewußtsein hat sich der Fachsprache nicht eingeführt,
obwohl eine treffende Vorstellung zugrundeliegt. Wenn Ian die Persönlichkeits-
struktur mit einem Hausbau vergleicht, dann WAaäTr:  A das Unbewußte der dunkle, wohl-
verschlossene Kellerraum (von Freud einfach „E sll genannt), die bewußte Erlebniswelt
aber das Erdgeschoß, WOo ebt und [ 5 = und eingeht (bei Freud lldl Der dunkle
Raum des Unbewußten („Tiefenperson g wird bevölkert VvVon Vorstellungen, unsch-
bildern, Triebregungen, clie ache Kritik nich‘  er das bewußte zuläßt, die
wegen Unverträglichkeit dem Bewußtsein verwiesen und dort eingesperrt wurden
(„Verdrängung‘‘).
Es gibt jedoch einige Ritzen und schmale Zugänge, durch die unbewußte Inhalte
das Bewußtsein aufsteigen können. Das SINı die sogenannten Fehlhandlungen
(bedeutungsvolles erspr  en, Verhören UuSW.) Alltag und besonders der Traum,
dessen rätselhafter Reste beim Erwachen noch habhaft werden können. Die
sychoanalyse geht muit Orzug cdie V1a regia” Freud) der Traumdeutung. Heilend
wirkt der Vorgang, indem 4N ©5 dem Neurotiker ermöglicht, der störenden Inhalte
bewußt zZu werden, sich mıit ihnen dann auseinanderzusetzen und 61e Zu verarbeiten.
Mit der Bewußtwerdung oren  .. die unbewußten Inhalte auf alsc solche zu bestehen.
Freud formuliert uUurz und klassisch die Aufgabe der Analyse „Wo soll Ich
werden - D:  h1ese @1' hat der Patient selbst leisten; der spielt dabei die
Rolle des treuen Begleiters oder einfach der einwand, auf die der Patient seıne Erleb-
nlıSse projJiziert. verhält sich mıt dem Analytiker wıe mit einem Katalysator, ohne
den eine gewilsse chemische Reaktion Q-  pn gelingt, der „ber selber nich  r> die
Verbindung eingeht der raumanalyse acht der Analytiker Vorschläge
Deutung der erinnerten Traäume und der freien Einfälle, die csich daran knüpfen Das
Kriterium die chtigkeit der eu liegt wieder beim ] räumer selbst, nämlıi

sSeinem „Aha-Erlebnis“. Blitzartig geht eın Zusammenhang auf, die Landschaft
erhellt sich, der Inhalt wird bewußt. Außerhalb der yse kann aber kein Mensch
mit dem scheinbar sinnlosen ehalt Se1in! erinnerten TIräume etwas Ersprießliches
anfangen. Die Scheidewand zwischen Bewußt und Unbewußt hält dicht. Und trotzdem

G, Jung, Beziehungen der Psychotherapie Seelsorge, Züri: 1948,

224

tes Museum gesehen hat, endlich einer Psychotherapie unterzieht, dann beginnt oft 
auch er eine Fülle von religiösen Gestalten, Symbolen und Erlebnissen zu träumen, 
daß man nur staunen kann. Nicht weniger, sogar oft noch mehr an religiösen Inhalten 
tauchen aus dem Unbewußten auf als bei irgendeinem Gläubigen. Ein so unver­
dächtiger Zeuge wie (der persönlich sich als nichtgläubig bekennende) C. G. Jung 
schreibt wörtlich: ,,Ich möchte llmen folgende Tatsachen zum Bedenken geben: Seit 
30 Jahren habe ich eine Klientele aus allen Kulturländern der Erde. Viele Hunderte von 
Patienten sind durch meine Hände gegangen: es waren in der Großzahl Protestanten, 
in der Minderzahl Juden und nicht mehr als fünf bis sechs praktizierende Katholiken. 
Unter allen meinen Patienten jenseits der Lebensmitte, das heißt, jenseits 35, ist 
nicht ein einziger, dessen endgültiges Problem nicht das der religiösen Einstellung 
gewesen wäre. Ja, jeder krankt in letzter Linie daran, daß er das verloren hat, was 
lebendige Religionen ihren Gläubigen zu allen Zeiten gegeben haben, und keiner ist 
wirklich geheilt, der seine religiöse Einstellung nicht wieder erreicht ••• "1 Wir sehen, 
wie eng hier das religiöse Leben des Menschen mit seinem übrigen seelischen Erleben 
verflochten ist, und verstehen, daß Religion in diesem Sinn von der Psychologie erfaßt 
und studiert werden kann. 

Die Geburtsstunde der Tiefenpsychologie war die Entdeckung des Unbewußten durch 
Sigmund Freud. Das Unbewußte ist ein eigener seelischer Bereich, der sich neben, 
weithin unabhängig und sogar vielfach im Widerspruch zu dem bewußten Seelenleben 
des Menschen aufbaut, das bis Freud den einzigen Gegenstand der Psychologie dar­
stellte. Der Ausdruck „Unterbewußtsein" hat sich in der Fachsprache nicht eingeführt, 
obwohl ihm eine treffende Vorstellung zugrundeliegt. Wenn man die Persönlichkeits­
struktur mit einem Hausbau vergleicht, dann wäre das Unbewußte der dunkle, wohl­
verschlossene Kellerraum (von Freud einfach „Es" genannt), die bewußte Erlebniswelt 
aber das Erdgeschoß, wo man lebt und aus- und eingeht (bei Freud: ,,Ich"). Der dunkle 
Raum des Unbewußten (,,Tiefenperson") wird bevölkert von Vorstellungen, Wunsch­
bildern, Triebregungen, die unsere wache Kritik nicht in das bewußte Ich zuläßt, die 
wegen Unverträglichkeit aus dem Bewußtsein verwiesen und dort eingesperrt wurden 
(,,Verdrängung"). 
Es gibt jedoch einige Ritzen und schmale Zugänge, durch die unbewußte Inhalte in 
das Bewußtsein aufsteigen können. Das sind z. B. die sogenannten Fehlhandlungen 
(bedeutungsvolles Versprechen, Verhören usw.) im Alltag und besonders der Traum, 
dessen rätselhafter Reste wir beim Erwachen noch habhaft werden können. Die 
Psychoanalyse geht mit Vorzug die „via regia" (Freud) der Traumdeutung. Hellend 
wirkt der Vorgang, indem er es dem Neurotiker ermöglicht, der störenden Inhalte 
bewußt zu werden, sich mit ihnen dann auseinanderzusetzen und sie zu verarbeiten. 
Mit der Bewußtwerdung hören die unbewußten Inhalte auf als solche zu bestehen. 
Freud formuliert kurz und klassisch die Aufgabe der Analyse: ,,Wo Es war, soll Ich 
werden". Diese Arbeit hat der Patient selbst zu leisten; der Analytiker spielt dabei die 
Rolle des treuen Begleiters oder einfach der Leinwand, auf die der Patient seine Erleb­
nisse projiziert. Es verhält sich mit dem Analytiker wie mit einem Katalysator, ohne 
den eine gewisse chemische Reaktion nicht gelingt, der aber selber nicht in die neue 
Verbindung eingeht. In der Traumanalyse macht der Analytiker Vorschläge zur 
Deutung der erinnerten Träume und der freien Einfälle, die sich daran knüpfen. Das 
Kriterium für die Richtigkeit der Deutung liegt wieder beim Träumer selbst, nämlich 
in seinem „Aha-Erlebnis". Blitzartig geht ihm ein Zusammenhang auf, die Landschaft 
erhellt sich, der Inhalt wird bewußt. Außerhalb der Analyse kann aber kein Mensch 
mit dem scheinbar sinnlosen Gehalt seiner erinnerten Träume etwas Ersprießliches 
anfangen. Die Scheidewand zwischen Bewußt und Unbewußt hält dicht. Und trotzdem 

1 C. G. ]ung, Die Beziehungen der Psychotherapie zur Seelsorge, Zürich 1948, 16. 

224 



übt (SeTtr Unbewußtes auf dunklen Umwegen eine gewaltige Macht auf die Gestaltung
bewußten Lebens aus, auch Uunserer religiösen Haltung Wir wollen diesem

Finfluß etwas nachgehen.
Eın 30jähriger ausländischer Akademiker ird völlig desolatem Zustand auf die Nerven-

ebracht. Längere Beobachtung ergibt, cich nicht um ine Geisteskrankheit,
sondern um eiıne massive Zwangsneurose Söo oft ein Wort mıit inem  H ausspricht
erschrickt €  PT, Er hat damit eine verstorbene Multter die Hölle ebracht, edeutet Ja
„Mam.  a’  E Er mufßf dann ‚nein‘  4 SCN, das Verbrechen gut machen. Natür-
m  . ist der Mann el arbeitsunfähig geworden, kann nicht mehr chlafen und kaum mehr
SS@eN. Miıt Jahren. in der Kirche, Nau Dei der Wandlung, unreine
gekommen. Er £1'  ete das Schreckliche, wurde aber sSein uldgefühl nicht los. Immer
Ööfter mußte eichten; bis dreimal am Tage. Schließlich Jagte ihn eın Beichtvater, der
sich gehänselt glaubte, davon. Damit brach Seın religlöses Leben immer dafür
begann die Zwangsneurose. Aber jede Neurose WIT! frühkindlichen Fehlgestaltungen
grundgelegt. Der ater WAar eın kleiner Angestellter Unteritalien und hatte sich VvVon
Anfang an den Kopf gesetzt, dem Baby eın underkın! zu machen. Es sollte den
geheimen Wunsch des Vaters erfüllen und einmal autf die Ööchsten prossen der sozialen
Himmelsleiter kommen. Es mudßte aheim iıimmer e1n Musterbild und ın der Schule der Pri-
[NUS sein. ersagen - nicht vorgesehen und erlaubt. Ein klassisches Beispiel für die VT -
heerenden Folgen der SO unschbilderziehung
Die Erziehung eginn nich:  er erst dann, venn das versteht, x ihm sagt;
vielmehr geschehen die grundlegenden Prägungen der präverbalen Phase, sind alco
mit eiwa drei Jahren abgeschlossen. Das leinkind vernimmt, versteht und übernimmt
mut dem „Herzen“. Und e5 antıwor' miıt seinem KANZEIN Verhalten. Wenn die Mutter
5 die rust nimmt, spürt C5S, ob clas mit Liebe, Angst oder stiller Feindseligkeit
geschieht. Seit den umfangreichen orschungen Rene Spitz“ erklären sich rätsel-
hafte Säuglingserkrankungen seelilschen Ursachen. Wenn die Multter ihr ind
innerlich ablehnt, ommt bedrohlichem Erbrechen: 1  RA  Pn 61e ihren Ärger hinter
ängstlicher Besorgnis verbirgt, zZu Hautentzündungen; W  ennn G1e zwischen Verwöhnung
und Feindseligkeit pendelt, ZUMmn krankhaften Schaukeln; und die gefürchtete Drei-
monatskolik entsteht IV We die Multter von der ÄAngst gehetzt wird. Vor jeder
sprachlichen Verständigung entsteht also zwischen engverbundenen enschen eiıne
Kommunikation, die lebenslang eiıne Rolle spielen wird. Die Tiefenpsychologie nennt
s1e Übertrazung. Auf£ diesem VWege gehen also die Einstellungen der Eltern auf die
Seele des Kindes :  ber und tormen dessen Charakter und Erlebniswelt. Diese
Gestaltungen auf dem Grund der eele besitzen ein! erstaunliche Dauerhaftigkeit und
Nachwirkung. Wodurch die Eltern also nachhaltigsten beeinflussen, das
ist nicht Wort und nicht einmal ihr Vorbild, sondern ihre innerste, oft unbewußte
Herzenshaltung (Freud annte 61e „Über-Ich“). Die Elterninstanzen werden mıit etw.
3 Jahren introjiziert, das errichtet anstelle der bisherigen äußeren Gebote
und Verbote £ortschreitend e1INe innere Befehlsstelle, eben Se1N e]ıgenes UÜber-Ich.
Es ist  . die menschliche Vorgestalt des spateren Gewissens. Wenn das kirchliche und
bürgerliche Gesetzbuch mit dem „Erwachen der Vernunf den Beginn der eigenen
Verantwortung ansetzt, SO mussen  a WITr doch fragen, Was bisher der Gtelle des

plötzlich auftauchenden (Gewissens ctand.
Die unbewußte Praägung en Kindesalter spielt auch ın der Grundlegung des religiösen
Lebens ıne entscheidende Rolle Kehren WiIr zurück atienten. Er hatte immer-
hin Jahre Religionsunterricht enOSSCH, frage ihn, wiıie er sich ott vorstelle. Hart-
näckiges Schweigen. lege das Religionsbüchlein Vor miıt dem Schumacherbild 5 8),

der väterliche chöpfer mit rhobenen ÄArmen über Erde und Gest  ırnen cschwebt. Der
Patient hatte aber von Kindheit dem Bild einen übermächtigen Tyrannen gesehen, der
die Fäuste ballt. hatte Mühe, ihn VO  $ der Projektion bzulösen und das Bild sehen
lassen, WIe WIL. aussieht. Gott sSe1 ein unersäa!  H  ttl  cher Machthaber, der IUr verlangt
und verlangt: „Wenn ich als Kind ein Stü:ß Kuchen bekam, habe ich mit Gewis-

. Die Entstehung der ersten Objektbeziehungen, Stuttgartı U,

übt unser Unbewußtes auf dunklen Umwegen eine gewaltige Macht auf die Gestaltung 
unseres bewußten Lebens aus, auch unserer religiösen Haltung. Wir wollen diesem 
Einfluß etwas nachgehen. 

Ein 30jähriger ausländischer Akademiker wird in völlig desolatem Zustand auf die Nerven­
klinik gebracht. Längere Beobachtung ergibt, daß es sich nicht um eine Geisteskrankheit, 
sondern um eine massive Zwangsneurose handelt. So oft er ein Wort mit einem A ausspricht 
erschrickt er. Er hat damit seine verstorbene Mutter in die Hölle gebracht. A bedeutet ja 
,,Mama". Er muß dann 10.000mal ,,nein" sagen, um das Verbrechen gut zu machen. Natür­
lich ist der Mann dabei arbeitsunfähig geworden, kann nicht mehr schlafen und kaum mehr 
essen. Mit 13 Jahren waren ihm in der Kirche, genau bei der Wandlung, unreine Gedanken 
gekommen. Er beichtete das Schreckliche, wurde aber sein Schuldgefühl nicht los. Immer 
öfter mußte er beichten; bis zu dreimal am Tage. Schließlich jagte ihn ein Beichtvater, der 
sich gehänselt glaubte, davon. Damit brach sein religiöses Leben für immer zusammen; dafür 
begann die Zwangsneurose. Aber jede Neurose wird in frühkindlichen Fehlgestaltungen 
grundgelegt. Der Vater war ein kleiner Angestellter aus Unteritalien und hatte sich von 
Anfang an in den Kopf gesetzt, aus dem Baby ein Wunderkind zu machen. Es sollte den 
geheimen Wunsch des Vaters erfüllen und einmal auf die höchsten Sprossen der sozialen 
Himmelsleiter kommen. Es mußte daheim immer ein Musterbild und in der Schule der Pri­
mus sein. Versagen war nicht vorgesehen und erlaubt. Ein klassisches Beispiel für die ver­
heerenden Folgen der sog. Wunschbilderziehung. 

Die Erziehung beginnt nicht erst dann, wenn das Kind versteht, was man ihm sagt; 
vielmehr geschehen die grundlegenden Prägungen in der präverbalen Phase, sind also 
mit etwa drei Jahren abgeschlossen. Das Kleinkind vernimmt, versteht und übernimmt 
mit dem „Herzen". Und es antwortet mit seinem ganzen Verhalten. Wenn die Mutter 
es an die Brust nimmt, spürt es, ob das mit Liebe, Angst oder stiller Feindseligkeit 
geschieht. Seit den umfangreichen Forschungen von Rene Spitz2 erklären sich rätsel­
hafte Säuglingserkrankungen aus seelischen Ursachen. Wenn die Mutter ihr Kind 
innerlich ablehnt, kommt es zu bedrohlichem Erbrechen; wenn sie ihren Ärger hinter 
ängstlicher Besorgnis verbirgt, zu Hautentzündungen; wenn sie zwischen Verwöhnung 
und Feindseligkeit pendelt, zum krankhaften Schaukeln; und die gefürchtete Drei­
monatskolik entsteht nur, wenn die Mutter von der Angst gehetzt wird. Vor jeder 
sprachlichen Verständigung entsteht also zwischen engverbundenen Menschen eine 
Kommunikation, die lebenslang eine Rolle spielen wird. Die Tiefenpsychologie nennt 
sie Obertragung. Auf diesem Wege gehen also die Einstellungen der Eltern auf die 
Seele des Kindes über und formen dessen Charakter und Erlebniswelt. Diese ersten 
Gestaltungen auf dem Grund der Seele besitzen eine erstaunliche Dauerhaftigkeit und 
Nachwirkung. Wodurch die Eltern also ihr Kind am nachhaltigsten beeinflussen, das 
ist nicht ihr Wort und nicht einmal ihr Vorbild, sondern ihre innerste, oft unbewußte 
Herzenshaltung (Freud nannte sie „Ober-Ich''). Die Elterninstanzen werden mit etwa 
3 Jahren introjiziert, d. h. das Kind errichtet anstelle der bisherigen äußeren Gebote 
und Verbote fortschreitend eine innere Befehlsstelle, eben sein eigenes Ober-Ich. 
Es ist die menschliche Vorgestalt des späteren Gewissens. Wenn das kirchliche und 
bürgerliche Gesetzbuch mit dem „Erwachen der Vernunft" den Beginn der eigenen 
Verantwortung ansetzt, so müssen wir uns doch fragen, was bisher an der Stelle des 
so plötzlich auftauchenden Gewissens stand. 

Die unbewußte Prägung im frühen Kindesalter spielt auch in der Grundlegung des religiösen 
Lebens eine entscheidende Rolle. Kehren wir zurück zu unserem Patienten. Er hatte immer­
hin 14 Jahre Religionsunterricht genossen. Ich frage ihn, wie er sich Gott vorstelle. - Hart­
näckiges Schweigen. Ich lege ihm das Religionsbüchlein vor mit dem Schumacherbild (5. 8), 
wo der väterliche Schöpfer mit erhobenen Armen über Erde und Gestirnen schwebt. Der 
Patient hatte aber von Kindheit an in dem Bild einen übermächtigen Tyrannen gesehen, der 
die Fäuste ballt. Ich hatte Mühe, ihn von der Projektion abzulösen und das Bild so sehen zu 
lassen, wie es wirklich aussieht. Gott sei ein unersättlicher Machthaber, der nur verlangt 
und verlangt: ,,Wenn ich als Kind ein Stück Kuchen bekam, so habe ich es nur mit Gewis-

2 Die Entstehung der ersten Objektbeziehungen, Stuttgart 19602, 86 u. a. 

1S 225 



sensbissen CeS5SCN, denn ich wußte So kommt man nicht den Himmel. Man muß immer
aut das verzichten, angenehm Wie durch eCin Fenster hindurch erkennen WITr hin-
Ter dieser Gottesvorstellung den verständnislos fordernden irdischen ater des atıenten.
| B-  r anders Selin. Wenn le er dem Kin erstenmal Händchen faltet
und VOI  B Himmelvater 5agt, dann liegen alle Elemente schon vorbereitet in der kKkleinen
Seele, UuSs denen sich das Gottesbild 7isammeENSEtzZt. Der Himmelvater kann nicht
anders sSe1in als die n den Schirm des mmels pro)J  <a  rte, unendlich vergrößerte Gestalt
des aters, wie das Kind rfahren hat. Die Entdeckung der tiefenseelischen
Übertragung er hier ein! alte rfahrung. Glücklich das Kind, das ınen guten ater
hat1! Der ater und G-  . weniger die Mutter sind, wie Sie einfach 81}  nd und Zu ihrem
Kinde sind, das er entscheidende chicksal seines religiösen Lebens. AÄAus dem Bild der
Eltern entwickelt sich späater das Gottesbild und z dem Verhältnis ihnen das Verhalten

Ott.

Die Religionspsychologie hat verschiedene Iypen des neurothsierten Gottesbildes her-
ausgearbeitet, die durch Fehlhaltungen der primären Prägung entstehen?. 1r collen
jedoch cht verächtlich oder mitleidig auf die A 1 Neurotiker herabschauen, 12e
einer solchen rägung leiden. Ich habe durch fünf Jahre bei seelisch robusten Werk-
tatıgen um das Lebensjahr durch einen Stichworttest mı* freien AÄAssoziationen
versucht, die tiefenseelische Struktur ihrer Gottesvorstellung aufzuhellen. Es ergab
S]  ch, bei Ungläubigen, Lauen und Praktizierenden gleich häufig Ver-

vorkommen, die Zumn angelernten Katechismuswissen Widerspruch sote-
hen. Unser religiöses Leben wird aber ebenso von den unbewußten Haltungen be-
sthmmt wWwIe VvVon UNnseren bewußten Einstellungen.
Das unbewußt wirksame Gottesbild säkularisiert Sein: Religion dient als (arnije-

des Lebens. Gottes Attribute werden 1nNs Endliche verlegt, sSeine Weisheit der
Wissenschaft zugeschrieben, seıne Güte Humanität umgefälscht, seine Unendlichkeit

den Fortschritt verlagert, sSein Leben vitalen OS vergötzt, seıne Macht den
„Führe: übertragen. der die Vorstellung ist maxgistiert oder dämonisiert und mıit
ÄAngst besetzt. Leider spielt die Angst bis heute o..  reli  giösen Leben ungezählter
auch frommer Menschen eıne mächtige und unheilvolle Rolle. Der Zusammenhang
mıiıt den ew Ängsten der dhei‘ liegt hier auf der Hand, muıt eiıner
Erziehung, die sich der Angstdrohung als furchbarer Waffe gegen das unartige
ente. Der Wahnwitz ist aber vollendet, %  vA  VO ıan Gott celber als ständiges roh-
mitt: Han!: hat Religion otellt ihrem Wesen nach die fre  1e liebende Zuwendung
des Menschen Z Gott dar. Mit der religiösen Zwangserziehung werden die Dinge
vVon Anfang anl auf den Kopf gestellt. das Stichwort Gott taucht eın Gerichts-
caal auf. Dort sıtzt als Richter (Wer liebt schon einen Richter?) oder als
Rächer; entgeht nichts und niemand. Da hört die Freiheit auf und erst recht die
Liebe Von der Ehrfurcht bleibt MNUr die Furcht übrig, Gott $ällt einem immer dann
ein, etwas angestellt hat Das ist Seın Bereich. Es gibt allzuviele Gläubige,
die ihrer Lebtag verläßlich ihre religiösen Pflichten erfüllen (Darin besteht für 61@e Ja
Religion), aber ist alles ohne Schwung und .  W  ärme, ohne Überzeugung.
Man muß eben. Sie würden auch germn«e einmal sündigen, wWEeIunl NUur nicht Sünde
—+  ware, wWwWEe': icht die ölle daraufstünde Die letzte unbewußte) Triebfeder ihres
religiösen ens bleibt die Angst.
Relativ häufig ist auch das moralisierte Gottesbild. Konsequenz stellt das erste Prinzip
der Erziehung dar. ber jedes Prinzip Mall zutodereiten, auch Konsequenz.
Dann wird 51e Pedanterie. Man Cr nicht das Geringste durchgehen; und die
Eltern stehen Ja Gottes statt Das ommt dann nıe E fundamentalen Erfah-
TuNg, da@ Seine Schuld nicht durch Otrafe gesühnt, sondern auch ohne ergeltung
verziehen werden Auf d:  1e5e Weise wird dem Kind der en entzogen, auf
dem später das Grundverständnis der Nal aufbauen könnte: Gott u15 verzeiht
auf Grund der Erlösung und nich:;  en der eigenen Wiedergutmachung, er liebt

Vgl Rudin, Psychotherapie und Religion, Olten—Freiburg 1960,

sensbissen gegessen, denn ich wußte: So kommt man nicht in den Himmel. Man muß immer 
auf das verzichten, was angenehm ist". - Wie durch ein Fenster hindurch erkennen wir hin­
ter dieser Gottesvorstellung den verständnislos fordernden irdischen Vater des Patienten. 
Es kann nicht anders sein. Wenn die Mutter dem Kind zum erstenmal die Händchen faltet 
und ihm vom Himmelvater sagt, dann liegen alle Elemente schon vorbereitet in der kleinen 
Seele, aus denen sich das erste Gottesbild zusammensetzt. Der Himmelvater kann nkht 
anders sein als die an den Schirm des Himmels projizierte, unendlich vergrößerte Gestalt 
des irdischen Vaters, so wie ihn das Kind erfahren hat. Die Entdeckung der tiefenseelischen 
Obertragung erklärt hier nur eine alte Erfahrung. Glücklich das Kind, das einen guten Vater 
hat! Der Vater - und nicht weniger die Mutter - sind, so wie sie einfach sind und zu ihrem 
Kinde sind, das erste entscheidende Schicksal seines religiösen Lebens. Aus dem Bild der 
Eltern entwickelt sich später das Gottesbild und aus dem Verhältnis zu ihnen das Verhalten 
zu Gott. 

Die Religionspsychologie hat verschiedene Typen des neurotisierten Gottesbildes her­
ausgearbeitet, die durch Fehlhaltungen in der primären Prägung entstehen3• Wir sollen 
jedoch nicht verächtlich oder mitleidig auf die armen Neurotiker herabschauen, die an 
einer solchen Prägung leiden. Ich habe durch fünf Jahre bei seelisch robusten Werk­
tätigen um das 20. Lebensjahr durch einen Stichworttest mit freien Assoziationen 
versucht, die tiefenseelische Struktur ihrer Gottesvorstellung aufzuhellen. Es ergab 
sich, daß - bei Ungläubigen, Lauen und Praktizierenden gleich häufig - ernste Ver­
zerrungen vorkommen, die zum angelernten Katechismuswissen im Widerspruch ste­
hen. Unser religiöses Leben wird aber ebenso von den unbewußten Haltungen be­
stimmt wie von unseren bewußten Einstellungen. 
Das unbewußt wirksame Gottesbild kann säkularisiert sein: Religion dient als Garnie­
rung des Lebens. Gottes Attribute werden ins Endliche verlegt, seine Weisheit der 
Wissenschaft zugeschrieben, seine Güte in Humanität umgefälscht, seine Unendlichkeit 
in den Fortschritt verlagert, sein Leben im vitalen Eros vergötzt, seine Macht an den 
„Führer11 übertragen. Oder die Vorstellung ist magisiert oder dämonisiert und mit 
Angst besetzt. Leider spielt die Angst bis heute im religiösen Leben ungezählter -
auch frommer - Menschen eine mächtige und unheilvolle Rolle. Der Zusammenhang 
mit den unbewältigten Ängsten der Kindheit liegt hier auf der Hand, mit einer 
Erziehung, die sich der Angstdrohung als furchbarer Waffe gegen das unartige Kind 
bediente. Der Wahnwitz ist aber vollendet, wo man Gott selber als ständiges Droh­
mittel zur Hand hat. Religion stellt ihrem Wesen nach die freie liebende Zuwendung 
des Menschen zu Gott dar. Mit der religiösen Zwangserziehung werden die Dinge 
von Anfang an auf den Kopf gestellt. Auf das Stichwort Gott taucht ein Gerichts­
saal auf. Dort sitzt er als Richter (Wer liebt schon einen Richter?) oder sogar als 
Rächer; ihm entgeht nichts und niemand. Da hört die Freiheit auf und erst recht die 
Liebe. Von der Ehrfurcht bleibt nur die Furcht übrig. Gott fällt einem immer dann 
ein, wenn man etwas angestellt hat. Das ist sein Bereich. Es gibt allzuviele Gläubige, 
die ihrer Lebtag verläßlich ihre religiösen Pflichten erfüllen (Darin besteht für sie ja 
Religion), aber es ist alles ohne Schwung und Wärme, letztlich ohne Überzeugung. 
Man muß eben. Sie würden auch gerne einmal sündigen, wenn es nur nicht Sünde 
wäre, d. h. wenn nicht die Hölle daraufstünde. Die letzte (unbewußte) Triebfeder ihres 
religiösen Lebens bleibt die Angst. 
Relativ häufig ist auch das moralisierte Gottesbild. Konsequenz stellt das erste Prinzip 
der Erziehung dar. Aber jedes Prinzip kann man zutodereiten, auch die Konsequenz. 
Dann wird sie zur Pedanterie. Man läßt nicht das Geringste durchgehen; und die 
Eltern stehen ja an Gottes statt. Das Kind kommt dann nie zur fundamentalen Erfah­
rung, daß seine Schuld nicht nur durch Strafe gesühnt, sondern auch ohne Vergeltung 
verziehen werden kann. Auf diese Weise wird dem Kind der Boden entzogen, auf 
dem später das Grundverständnis der Gnade aufbauen könnte: Daß Gott uns verzeiht 
auf Grund der Erlösung und nicht der eigenen Wiedergutmachung, daß er uns liebt 

3 Vgl.]. Rudin, Psychotherapie und Religion, Olten-Freiburg 1960, 144 ff. 

226 



ohne unseren Vorschuß. Es entsteht gerade der „Streng Dn  reli  giösen Erziehung”
nich!  Pr selten eın verhängnisvolle Verzerrung Der starre Gesetzesgott, der rachsüchtig
über die altung seiıner Gebote acht. Wehe, mMan kränkt! £11ne Rache ist
einlich und unausweichlich. der der Buchhaltergott, der griesgraämug ber meınem
Lebensbuch sitzt und unaufhörlich die noch unverbüßten Sünden vorhalt. Er ist

die unbewußte Vorstellung eigentlich HNur der Exekutor einer aNnOoNyMenNn Nemesis,
der er wWwIie ich gehorchen muß Eine SO religiöse Einstellung kann das C Leben
e1nes Menschen vergiften. Fr hat vielleicht der Jugend eıne schwere
Schuld auf sich geladen. Wohl hat T ©5 bitter bereut, gebeichtet, ist vergeben.
ber Schuldgefühl ommt e icht los. Es steht Ja noch die Gtrafe Gottes
Dann erst würde 50 wartet eTr, Es ergeht ihm wIe be; Warten
hof. Zuerst ist erträglich, aber dann wird 411 immer zappeliger. Schließlich be-
herrscht NUur noch der Wunsch, die Strafe endlich hereinbrechen H+  f damit
der Druck vL( seiner Seele weichen sollte. Die Sache geht alle [1.

Die Verkehrspsychologie fest, FH(J fast 20 Prozent ler durch menschliches Versagen
bedingten Untäll: von euten verursacht werden, denen das immer wieder passiert, Man
nennt Siıe „Unfäller” Gie stehen regelmäßig unter dem Druck ıner unbewußten Schuld-
angst und Straferwartung. In der Verkehrssituation hat der Mensch oft nicht
mehr die eit reflexer rlegung, reagiert aus tieferliegenden Schaltungen; der
Unfäller In eser ücke prompt das Unglück herbei, weil Pr erwartungsgemäß schon
arau: eingestellt ıst. (Die Seelsorge hat hier offensichtlich einen Beitrag für die
Sicherheit leisten, den niemand bnehmen kann.) Ein solcher ensch religiös
sein, aber steht neben dem Glauben. Er wartet umsonst auf die Strafe; 51€e wird nıe eintref-
fen. Sie ist eıne bloße Projektion seiner unbewußten, aber lebensbestimmenden Häresie.

muß die £frohe Botschaft nNneu ansSagen und er muß sie 1Im Glauben en! realisie-
en, laß Strafe für seiıne konkrete Sünde von bereits abgenommen und
ausgetragen ist. „Christus hat den der in lautenden chuldschein mit seinen Forderun-

gelöscht, hat vernichtet, dem S TEeuZz heftete (Kol 2, 14) Wer die
Erlösung B-  n wahrhaben wollte, ginge an der Grundtatsache christlichen aubens vorbei.

Es se1 noch eine an  reli  giöse Fehlhaltung erwähnt, die durch Erziehungsfehler gestiftet
und durch Introjektion das Leben gefährlich wird. Man kann G1e kurz SC ormulie-
Ten „Wenn ich gut bin, Hebt mich Gott, we ich bös bin, Mas er mich icht mehr“‘.
Hier dominijert der mißtrauische Krämergott, den ich ımmer zuerst durch meine guten
er gnädig stimmen muß, bevor MIr gut ist, und den iıch automatisch durch menne
Bosheit zwinge, dann böse zu 6e1n. Man stellt sich die Sünde als eine scharfe
Schere VOT, die das Banı! der Liebe zwischen Gott und Menschen einfach durchschneidet.
So einfach ist die Sache nicht. urch die schwere GCünde zerschneidet der Mensch ohl
SPINE menschliche ebe Z Gott, aber eine Sünde der Welt ist imstande, die göttliche
Liebe Gottes ZU1i1 Menschen durchzuschneiden. Gott widersteht der GSünde aus seinem
VWesen, aber RT liebt den Günder. Das ıst Glaubenssatz, Im Lukas-
pitel bemüht sich Christus, d;  1e5se unbegreiflich ohe Botschaft den Menschen klar-
zumachen Beispiel verlorenen Schaf, der verlorenen Drachme uncd
verlorenen Sohn) Kein Pfarrer WUTF'|  .  de wagen, das von der anzel verkünden,
11 ER ©5 ich+ gesagt ätte Gott eben das Verlorene sucht und den GSünder
Lebt. Außerdem heißt 5 Jo 4, „Die Liebe besteht darin icht als ob WIT Gott
geliebt hätten, sondern ar hat uns 7zuerst geliebt 4 Warum kannn manchen Geelen
1ese Glaubenstatsache G- Boden fassen? Es ist gefährlich dem Z£U drohen
F7 dann mMag ich nicht mehr !” Das muß 5 ernst nehmen. Für das Kind
bedeuten die Flitern seine kleine, aber totale Welt Wenn die ern 5 icht mehr
H—  en, dann hat O niemanden mehr, der annımmft. Das VErTMAS auch eın erwachse-

Mensch auf die Länge icht erfragen. Liebesentzug Setzt die Schere den
Lebensfaden Die Drohung wahr zu machen bedeutet eın Verbrechen 4l der Jungen
eele, dessen Folgen WIr der Gerichtssaalspalte UINSEeT Zeitungen immer wieder
nachlesen onnen.

15° 227

ohne unseren Vorschuß. Es entsteht gerade in der „streng religiösen Erziehung" 
nicht selten eine verhängnisvolle Verzerrung: Der starre Gesetzesgott, der rachsüchtig 
über die Haltung seiner Gebote wacht. Wehe, wenn man ihn kränkt! Seine Rache ist 
kleinlich und unausweichlich. Oder der Buchhaltergott, der griesgrämig über meinem 
Lebensbuch sitzt und mir unaufhörlich die noch unverbüßten Sünden vorhält. Er ist 
für die unbewußte Vorstellung eigentlich nur der Exekutor einer anonymen Nemesis, 
der er wie ich gehorchen muß. Eine solche religiöse Einstellung kann das ganze Leben 
eines Menschen vergiften. Er hat vielleicht in der Jugend einmal eine schwere 
Schuld auf sich geladen. Wohl hat er es bitter bereut, gebeichtet, es ist ihm vergeben. 
Aber vom Schuldgefühl kommt er nicht los. Es steht ja noch die Strafe Gottes aus. 
Dann erst würde ihm leichter. So wartet er. Es ergeht ihm wie beim Warten am Bahn­
hof. Zuerst ist es erträglich, aber dann wird man immer zappeliger. Schließlich be­
herrscht ihn nur noch der Wunsch, daß die Strafe endlich hereinbrechen möge, damit 
der Drud< von seiner Seele weichen sollte. Die Sache geht uns alle an. 

Die Verkehrspsychologie stellt fest, daß fast 20 Prozent aller durch menschliches Versagen 
bedingten Unfälle von Leuten verursacht werden, denen das immer wieder passiert. Man 
nennt sie „Unfäller''. Sie stehen regelmäßig unter dem Druck einer unbewußten Schuld­
angst und Straferwartung. In der verworrenen Verkehrssituation hat der Mensch oft nicht 
mehr die Zeit zu reflexer Oberlegung, er reagiert aus tieferliegenden Schaltungen; der 
Unfäller führt in dieser Lücke prompt das Unglück herbei, weil er erwartungsgemäß schon 
darauf eingestellt ist. (Die Seelsorge hat hier offensichtlich einen Beitrag für die öffentliche 
Sicherheit zu leisten, den ihr niemand abnehmen kann.) Ein solcher Mensch kann religiös 
sein, aber er steht neben dem Glauben. Er wartet umsonst auf die Strafe; sie wird nie eintref­
fen. Sie ist eine bloBe Projektion seiner unbewußten, aber lebensbestimmenden Häresie. 
Man muß ihm die frohe Botschaft neu ansagen und er muß sie im Glauben endlich realisie­
ren, daß ihm die Strafe für seine konkrete Sünde von Christus bereits abgenommen und 
ausgetragen ist. ,,Christus hat den wider uns lautenden Schuldschein mit seinen Forderun­
gen gelöscht, er hat ihn vernichtet, indem er ihn ans Kreuz heftete11 (Kol 2, 14). Wer die 
Erlösung nicht wahrhaben wollte, ginge an der Grundtatsache christlichen Glaubens vorbei. 

Es sei noch eine religiöse Fehlhaltung erwähnt, die durch Erziehungsfehler gestiftet 
und durch Introjektion für das Leben gefährlich wird. Man kann sie kurz so formulie­
ren: ,,Wenn ich gut bin, liebt mich Gott, wenn ich bös bin, mag er mich nicht mehr11

• 

Hier dominiert der mißtrauische Krämergott, den ich immer zuerst durch meine guten 
Werke gnädig stimmen muß, bevor er mir gut ist, und den ich automatisch durch meine 
Bosheit zwinge, mir dann böse zu sein. Man stellt sich die Sünde als eine scharfe 
Schere vor, die das Band der Liebe zwischen Gott und Menschen einfach durchschneidet. 
So einfach ist die Sache nicht. Durch die schwere Sünde zerschneidet der Mensch wohl 
seine menschliche Liebe zu Gott, aber keine Sünde der Welt ist imstande, die göttliche 
Liebe Gottes zum Menschen durchzuschneiden. Gott widersteht der Sünde aus seinem 
Wesen, aber er liebt unentwegt den Sünder. Das ist Glaubenssatz. Im 15. Lukas­
kapitel bemüht sich Christus, diese unbegreiflich frohe Botschaft den Menschen klar­
zumachen (im Beispiel vom verlorenen Schaf, von der verlorenen Drachme und vom 
verlorenen Sohn). Kein Pfarrer würde es wagen, das von der Kanzel zu verkünden, 
wenn ER es nicht gesagt hätte: Daß Gott eben das Verlorene sucht und den Sünder 
liebt. Außerdem heißt es 1 Jo 4, 10: ,,Die Liebe besteht darin: Nicht als ob wir Gott 
geliebt hätten, sondern er hat uns zuerst geliebt ... " Warum kann in manchen Seelen 
diese Glaubenstatsache nicht Boden fassen? Es ist gefährlich dem Kind zu drohen: 
,, ... dann mag ich dich nicht mehr!" Das Kind muß es ernst nehmen. Für das Kind 
bedeuten die Eltern seine kleine, aber totale Welt. Wenn die Eltern es nicht mehr 
mögen, dann hat es niemanden mehr, der es annimmt. Das vermag auch ein erwachse­
ner Mensch auf die Länge nicht zu ertragen. Liebesentzug setzt die Schere an den 
Lebensfaden. Die Drohung wahr zu machen bedeutet ein Verbrechen an der jungen 
Seele, dessen Folgen wir in der Gerichtssaalspalte unserer Zeitungen immer wieder 
nachlesen können. 

227 



Wir haben kurz einige Probleme und Beziehungen zwischen Tiefenpsychologie und
eligion der Phase der kindlichen Prägungen Äuge gefaßt. Die religiöse
Entfaltung vollzieht sich aber Hand and mıit der Persönlichkeitsentfaltung drei
wohlunterschiedenen Schüben. die Prägungen der Kindheit folgt zwischen etwa

und die juvenile andlung und gCcgecCn der entscheidende p religiösen
Mündigkeit oder Jüngerschaft. Die Aussagen der Tiefenpsychologie iber die ZWEI
letzteren Phasen bleiben mfang und Bedeutung weıt hinter den Erkenntnissen
über die Kindheit zurück. Von der „Ichfindung” der Pubertät an Ja auch der
faßbare des Unbewußten auf die Persönlichkeitsgestaltung und
religiösen Leben hat der bewußte Glaube die Führung zZ.1 übernehmen. möchte ZUHI
Schl: LUr Antwort auf eine rage geben, die vielleicht wıe Vl selber aufgestiegen is$.
Es sibt doch keine Erziehung ohne Erziehungsfehler! Man Persönlichkeit nı]e

der Retorte CIZEUECN. Und wenn ä die besten Pädagogen der Welt m  S

holte, damit G1@e e1n Kind erziehen, wWas ame  .. ohl heraus? Die rage lautet: Ist das
CSchicksal des ms  rel  igiösen Lebens mit den frühkindlichen Prägungen besiegelt? Kann

die endgültige religiöse Haltung e1ınes Menschen Von den ersten ern bleiten,
die dem durch den Mechanismus der Übertragung auf den CGrund der gele
gezeichnet wurden? (Sie sind doch oft ohne Schuld VeEerZeITTL genug). Nein Dagegen ist
vorgesorgt. Die psychische Schöpfung ist eingerichtet, der Pubertät das kind-
liche efüge und Weltbild zusammenbrechen mufß Die elterlichen Autoritäten werden
entzaubert, alle Dinge kritisch rage gestellt; das jJunge, verletzliche Selbstgefühl
laßt 61 die Antwort nicht mehr abnehmen, s1e celber finden. Der Umbruch ist
schmerzlich den ungen Menschen und nicht wenıger die Eltern ber D hat
das Gute S1'  ch, et Von innen heraus die Chance bt, auch das religiöse Leben
JIl eingestifteten Zerrbildern befreien. Religion wird hier ihres infantilen und
gischen Charakters entkleidet. Sie wird verinnerlicht. Aus der Geborgenheit des
Kindes die moralischen des twicklungsalters stürzend, greift der Jugend-
liche erstmalig nach einem absoluten Halt aus, den die Eltern und irdischen Insti-
tutionen nicht mehr geben können. Der Junge Mensch braucht Gott. Man spricht daher
Von eınem „psychologischen ptimum die o..  reli  giöse Sicherung des Lebens” (Pflieg-
er) Das Verständnis für die Antwort auf die tiefsten Lebensfragen und die entschei-
dende Zuwendung Gott reift allerdings erst auf der nächsten Stufe, wenn der
Junge Mensch 20 bewußt und radikal ernst macht mıiıt Glauben. Dieser
Schritt ist eiIne freie Wahl und ein! rage der Gnade, daher der psychologischen Ana-
lyse Kern unzugänglich. Eine endgültige Festlegung der Sa  reli  giösen Haltung gibt
nicht. Wir können I1UTX feststellen, der ens: anl providentiellen Wendepunkten,
besonders Zenith Se1Nes Lebens ZWI:  schen a  Q  —_« und 50 Tiefenstruktur
heraus ZU1I Entscheidung gedrängt WIT'  d.
Unbewußte Fe!  gen können, W sie sich komplexhaft anstauen, den FEnt$£al-
tungsschüben des eligiösen Lebens der atenz hervorbrechen und neuroHschen
Krisen führen. Wenn der fällige Umbruch der Pubertät unterdrückt wird, bleibt der
Mensch SPeINeEeTr infantil-magischen Religiosität stecken; eIiu die reife Glaubensent-
scheidung ausbleibt, einer juvenilen Erlebnisreligion. Wir bezeichnen den Vorgang
als ixierung. Eine derartige ixierung verkümmert das religiöse en und tragt den
Ke der Neurose sich. diesen Fällen hat die Tiefenpsychologie wieder eın Klä-
rendes Wort Z Verständnis mitzureden und eilung ihre guten Dienste ZU-
bieten.

228

Wir haben kurz einige Probleme und Beziehungen zwischen Tiefenpsychologie und 
Religion in der Phase der frühkindlichen Prägungen ins Auge gefaßt. Die religiöse 
Entfaltung vollzieht sich aber Hand in Hand mit der Persönlichkeitsentfaltung in drei 
wohlunterschiedenen Schüben. Auf die Prägungen der Kindheit folgt zwischen etwa 
13 und 17 die juvenile Wandlung und gegen 20 der entscheidende Schritt zur religiösen 
Mündigkeit oder Jüngerschaft. Die Aussagen der Tiefenpsydtologie über die zwei 
letzteren Phasen bleiben an Umfang und Bedeutung weit hinter den Erkenntnissen 
über die Kindheit zurück. Von der „lchfindung" in der Pubertät an tritt ja auch der 
faßbare EinHuB des Unbewußten auf die Persönlichkeitsgestaltung zurück und im 
religiösen Leben hat der bewußte Glaube die Führung zu übernehmen. Idt mödtte zum 
Schluß nur Antwort auf eine Frage geben, die vielleicht wie von selber aufgestiegen ist. 
Es gibt doch keine Erziehung ohne Erziehungsfehler I Man kann Persönlichkeit nie 
in der Retorte erzeugen. Und wenn man die besten Pädagogen der Welt zusammen­
holte, damit sie ein Kind erziehen, - was käme wohl heraus? Die Frage lautet: Ist das 
Schicksal des religiösen Lebens mit den frühkindlichen Prägungen besiegelt? Kann 
man die endgültige religiöse Haltung eines Menschen von den ersten Bildern ableiten, 
die dem Kind durch den Mechanismus der Obertragung auf den Grund der Seele 
gezeichnet wurden? (Sie sind doch oft ohne Schuld verzerrt genug). Nein. Dagegen ist 
vorgesorgt. Die psychische Schöpfung ist so eingerichtet, daß in der Pubertät das kind­
liche Gefüge und Weltbild zusammenbrechen muß. Die elterlichen Autoritäten werden 
entzaubert, alle Dinge kritisch in Frage gestellt; das junge, verletzliche Selbstgefühl 
läßt sich die Antwort nicht mehr abnehmen, es will sie selber finden. Der Umbruch ist 
sdtmerzlich für den jungen Menschen - und nicht weniger für die Eltern. Aber er hat 
das Gute für sich, daß er von innen heraus die Chance gibt, auch das religiöse Leben 
von eingestifteten Zerrbildern zu befreien. Religion wird hier ihres infantilen und ma­
gischen Charakters entkleidet. Sie wird verinnerlicht. Aus der Geborgenheit des 
Kindes in die moralischen Konflikte des Entwicklungsalters stürzend, greift der Jugend­
liche erstmalig nach einem absoluten Halt aus, den ihm die Eltern und irdischen Insti­
tutionen nicht mehr geben können. Der junge Mensch braucht Gott. Man spricht daher 
von einem „psychologischen Optimum für die religiöse Sicherung des Lebens" (Pflieg­
ler). Das Verständnis für die Antwort auf die tiefsten Lebensfragen und die entschei­
dende Zuwendung zu Gott reift allerdings erst auf der nächsten Stufe, wenn der 
junge Mensch gegen 20 bewußt und radikal ernst macht mit seinem Glauben. Dieser 
Schritt ist eine freie Wahl und eine Frage der Gnade, daher der psychologischen Ana­
lyse im Kern unzugänglich. Eine endgültige Festlegung der religiösen Haltung gibt es 
nicht. Wir können nur feststellen, daß der Mensch an providentiellen Wendepunkten, 
besonders im Zenith seines Lebens zwischen 40 und 50 aus seiner Tiefenstruktur 
heraus zur Entscheidung gedrängt wird. 
Unbewußte Fehlhaltungen können, wenn sie sich komplexhaft anstauen, in den Entfal­
tungssdtüben des religiösen Lebens aus der Latenz hervorbrechen und zu neurotisdten 
Krisen führen. Wenn der fällige Umbruch in der Pubertät unterdrückt wird, bleibt der 
Mensch in seiner infantil-magischen Religiosität stecken; wenn die reife Glaubensent­
scheidung ausbleibt, in einer juvenilen Erlebnisreligion. Wir bezeichnen den Vorgang 
als Fixierung. Eine derartige Fixierung verkümmert das religiöse Leben und trägt den 
Keim der Neurose in sich. In diesen Fällen hat die Tiefenpsychologie wieder ein klä­
rendes Wort zum Verständnis mitzureden und zur Heilung ihre guten Dienste anzu­
bieten. 

228 


