neben der iiberpersénlichen Struktur der Gesellschaft im Original auch die iiberper-
sonliche Funktionsweise angesprochen wird. Ein gewisser Hohepunkt des Lichelns
wird erreicht, wenn aus der , Autonomisierung” die , Automatisierung” der Soziolo-
gie als Wissenschaft wird (126), oder wenn ein Satz (16) erklirt: ,Man braucht weder
Soldat noch General zu sein, um die Soziologie der sozialen Anomie und des sozial
abwegigen Verhaltens darzulegen.” Hier wurden einfach zwei Sitze sinnlos zu einem
neuen zusammengezogen und zudem wurde noch, wie bereits frither auf der gleichen
Seite abweichendes Verhalten mit abwegigem Verhalten iibersetzt.

Unverzeihlich werden solche Fehler jedoch, wenn sie den Sinn des Originals véllig
verkehren. Nach der Ubersetzung sollen die Moraltheologen und die Kirchenrechtler
die Soziologen iiberpriifen, ob diese nicht zu sehr die Sensibilitit fiir die heutige
Gesellschaft verloren und nicht zu stark dasjenige als unverinderliches Postulat sakra-
lisiert haben, was zeitliche Erscheinungsformen waren (122). Nach dem Original muf8
es natiirlich heiflen, daf umgekehrt der Soziologe den Vertretern der theologischen
Disziplinen diese Frage vorlegen mu8.

Eine zentrale Aussage wird schlieflich beriihrt, wenn es heifit: ,,Auch wir sind der
Meinung, daf die kirchliche Soziologie — formal betrachtet — einfach Religionswissen-
schaft ist” (114), wihrend die Autoren davon sprechen, daff auch die Kirchensoziolo-
gie formal gesehen nichts weiter als Religionssoziologie selbst ist. Das Anliegen der
Autoren wird damit véllig verkehrt. Kurioserweise wird einige Zeilen spiter behauptet:
,[Die Religionswissenschaft ist eine Teildisziplin der allgemeinen Soziologie.”

Bei so vielen sinnentstellenden Fehlern wird man es bald miide, die Aufmerksamkeit
weiter auf Unstimmigkeiten zu richten, da man nicht wissen kann, daf die Uber-
setzung sich im zweiten Teil bessert, und greift lieber — so man kann — zum Original.
Wer es allerdings nicht kann, wird bedauerlicherweise all die Unklarheit den Autoren
zurechnen und verwirrt oder veriirgert sein. Da auch die Anmerkungen schlecht bzw.
zeilenweise nicht iibersetzt wurden, die herangezogenen deutschen Originale in der
niederlindischen Ubersetzung ohne Hinweis auf das deutsche Original zitiert werden,
bei Titel- wie Seitenangaben Druckfehler zu finden sind und das kapitelweise gefafite
Literaturverzeichnis des Originals nicht iibernommen wurde, bleibt leider nur festzu-
stellen, dal mit diesem verdeutschten Buch die Autoren unter ihrem Wert behandelt
und gehandelt werden.

ANDRE HEIDERSCHEID
Aus der Weltkirche

Unruhe und Ratlosigkeit

Allgemein standen auch die vergangenen Monate im Zeichen des jetzt schon normalen
nachkonziliaren Entwidklungsprozesses, der, soweit uns entsprechende Nachrichten zur
Einsicht vorliegen, alle Teile der Weltkirche in dieser oder jener Form erfaft hat. Er
macht letzten Endes vor keiner Frage der Lehre und der Pastoral, der Moral und der
Disziplin halt, sondern zieht alles in seinen Sog. Mal geschieht es lautloser, mal mit
iiberstarkem Widerhall in der Offentlichkeit; hier scheint eine ganze Lokalkirche die
Bewegung zu tragen, dort diirfte es eher das Werk einer kleinen Minderheit sein.
Aber das Phinomen ist universell, htchstens wiren hypothetisch die eigentlichen Mis-
sionsgebiete auszunehmen, aus denen wir iiber weniger diesbeziigliche Informationen
verfiigen. Das Bild von der Kirche, die alle Richtlinien ausschlieSlich von Rom erwartet
und in der wichtige Entscheidungen eigentlich auch nur in Rom getroffen werden,
gehort seit dem II. Vaticanum wohl der Vergangenheit an.

17 257



Konnte nun der bisherige nachkonziliare Aufbruch je nach persénlicher Einstellung und
Uberzeugung allgemein als dynamische, erneuerungstrichtige Unruhe begriifft oder
als aufldsende und zerstorende Unruhe verdammt werden, so 148t sich der tatsichliche
kirchliche Zustand heute nicht mehr ausschlieflich mit dem Begriff der heilsamen oder
der verwerflichen Unruhe umschreiben. Wenn wir uns nimlich auf den Standpunkt
stellen, es sei der vom Konzil ausgehende kirchliche Erneuerungsprozef unbedingt
notwendig und unersetzlich, weil von ihm Leben oder Verkiimmern der Kirche ab-
hingt; wenn wir weiter das allgemeine Phinomen der Unruhe als erste und notwen-
dige Phase dieser Entwicklung positiv bewerten méchten, so wird jetzt doch immer
deutlicher, wie sich iiberall zum Zustand der Unruhe eine gewisse Rat- und Ausweg-
losigkeit hinzugesellt. Immediat beschwort sie die Gefahr eines nicht genau faflbaren,
moglicherweise lihmenden Unbehagens, auf lange Sicht jene einer zur Kapitulation,
zum Aufgeben neigenden Ohnmacht herauf.

Vor dieser latent vielleicht immer schon vorhandenen, in den letzten Monaten jeden-
falls iiberall deutlicher gewordenen und auch bewufiter wahrgenommenen Erschei-
nung diirfen wir wohl die Augen nicht verschlieBen. Denn wenn auch Gottes Kraft in
der Kirche wirkt, so bedeutet das dennoch keine Garantie dafiir, da8 nicht zu bestimm-
ten Zeiten oder hier und dort die konkrete, von Menschen getragene Entwicklung in
eine Sackgasse fithren konnte. Die Erkldirung, wie es zu dieser immer offenkundiger
werdenden Ratlosigkeit kommen konnte, ist eher leicht zu finden; das Heilmittel zur
Uberwindung dieser Krise hingegen lift sich nicht so ohne weiteres aufweisen. Die
Infragestellung des Alten, das sich oft genug als unwirksam, iiberholt oder auch direkt
als Barriere und Hemmschuh erwies, war unschwer zu vollziehen; die Suche nach
giiltigem Neuen, zu dem eben noch keine erprobten Formen vorliegen und in einer
wahren Mutationen unterworfenen Zeit auch kaum vorgefunden werden kénnen, ist
von der Sache her weit schwieriger. Die Gefahr liegt nun nahe, da aus wohlbegriin-
deter und sehr berechtigter Unruhe, die aber plétzlich oder allmihlich in Ratlosigkeit
miindet, ein Teufelskreis entsteht, aus dem kein Ausweg mehr zu entdecken ist.

Die weitere Gefahr liegt nahe, daf der Graben zwischen den Verfechtern des konzi-
liaren und nachkonziliaren Gedankengutes, einerseits, und den Anhingern der nur aus
einem bestimmten Gesichtswinkel gesehenen kirchlichen Tradition, anderseits, immer
breiter und tiefer wird. Was Unruhe, Rat- und Ausweglosigkeit nur steigern konnte!

SchlieBlich ist die Gefahr nicht zu verkennen, da auf einem derartigen Hintergrund
das ganze Konzilswerk in Milkredit kommen und das doch unumgingliche ,,Heutig-
werden” der Kirche wiederum in Frage gestellt oder in falsche Richtungen abgedringt
werden kénnte.

Demgegeniiber wire wohl grundsitzlich folgendes festzustellen: Nicht erst das Konzil
hat die heutige Unruhe, das Suchen und Fragen ausgeldst; zumindest unterschwellig
bestanden sie auch schon vorher. Das Konzil hat wohl die Schleusen gedffnet, damit
aber auch einen Dammbruch vermieden, der ohne Vaticanum II méglicherweise einge-
treten wire. Im {ibrigen ist es wohl richtiger, die kirchlichen Ereignisse der letzten
Jahre in diesem Zusammenhang zu sehen: Am Ausgangspunkt steht nicht das Konzil,
wohl aber der ganze epochale Umbruch, den unsere Zeit auf allen Ebenen erlebt. Er
hat selbstverstindlich nicht an den Toren der Kirche haltgemacht und vorerst zu Vati-
canum II gefiihrt, das seinerseits neue Impulse lieferte.

Zudem konnte auch das Konzil nicht alle Fragen beantworten, einerseits, weil es
damit iiberfordert gewesen wire, anderseits, weil der am Ursprung stehende gesell-
schaftliche Mutationsproze8 immer noch nicht zum Abschluf gekommen ist. Weil
letzteres zutrifft, wird die heutige Unruhe und Unsicherheit eben nicht blof8 aus Vati-
canum II gendhrt und kann anderseits das Konzil nicht von vornherein als definitive
Antwert auf alle Fragen, jedenfalls nicht auf jene, die erst in nachkonziliarer Zeit
auftauchen oder konkrete Konturen annehmen, angesehen werden.

258



In gewissem Sinne ist deshalb auch die Unruhe, das Suchen und Fragen etwas durch-
aus Normales und Positives, ein Zeugnis lebendiger evangelischer und pastoraler Sorge,
und weit weniger gefihrlich als ein starres und letztlich tédliches Beharrenwollen in
wirkungslosen Bahnen. Aber im Endeffekt darf auch nicht alles in Anarchie und
Willkiir, in totale Verwirrung und ausweglose Verhedderung miinden. Die nachkon-
ziliare Entwicklung darf sich nicht in einer Sackgasse totlaufen.

Wie kénnte dem vorgebaut werden? Einen ernsthaften und deutlichen Fingerzeig
diirfte in dieser Hinsicht Karl Rahner gegeben haben, als er sich fiir eine ,offensive”
Theologie aussprach und fiir die Kirche eine ,bessere Strategie” forderte, ,in der
Bischéfe und Theologen deutlicher als zur Zeit eine einzige Gemeinschaft bilden,
anstatt da die Theologen immer die kritischen und die Bischife immer die konser-
vativen Elemente in der Kirche darstellent. In der Tat geniigt es in den heutigen
Auseinandersetzungen nicht mehr — jedenfalls erweist es sich als wirkungslos —, daf8 die
hierarchische Lehrautoritit die traditionelle Lehre, Norm oder Disziplin in Erinne-
rung ruft, um die gestellten Fragen zu beantworten und die Diskussionen zu been-
den. Den ernstzunehmenden Gesprichspartnern fehlt es ja gar nicht an einem Wissen
um diese Tradition, und ihre Probleme wurden anderseits nicht grundlos aufgeworfen.
Was nun Rahner in bezug auf Theologen und Bischéfe bedauert resp. wiinscht, gilt
weithin fiir unsere Gesamtproblematik, fiir die Theologen aller Fachrichtungen, fiir
Dogmatiker, Exegeten, Moralisten, Kirchenrechtler, Pastoraltheologen... bis zu den
Lehrern der Aszetik und der Spiritualitiit, ja iiber sie hinaus bis zu den Predigern und
Katecheten, die iiber die praktische Seelsorge das Volk Gottes erreichen.

Es gilt aber nicht allein fiir sie als Gesamtheit. Die einzelnen Disziplinen der theolo-
gischen Wissenschaft gehen heute vielfach ganz individuelle Wege, ohne auf die not-
wendigen Querverbindungen untereinander zu achten. Man denke nur an das Verhiilt-
nis, oder besser das MiBverhiltnis, zwischen heutiger Dogmatik und heutiger Exegese,
wo es weithin keine sicheren Briicken mehr gibt, wihrend anderseits ohne weiteres
einleuchtet, wie sehr gerade sie beide einander verpflichtet sind. Das Endresultat
schafft hier nicht blof heilsame Unruhe, sondern fithrt iiberall da, wo schliefllich die
Synthese doch hergestellt werden miiffte, zu manchmal kopfloser Ratlosigkeit.

Mehr noch: es fehlt heute nicht bloB die Gemeinschaft zwischen Lehrhierarchie und
Theologen, es mangelt nicht allein an Geschlossenheit im Gesamt der theologischen
Wissenschaften, auch innerhalb der einzelnen Disziplinen treten, und zwar nicht nur
in nebensichlichen Fragen, die oft widersprechendsten Meinungen und Thesen gegen-
einander auf, die insgesamt alle daran leiden, daf sie nicht alle gleichzeitig wahr sein
konnen. Wo liegt dann die Wahrheit, besonders fiir den, der die Frage nicht bloS
wissenschaftlich zu untersuchen, sondern in der kirchlichen Verkiindigung verbindlich
zu entscheiden, resp. in seinem Leben fiir die Wahrheit Zeugnis zu geben hat? Am
Ende steht offen zugegebene oder recht und schlecht verhiillte, méglicherweise aber
innerlich zutiefst erlebte und erlittene Ratlosigkeit.

Man denke nur, um ein iiberall klassisches Beispiel zu zitieren, an die Fragen der
Ehemoral. Es kann nicht zugleich wahr sein, was die alten Moralbiicher und die
neuen Thesen dariiber lehren. Auch eine ,Mittellssung” ist nicht notwendigerweise
die richtige; ebensowenig kann der Hinweis auf die Lehrtradition eine Frage entschei-
den, von der ehrlicherweise zugegeben werden muf, dafl sie aus ernsten wissenschaft-
lichen Griinden neu gestellt wird. Deshalb wire es auch in den seltensten Fillen, auf
gleich welchen Gebieten der theologischen Disziplinen, mit einem bloflen Machtwort
der Hierarchie getan. Statt die Ratlosigkeit zu beheben, kénnte der blofle Autoritits-
entscheid sie sehr wohl nur verschlimmern. Die Losung kann nur in der von Rahner
gewiinschten intensiven Kooperation aller untereinander und aller zusammen mit den

! Aus einer Ansprache Rahners in der Jesuitenuniversitit Marquette in Milwaukee (USA),
im Oktober 1967.

17* 259



Bischofen gefunden werden. Zu lange diirfte dieser Zustand der Igelstellungen nicht
mehr dauern, sonst riskiert die Ratlosigkeit zum System resp. zu einem Dauerphino-
men zu werden. Denn leben und handeln, uns entscheiden und bezeugen miissen wir
immerfort, hic et nunc!

Die so umschriebene Unruhe, gepaart mit immer offensichtlicher Ratlosigkeit, scheint uns
ein dominierender Aspekt der letzten Monate zu sein. Soweit uns Berichte und
Stellungnahmen aus den verschiedensten Lindern und Erdteilen vorliegen und soweit
wir dieselben iiberblicken konnen, ist die Lage iiberall gleich; Unterschiede gibt es
héchstens in der Intensitit, mit der das Phinomen zutage tritt oder wahrgenommen
wird. Der geographischen Ausdehnung aber entspricht ebenfalls die sachliche: es wer-
den iiberall die gleichen Fragen auf sozusagen allen Gebieten gestellt, von der Liturgie
bis zur Moral, iiber die Exegese, die Dogmatik, das Kirchenrecht und die kirchliche
Disziplin. Die immer besorgteren Ansprachen und Warnungen des Papstes? bezeu-
gen die Existenz unseres Problems auf ihre Weise, ohne es indes beheben zu kdnnen.
Das gleiche gilt, aus der Optik der Beobachter, also der &ffentlichen Reaktionen, gese-
hen, von allen wichtigen Ereignissen unserer Berichtsperiode3.

Wohl hat die Bischofssynode im vergangenen Herbst viele Hoffnungen neu geweckt
und auch ein weltweites Echo gefunden. Thre positiven Leistungen wurden ebenfalls
gebithrend anerkannt. Leugnen lift sich jedoch nicht, daB sich die internationale
UOffentlichkeit im Gefolge unerfiillter oder auch unberechtigter, aber tatsichlicher Erwar-
tungen schlieflich enttiuscht gab iiber das, am Aufwand gemessene, karge Endergeb-
nis. Vielfach sah es so aus, als hitte die Synode — im Rahmen der ihr sowieso auto-
ritativ gesteckten Grenzen — nicht recht gewuft, was sie denn nun positiv wolle,
als drehe sie sich selbst im Kreise und gebe sich, um iiberhaupt herauszukommen,
mit uneindeutigen und niemanden recht begeisternden KompromiBlésungen zufrie-
den. Der gleichfalls mit vielen Hoffnungen und kriftigen offentlichen FanfarensttSen
gestartete Laienkongref hat schlieBlich doch nicht gehalten, was er anfangs versprach.
Die weithin, wenn nicht iiberall verwirklichte Liturgiereform mit dem massiven Ein-
bruch der Volkssprache in das bis dahin streng gehiitete Ausschlieflichkeitsgebiet des
Lateins scheint heute den Verfechtern der Reform selbst zu denken zu geben, weil
allmihlich jedermann klar wird, daf nicht hier der entscheidende Punkt kirchlichen
,Heutigwerdens” liegt, daf8 die Liturgiereform jedenfalls nicht den Einfluf ausiibt
und den Erfolg zeitigt, um die es letztlich geht, und daB sie auch nicht die vordergriin-
digen Fragen zu beantworten weif}, die heute die allermeisten Glieder der Kirche bela-
sten oder die von der Welt an diese Kirche gestellt werden.

Ahnliches gilt von der rémischen Kurienreform. Alle Beobachter sprechen sich belo-
bigend iiber Papst Paul VI. aus, der mit Mut und Konsequenz diese Reform voran-
treibt. Aber alle sind sich wohl auch darin einig, daf es hier, gemessen an dem, was
iiber die Zukunft der Kirche und des Christentums entscheidet, doch nur um eine,
wiewohl wichtige, Randfrage geht.

Auch das mit vielen Hoffnungen und einer Menge Vorschuflorbeeren inszenierte hol-
lindische Pastoralkonzil scheint weithin auf der Stelle zu treten und hat zumindest
wihrend seiner zweiten Tagung eher seine eigene Ratlosigkeit als eine klare, ent-
schlossene Zielstrebigkeit bekundet. Es ist eben auch in den Niederlanden leichter
zu wissen, was man nicht will, als das heute und morgen Giiltige herauszustellen und
die Geister verbindlich darauf zu verpflichten.

Im Zusammenhang mit den Niederlanden muff unbedingt auf die in unsere Berichts-
periode fallende neue Krise um den hollindischen Katechismus verwiesen werden, die
bis zur Stunde nicht behoben ist, wohl aber zu neuen Sffentlichen Unstimmigkeiten und

2 Wir denken besonders an die ungemein eindringliche Stellungnahme des Papstes am
26. April 1968. :
3 Diese Berichtsperiode reicht von Oktober 1967 bis Ende April 1968.

260



bisweilen scharfen Polemiken zwischen Holland und Rom resp. der vom Papst ad hoc
eingesetzten Kommission, aber auch zwischen einzelnen Kreisen der Niederlande
selbst, fiihrte. '

In minderem Mafe ist ebenfalls ein Streit um den ersten Teil des neuen franzésischen
Katechismus entbrannt, was alles unweigerlich zu neuer Unruhe fiihrt und die schon
vorhandene Ratlosigkeit nur noch akzentuiert.

Trotz der Enzyklika ,Sacerdotalis coelibatus” und trotz der unverkennbar eindeutig
konservativen Haltung nicht nur Roms, sondern auch der einzelnen Bischofskonferen-
zen, kommt die Diskussion um die vom lateinischen Kirchenrecht geforderte Ehelosig-
keit der Priester nicht zur Ruhe. Uber die Frage des Zolibates hinaus weitet sie sich,
sozusagen iiberall, zu einer Frage nach dem heute und morgen giiltigen Priesterbild
und Priestertyp aus. Abgesehen von den oft sensationell aufgemachten Berichten iiber
ihre Laisierung beantragende, austretende und heiratende Priester oder Ordensleute
weisen alle Diskussionen — sie werden sozusagen iiberall gefiihrt — in die gleiche
Richtung. Vor allem aber haben sich in den letzten Wochen die diesbeziiglichen 6ffent-
lichen Stellungnahmen in Frankreich* gehiuft. Sie wurden z. T. ausgeldst durch eine
wissenschaftliche Meinungserforschung, der gemif die Laienwelt sich mehrheitlich
fiir den in einem profanen Beruf stehenden und verheirateten Priestertyp aussprach.
Marc Oraison, der bekannte Priester-Mediziner, befiirwortete in der Zeitung ,Le
Monde” eine ,,déclergification”, eine Entklerisierung des Priestertums, das vom Ballast
des historisch gewordenen ,kirchlichen Systems’ befreit werden miisse, um die Krise
im Klerus zu beheben und den Nachwuchs fiir morgen zu garantieren. Zur Krise im
Klerus aber gesellt sich vielerorts eine kaum weniger schwere Erschiitterung der Orden
und Kongregationen. Auch in dieser Beziehung ist das Stadium der bloSen Unruhe
zweifellos iiberschritten; das Ausmaf der Ratlosigkeit aber l:ifit sich wohl nur entfernt
an der steigenden Zahl der Austritte berechnen.

SchlieBlich lassen sich die vielerorts bedenkliche Konturen annehmenden Studenten-
unruhen, so in Deutschland, Italien, Frankreich, Spanien und anderswo, nicht iiber-
sehen. Wohl sind sie nicht immer in erster Linie ein Aufbegehren gegen kirchliche
Institutionen. Doch in dem Mafle, wie sie sich gegen das ,establishment” der heutigen
Gesellschaft wenden, wird die Institution Kirche ohne weiteres mitgemeint. Haben
wir nun dieser zu Unruhen ausartenden studentischen Unruhe etwas anderes entge-
genzustellen als unsere Ratlosigkeit?

Diesem Versuch einer Synthese der augenblicklichen ,,Stimmung” in der Kirche seien
fiir unsere Berichtsperiode die wichtigsten Ereignisse aus den verschiedenen Teilen der
Welt in Kurzform hinzugefiigt.

Die wichtigsten Ereignisse kurz notiert

Rom und Italien

Vom 29. September bis zum 29. Oktober 1967 wihrte die erste Bischofssynode, die
sich mit folgenden Themen befaBte: Revision des kirchlichen Gesetzbuches; gefihr-
liche nachkonziliare Lehrtendenzen und Atheismus; Priesterausbildung und Semina-
rien; Mischehenproblem; Liturgiereform. Am 28. Oktober richteten die mehr als hun-
dert versammelten Bischéfe, als Vertreter des Gesamtepiskopats der Kirche, eine Frie-
densbotschaft an die Welt. Leider kam es nicht zu den erhofften besonderen Kontak-
ten zwischen der Bischofssynode und dem LaienweltkongreB, der vom 11. bis zum
18. Oktober gleichfalls in der Ewigen Stadt tagte und an dem erstmalig alle christli-
chen Gemeinschaften vertreten waren.

Ein ganz auBlergewdhnliches historisches Ereignis bildete der wihrend der Synode
erfolgte Besuch des Patriarchen Athenagoras bei Papst Paul VI. (26. bis 28. Oktober),

4 Allein wihrend der letzten acht Jahre sind dieser Frage in Frankreich etwa hundert
Biicher gewidmet worden.

261



wenngleich ein solcher Schritt, ebenso wie der voraufgegangene Besuch des Papstes in
Konstantinopel oder ihr Zusammentreffen in Jerusalem, den jahrhundertealten Zwist
zwischen Ost- und Westkirche beizulegen auferstande ist.

Zum Tag der UNO, im Oktober, sandte Paul VI., eine Botschaft an Generalsekretir
U Thant. Am 31. Oktober richtete der Papst eine besondere Botschaft an Afrika, nach-
dem er drei Tage zuvor dem jugoslawischen Marschall Tito ein Antwortschreiben
hatte zukommen lassen auf dessen Brief zum Nahostkonflikt zwischen Israel und den
Araberstaaten.

Am 4. November muflte sich der Papst im Vatikanischen Palast einer Prostataopera-
tion unterziechen. Noch vom Krankenlager aus lie er durch Staatssekretir Kardinal
Amleto Cicognani dem Patriarchen Alexis von Moskau anliflich dessen 90. Geburts-
tages seine ,briiderlichen Griifle und innigsten Gliickwiinsche” iibermitteln. In seiner
Antwort dankte der Moskauer Patriarch ,mit der Liebe im Herrn dem geliebten
Papst”, dem er in Liebe einen ,briiderlichen Kuf” iibersandte. Erinnern wir in diesem
Zusammenhang auch daran, daf eine vatikanische Delegation unter Leitung von Bischof
Willebrand sich nach Moskau, Leningrad und Zagorsk begeben hat, um daselbst mit
Vertretern der russischen Kirche Gespriche zu fithren. Zu Kontakten mit der Sowjet-
regierung ist es allerdings nicht gekommen.

In einer besonderen Friedensbotschaft an alle Menschen guten Willens wiinschte der
Papst am 8. Dezember, da kiinftig der Neujahrstag iiberall als Internationaler Tag
des Friedens gefeiert werde, eine Anregung, die von vielen Seiten giinstig beantwortet
wurde, ohne deshalb unsere Welt dem Frieden tatsichlich niherzubringen. Auch die
Privataudienz, die Paul VI. dem amerikanischen Prisidenten Johnson am 23. Dezem-
ber gewihrte, war dem Friedensproblem, besonders in Vietnam, gewidmet. Fiir den
Frieden allgemein warb einmal mehr die Weihnachtsansprache wie auch die Oster-
botschaft des Papstes.

Ende Dezember wurde aus dem Vatikan mitgeteilt, die fiir den 1. Januar vorgesehene
Kurienreform werde erst zum 1. Mirz verwirklicht werden. Von den im Januar erfolg-
ten personellen Verinderungen sei hier die Ersetzung der Kardinile Ottaviani, Pizzardo,
Lercaro, Larraona, Testa und Masella durch die Kardinile Seper, Garrone, Gut, de
Fiirstenberg und Brennan festgehalten. Nachfolger Traglias als Generalvikar des
Papstes fiir die Diézese Rom wurde Dell’Acqua, wihrend Traglia zum Kanzler der
Rémischen Kirche aufriickte.

Nach der Johnson am 23. Dezember gewihrten Privataudienz empfing der Papst am
10. Januar den Ministerpréisidenten der foderativen sozialistischen Republik Jugosla-
wien und am 24. Januar den ruminischen Ministerprisidenten Maurer in Begleitung
von Auflenminister Manescu, Halten wir ebenfalls fest, da Mitte Oktober vergan-
gem:ln Jahres die Seligsprechungsprozesse fiir Pius XII. und Johannes XXIIL erdffnet
wurden.

In Italien selbst ist im Laufe dieser Berichtsperiode die Diskussion um die Eheschei-
dung und um eine Konkordatsrevision verschiedentlich aufgeflammt. Studentenunru-
hen, namentlich in Mailand, wo die Herz-Jesu-Universitit besetzt wurde, machten
gerade auch den kirchlichen Behorden zu schaffen. Die Entbindung Kardinal Lercaros
von seinem Bischofssitz Bologna hat im Februar nicht nur in der italienischen, sondern
auch in der auslindischen Presse manchen Staub aufgewirbelt. Vermerken wir schlie3-
lich den am 18. Oktober erfolgten Tod des Grafen Dalla Torre, im Alter von 82 Jahren.
Dalla Torre war vierzig Jahre hindurch Leiter des ,Osservatore Romano” gewesen.

Frankreich

Die im November in Lourdes tagende Vollversammlung des franzdsischen Episkopa-
tes befafte sich mit einem ernsten Referat iiber die aktuelle religitse Lage. Dariiber
hinaus wurde das Problem des Laienapostolates behandelt, die Reform der Seminar-
ausbildung verabschiedet, die Ermeuerung des Diakonates gutgeheifen — die ersten

262



Diakone werden nichstes Jahr ihre Weihe erhalten — und die Aussendung einer
neuen Gruppe von Arbeiterpriestern — augenblicklich gibt es ihrer insgesamt 48 —
vorgesehen.

Die vom Rektor des Institut Catholique in Paris, Mgr. Haubtmann, im Einverstindnis
mit dem Episkopat vorgesehene und in Angriff genommene Reform der katholischen
Pariser Universitit stief bei den daselbst immatrikulierten Studenten auf offenen
Widerstand.

Nach lingerem Krebsleiden verstarb am 14. Februar in Paris der dortige Erzbischof
Kardinal Veuillot. Zu seinem Nachfolger bestimmte der Papst am 26. Mirz den
Erzbischof von Reims, Marty. Am 5. Februar hatte Frankreich bereits den Tod von
Kardinal Richaud, Bordeaux, zu beklagen.

In die Auseinandersetzung zwischen , Traditionalisten”” und ,Progressisten” um den
neuen franzosischen Kinderkatechismus mufite der Vorsitzende der franzésischen
Bischofskonferenz, Kardinal Lefebvre aus Bourges, héchstpersdnlich eingreifen, um
den neuen Katechismus zu verteidigen.

Ab Mitte April hat die Frage um das heute und morgen giiltige Priesterbild, vornehm-
lich im Hinblick auf eine Verbindung zwischen priesterlichen Funktionen und regel-
rechtem profanen Beruf sowie eine mogliche Lockerung der kirchlichen Zélibatsvor-
schriften, tagelang in der franzosischen Presse ihren Niederschlag gefunden.

Deutschland

Auf ihrer Herbsttagung im September in Fulda hatte die Deutsche Bischofskonferenz
ein Lehrschreiben verabschiedet, das sich mit der heutigen Glaubenssituation, der
Verkiindigung, der Eucharistie und der Stellung der Gliubigen in der modernen Welt
befaBt und zu Ende des Jahres verdffentlicht wurde. Wie von der Bischofskonferenz
beschlossen wurde, soll in Zukunft die Erstbeichte erst rund zwei Jahre nach der
Erstkommunion (im 2. Schuljahr) abgelegt werden.

Die Ende Oktober abgehaltenen Feiern zum 450. Jahrestag des Lutherischen Thesen-
anschlages in Wittenberg zeigten einmal mehr, wie tief heute der politische Riff durch
Ost- und Westdeutschland geht.

Besondere Aufmerksamkeit rief die im Dezember erfolgte Berufung des derzeitigen
Verkehrsministers und SPD-Mitgliedes Georg Leber ins Zentralkomitee der deutschen
Katholiken hervor. Heile Polemiken entbrannten Anfang Mirz um das sogenannte
~Bensberger Memorandum” einer Gruppe von Katholiken, die sich in diesem Doku-
ment um eine Aussdhnung mit Polen bemiihen. Besondere Diskussionsthemen in
Deutschland bleiben die Mischehe, die Ehe- und Sexualmoral, die freie Schule, die
neue Studienordnung Ffiir Theologen, zum Teil auch das Zslibatsproblem.

Am 28. April wurden in K&ln die ersten verheirateten Diakone geweiht. Zu Ostern
erschien die Null-Nummer der neuen katholischen Wochenzeitung ,,Publik”.

In der zweiten Hilfte April tagte in Berlin der Weltkongre der katholischen Jugend,
der sich hauptsichlich mit der Friedensarbeit, unter besonderer Betonung dessen,
was die Laien hierbei leisten kénnen, beschiftigte.

Niederlande

Die wohl wichtigsten Ereignisse dieser Berichtsperiode waren die beiden ersten Sessio-
nen des niederlindischen Pastoralkonzils- vom 3. bis 5. Januar, und vom 8. bis 11. April.
Kardinal Alfrink bezeichnete die Eréffnung dieser Synode im Januar als das ,, Ende der
Ara absoluter bischéflicher Macht”. Zur Debatte stand das Problem der Autoritit; das
dariiber vorgelegte Schema fand selbst in seiner verbesserten Fassung wihrend der
zweiten Tagung keine Gnade und wurde verworfen. AuBler verschiedenen anderen
Anregungen wurde im Jinner auch das Problem des Zélibates besprochen, wobei u. a.
folgende Desiderata zur Sprache kamen: verheiratete Minner in kirchliche Amter zu
berufen, verheiratete Priester in ihren Funktionen zu belassen und Frauen den Zugang

263



zu liturgischen Amtern zu gestatten. AnliBlich der zweiten Session, die praktisch auf
der Stelle trat und zu keinem greifbaren Ergebnis fiihrte, warnte Kardinal Alfrink
vor Kompetenziiberschreitungen. Zum Abschlufl dieser Tagung begniigte er sich mit
einem einfachen Wort des Dankes, und die Delegierten verlieBen, diesbeziiglichen
Berichten zufolge, den Sitzungsort Nordwijkerhout mit gemischten Gefiihlen.

Zu besonderen, auch intern holléndischen Polemiken kam es im Zusammenhang mit
der von Rom gewiinschten Neuformulierung verschiedener Punkte des neuen Erwach-
senenkatechismus. Besondere Diskussionsthemata bleiben verschiedene liturgische
Experimente, u. a. auch die Buffeiern, zu denen die Bischéfe erklirten, es kénne
dabei keine automatische Generalabsolution geben, die Ehelosigkeitsvorschrift des
Kirchenrechts fiir Priester, das Verhiltnis zu den iibrigen christlichen Gemeinschaften
sowie neuere Publikationen, wie beispielsweise , Wird die Kirche zum Grab Gottes?”
von Augustinerpater Robert Adolfs, und ,Das Ende des konventionellen Christen-
tums” von van de Pol.

Osterreich

Hier hat die nachkonziliare Entwicklung, auf rdumliche Distanz gesehen, nirgendwo
in der internationalen Offentlichkeit Schlagzeilen geliefert.

Den verschiedenen und jetzt schon beinahe traditionellen Reisen Kardinal Kénigs in
die osteuropdischen Linder, so im Oktober zweimal kurz nacheinander nach Budapest
— das letzte Mal wihrend der Bischofssynode von Rom aus —, wurde allerdings immer
eine ganz besondere Aufmerksamkeit, meist mit ungerechtfertigten Spekulationen ver-
bunden, geschenkt. AuBer den genannten Ungarn-Reisen zu Kardinal Mindszenty
begab sich Kardinal Kénig im Laufe unserer Berichtsperiode nach Ruminien.

Vielerorts in Osterreich scheint sich ein besonderes Interesse den kiinftig zu erwarten-
den Ditzesansynoden zuzuwenden, deren Vorbereitung auf moglichst breiter Grund-
lage, unter massiver Befragung gerade auch der Laienkreise, aufgebaut wird. So bei-
spielsweise in Wien, wo die erste Session fiir Jinner 1969 vorgesehen ist. Zu ihrer
Vorbereitung wurden nicht weniger als 1 Million Fragebtgen zusammen mit einem
diesbeziiglichen Schreiben Kardinal Konigs verschickt. Eine im Janner letzthin erstellte
Zwischenbilanz zeigt, daB das Interesse der Offentlichkeit ganz unzweideutig um das
Problem der Geburtenregelung kreist, das denn auch mit Abstand als Synodalthema
Nr. 1 gefordert wird. An zweiter Stelle figuriert die Liturgiereform, an dritter der
Zolibat.

Spanien

Im Spanien der nachkonziliaren Zeit stofen unverkennbar die konservativen und pro-
gressiven Kreise hart aufeinander. Letztere werden hauptsichlich vom jiingeren Klerus
getragen, sodann von einzelnen Orden. Allerdings spielen hierbei auch traditionelle
innerpolitische Auseinandersetzungen eine nicht unerhebliche Rolle (Katalonier und
Basken in ihrer traditionellen Opposition zur Madrider Zentralgewalt). Die Diskussio-
nen um das Protestantenstatut, die Religionsfreiheit im allgemeinen, sodann die Presse-
freiheit leben immer wieder neu auf, Gerade in letzter Zeit scheint es, als habe die
staatliche Zensur und Justiz es besonders auf katholische Presseprodukte abgesehen.
Auch die Spannungen zwischen Episkopat und Katholischer Aktion sind immer noch
nicht definitiv beigelegt.

Nordamerika

Die wichtigsten Meldungen aus Nordamerika betreffen ebenfalls Spannungen zwischen
dem Episkopat und den verschiedensten Teilen der Kirchenglieder, Klerus, Orden und
Laien. So beispielsweise in Washington selbst, wo es Ende September vergangenen
Jahres zu regelrechten Protestkundgebungen gegen Kardinal O'Boyle kam. Stein des
Anstofies bilden meist Fragen der Konzilsverwirklichung, eine oft ins Extreme ten-

264



dierende Liturgiereform, die Frage nach dem heute giiltigen Priesterbild unter Ein-
schluf des Zglibatsproblems (es hat im letzten Jahr in den USA iiber 700 Austritte
gegeben), schlieflich die Rassenintegration und der Vietnamkrieg.

Wihrend im November Kardinal Léger von Montreal auf seinen Bischofssitz ver-
zichtete, um sich in Afrika den Leprosen zu widmen — , Mein Entschlu muf einge-
ordnet werden in eine Logik des Glaubens und des Lebens” —, verlor New York am
4. Dezember seinen Oberhirten, Kardinal Spellman, durch Gehirnschlag. Zu dessen
Nachfolger bestimmte der Papst am 8. Marz den bisherigen New Yorker Weihbischof
Ference James Cook.

Lateinamerika

Nicht nur des siidlindischen Temperamentes wegen, sondern bedingt auch durch die
zusitzlichen ungeheuren sozialen Unterschiede und Spannungen, die ebenso viele
Fragen an das dhristliche Gewissen bedeuten, stellen sich all diese Probleme in Latein-
amerika mit noch gréferer Schirfe, wobei allerdings einzelne Bischofe zu direkten
Wortfithrern der Reformkreise werden. Weltweites Aufsehen hat namentlich der
(unfreiwillige) Riicktritt des Bischofs von Avellaneda (Argentinien), Mgr. Podesta,

hervorgerufen.
*

In Beirut verstarb am 6. November vergangenen Jahres, im Alter von 89 Jahren, das
Oberhaupt der melkitisch-katholischen Kirche, Patriarch Maximos Saigh IV., eine der
bedeutendsten Persénlichkeiten vom Vaticanum II. Zu seinem Nachfolger wurde der
Erzbischof von Galilia, Hakim, gewiahlt.

In Beirut tagte im April die von der katholischen Kirche und dem Weltkirchenrat orga-
nisierte interkonfessionelle Konferenz, die sich mit Fragen der internationalen wirt-
schaftlichen und sozialen Gerechtigkeit befafite,

*

Was die volksdemokratischen Linder Osteuropas betrifft, wird weiterhin bedauert,
daB der polnische Episkopat an den internationalen Zusammenkiinften auflerhalb
Polens nicht teilnehmen kann, wihrend der rezente Demokratisierungsprozef in der
Tschechoslowakei eine Verbesserung der Beziehungen zwischen Staat und Kirche
erhoffen lifit.

*
Zum SchluB sei ebenfalls an den internen Sprachenzwist in Belgien erinnert, der nicht
nur die Katholiken gegeneinandergestellt, sondern auch den Episkopat entzweit hat.
Insofern es hierbei um die Universitit Léwen geht, handelt es sich um ein Problem,
das, der Bedeutung dieser iltesten und gréften katholischen Universitit entsprechend,
weit iiber die Grenzen Belgiens hinaus Beachtung verdient.

265



