Mit Recht gibt uns F. Bea einen breiten Ein-
blick in die seelsorgliche Arbeit des jungen
Priesters Giovanni Battista Montini, der als
Student und Professor der Academia dei
Nobili, d. h. der Diplomatenschule des Vati-
kans und als Mitarbeiter des Staatssekreta-
riates Studentenseelsorger in Rom und von
1925—1933 Generalprises des katholischen
Studentenverbandes Italiens war. Als solcher
hat er in Klugheit und Entschlossenheit —
letztere Eigenschaft spricht man nach Verf.
dem Papst zu Unrecht ab — ernste Schwie-
rigkeiten mit dem faschistischen System
durchgestanden. Unter den interessanten
Einzelheiten erfahren wir, daf den Studen-
tenseelsorger Montini der Kaplan Don Ame-
leto Giovanni Cicognani, der heutige Kardi-
nalstaatssekretdr, unterstiitzt hat. Knapp
werden wir orientiert iiber den ,Mitarbei-
ter zweier Pdpste”. Ausfiihrlicher iiber die
Titigkeit des Erzbischofes von Mailand, de-
ren Schwerpunkt in der Seelsorge lag, was
nach aufen im Bau von iiber siebzig Kir-
chen allein in der Stadt Mailand und nach
innen in der Planung und Durchfithrung der
»grofien Volksmission” zum Ausdruck kam.
Das italienische Original des Buches reicht
nur bis zum Tag der Papstkrénung. Die
deutsche Ausgabe ist durch einen von der
Katholischen Nachrichtenagentur (K.N. A.)
zusammengestellten Bericht iiber die bis-
herize Pontifikatszeit gliicklich erginzt. Wir
haben damit zugleich einen Kurzbericht iiber
das Konzil. In weiteren Auflagen sollte man
diese ebenso sachliche wie lebendige Chro-
nik fortsetzen, als wohl einzig mogliche Art
der Darstellung der Wirksamkeit eines re-
gierenden Papstes.

Miinster Erwin Iserloh

FORSTER KARL (Hg.), Wandlungen des
Lutherbildes. (Studien und Berichte der
Kath. Akademie in Bayern, Heft 36.) (191.)
Echter-Verlag, Wiirzburg o. J. Brosch.
DM 8.80.

Der kleine Band bringt sechs Vortrige, die
auf einer Tagung der Katholischen Akade-
mie in Bayern im Mai 1965 von je drei
katholischen und evangelischen Referenten
gehalten wurden, um den Wandel im Ver-
stindnis der Person und des theologischen
Anliegens Luthers unter historischen wie
systematischen Gesichtspunkten eindring-
lich vor Augen zu stellen. Es sind selb-
stindige, aber nicht isolierte Aussagen, die
als ein vertiefender Beitrag zu dem Gespriich
zwischen den Konfessionen zu begreifen
sind. Die Besprechung kann sinnvollerweise
nur eine Skizze dieses Gesprichsbeitrages
sein.

Der sehr gestraffte Beitrag von E. Iserloh
unternimmt es, ,die Stellung Luthers in der
theologischen Tradition” aufzuzeigen. Er
weist auf ,die Verwurzelung Luthers im
Nominalismus seiner Zeit” hin und kenn-
zeichnet in einigen Punkten ,seinen schar-

290

fen Kampf gegen diese Art von Theologie”,
der in etwa die These von Lortz bestitigen
kénnte, daf Luther in seinem Ringen wvon
1507—1520 einen Katholizismus iiberwunden
habe, ,,der nicht vollkatholisch war”. Wich-
tiger noch ist es I., zu zeigen, wie der Re-
formator durch eine ,Riickbesinnung auf
Augustin” iiber den Okkamismus hinaus-
wichst, und er exemplifiziert das an der
Ubernahme des Begriffspaares sacramentum
und exemplum. Eben hier wire ein Hinweis
wiinschenswert gewesen, wieweit Luther
Augustin in ,Besinnung auf eine iltere
katholische Tradition interpretiert” hat und
nicht vielmehr auch in diesem Falle gilt,
was I im Blick auf das nominalistische
Geprige der frithen lutherischen Theologie
sagt: ,,.5o0 einmalig und unableitbar von jeder
Tradition und Umwelt sie auch ist”.

W. won Loewenich gibt einen theologie-
geschichtlichen Abrif der ,Wandlungen des
evangelischen Lutherbildes im 19. und 20.
Jahrhundert”. Es erwichst in den Anfingen
der Theologie des 19. Jahrhunderts (Schleier-
macher, C. F. Baur, R. Rothe) ,im wesent-
lichen aus ihrer Gesamtbetrachtung des Gei-
stes und der Kirchengeschichte, nicht aus spe-
ziellen, intensiven Lutherstudien”. Diese
setzen erst mit A. Ritschl ernsthaft ein, des-
sen Ergebnisse einerseits vom lutherischen
Konfessionalismus (Th. Harnadk) schroff ab-
gelehnt, andererseits vom , Neuprotestantis-
mus (A. Harnack, Troeltsch) aufgenommen
und weitergefiihrt werden, so daf ,,um 1900
grob gesprochen zwei evangelische Luther-
bilder einander gegeniiberstanden”. Eine
konstruktive Neuorientierung erfolgte mit
den Forschungen K. Holls und seiner Schule
sowie mit den Anstéfen durch die dialek-
tische Theologie, deren Auswirkungen bis in
die neuere kerygmatische Theologie spiirbar
bleiben. Das Ergebnis: ,Das evangelische
Lutherbild der Gegenwart ist nicht einheit-
lich”. Ob die von Loewenich schematisierend
herausgestellten  sechs Typen  wirklich
schlechthin als differente , Lutherbilder” ver-
standen werden diirfen, erscheint mir recht
fraglich.

Mit einer bemerkenswerten Nuancierung der
historischen Beitrige stellt H. Jedin die
+Wandlungen des Lutherbildes in der Ka-
tholischen Kirchengeschichtsschreibung’ dar.
In abgewogener Auswertung der Arbeiten
von Herte iiber den bestimmenden Einfluf
der Lutherkommentare des Cochlius zeigt
er Konstanz und Modifikationen des katho-
lischen Lutherbildes auf bis hin zu dem seit
300 Jahren ,erbittertsten und wuchtigsten
Pamphlet gegen Luther”, der Darstellung
Denifles, in der sich trotz allem der Fort-
schritt  historisch-kritischer = Quellenarbeit
geltend macht, Aber erst das , Verstehen-
wollen”, wie es S. Merkle anstrebte, hat
das Tor gedffnet, durch das seitdem eine
von ,,Gerechtigkeit und Liebe” geleitete For-
schung weiterfiihrte. Sie erhebt sich zugleich



von der Ebene des Biographisch-Historischen
auf eine zweite hohere, am signifikantesten
durch Lotz reprisentiert, wo es darum geht,
Luthers Anliegen zu erfassen und das Ka-
tholische in ihm zu begreifen, ohne sich
durch Harmonisierungskiinste itber das Ge-
gensitzliche hinwegzutiduschen. Sie gibt zu-
gleich den AnstoB8 zur Weiterarbeit auf einer
dritten Ebene, zur theologischen Ausein-
andersetzung mit Luther durch die systema-
tische Theologie, Offenkundig ist eine vor
50 Jahren ,nicht einmal zu ahnende Revi-
sion des katholischen Lutherbildes...im
Gange”.

F. W. Kantzenbach erortert ,Lutherforschung
als kontroverstheologisches Problem”, das
als solches nach den Hinweisen K. Barths
auf das ,Katholische” an Luther erst nach
dem zweiten Weltkriege von evangelischer
wie katholischer Seite tiefer erkannt und
ernsthafter angegangen worden sei. Er will
den reichen kontroverstheologischen Ertrag
der gegenwirtigen Bemiithungen um ein
sachgerechtes Verstindnis des Reformators
nicht ignorieren, mahnt jedoch zu gréfter
Vorsicht, ,,da8 eine Methode oder Richtung
in der heutigen protestantischen Luther-
forschung nicht iiberschitzt werde und aus
ihr Folgerungen gezogen werden, die das
kontroverstheologische Gesprich zwischen
den Kirchen belasten konnten”. Man muf
mit den Einsichten theologischer Reflexion
immer auch die bekenntnismifigen Aussa-
gen Luthers im Blick behalten, muf die Ein-
heit des jungen und des alten Luther in
seinem reformatorisch-kirchlichen Gesamt-
anliegen erfassen, um das Problem nicht in
einer falschen Perspektive zu sehen und im
Vordergriindigen  steckenzubleiben. Man
darf nicht eine vorschnell konstatierte Har-
monie im Urteil iiber isolierte Themen schon
als zukunftstrichtigen Anfang einer Ver-
stindigung mit der Kirche der Reformation
ansehen, ,mag auch einem verschwomme-
nen Irenismus nun das Schwergewicht der
Gegensidtze drgerlich in den Weg treten”.
Ein fiir Enthusiasten erniichternder, jedoch
dem echten Dialog sicherlich dienlicher Hin-
weis.

Vorbehaltloser duflert sich P. Meinhold iiber
»das Grundanliegen Luthers und die kirch-
liche Lage der Gegenwart”. Ausgehend von
der undifferenzierten Geltung des Satzes
ecclesia semper reformanda bei Luther und
in der heutigen katholischen Theologie will
er die zentralen Gedanken des Reformators
iiber ,die Kirche, ihre Verkiindigung, ihre
Heilsgaben, deren Aneignung durch den
einzelnen Christen und ihre Stellung zur
Welt” mit den Aussagen der Konstitution de
ecclesia des II. Vaticanum konfrontieren. Er
stellt eine groBe Ubereinstimmung, zumin-
dest eine weitgehende Anndherung fest,
nennt allerdings die hierarchische Ordnung
der Kirche ,einen der bleibenden, fiir eine
Verstindigung noch nicht geniigend bearbei-

19*

teten Differenzierungspunkte” und iibergeht
den Artikel iiber Maria ganz. Wenn M. ab-
schlieBend darauf eingeht, wo ,in der
Ekklesiologie Luthers das reformatorische
Prinzip verankert” sei und ob er in seinem
religitsen Eifer ,jegliche Autoritit fiir die
Kirche und in der Kirche aufgehoben (habe),
indem er sein individuelles Schriftverstind-
nis verabsolutierte”, so will er seine These
unterstreichen, daB ,eine zwar zeitlich spiite,
aber sachlich nahe Antwort auf das Grund-
anliegen Luthers” gegeben sei, insofern auf
dem Konzil ,das Selbstverstindnis der ka-
tholischen Kirche neu ausgesagt” wurde. So
sehr in seinem Referat Entsprechungen zwi-
schen Luthers Anliegen und der Kirchen-
konstitution erkennbar werden, Meinhold tut
beiden Gewalt an und verwirrt die Situation,
statt sie zu kldren.

Einer der wesentlichsten Beitrige ist das
Referat von H. Fries iiber ,die Grundanlie-
gen der Theologie Luthers in der Sicht der
katholischen Theologie der Gegenwart”. Er
hebt ,einige Strukturelemente und formale
Besonderheiten” der Theologie des Reforma-
tors hervor, um von da aus auf das Pro-
blem des Inhaltlichen einzugehen: Theologie
soll als Verstindnis des Wortes Gottes wie-
der uneingeschrinkt und unverstellt durch
die Philosophie zu Worte kommen, soll ihre
eigene, von niemand sonst so zu iiberneh-
mende Sache sagen, zur Konzentration auf
die Mitte kommen, das Heilsgeschehen als
ein Geschehen zwischen Personen, als den
Vollzug einer neuen Relation zwischen Gott
und Mensch, die ein neues Sein in der stin-
digen Aktualitit begriindet. Damit wird das
»Gott allein” als die Mitte des Inhaltlichen
der Theologie Luthers konstitutiv in der
Entfaltung des sola gratia, sola fides, sola
scriptura, und daheraus ,resultieren die
Konsequenzen im einzelnen, in konkreten
Fragen der Lehre und des Tuns...”. Pro-
blematisch bleibt Fries das Verstindnis des
»allein” als particula exclusiva, demgegen-
iiber das recht verstandene ,und” ernst-
hafter zu beachten bleibe, das freilich die
katholische Theologie ,duBerst differenziert
auszusprechen sich bemiihen” miisse. Unter
diesem Gesichtspunkt beriihrt er noch einige
weitere Anliegen der Theologie Luthers, das
simul justus et peccator, Wort und Sakra-
ment usf. Das verstehende Eingehen auf
Luther hindert Fries jedenfalls nicht, die
mehr oder minder differente katholische
Position jeweils geltend zu machen und sie
ger evangelischen Seite zu bedenken zu ge-
en.

Das Ganze gewihrt einen aufschluireichen
Einblick in das gegenwirtige Bemiihen um
eine sachgerechte Wertung der Person und
des theologischen Anliegens Luthers. Es lidf3t
deutlich werden, daB8 die ,,Wandlungen des
Lutherbildes” iiber eine historisch-biographi-
sche Korrektur weit hinausgehen, Folge und
Grund eines tieferen gegenseitigen Ver-

291



stehenwollens der Konfessionen sind und
echte Moglichkeiten eines sachlichen Ge-
spriches sich angebahnt haben. Es verdedkt
aber auch nicht die Einsicht, daB dieses Ge-
sprich noch in seinen Anfingen steckt und
das verstehensbereite Horen seine vornehm-
ste Aufgabe mit ist.

Bochum Walter Ellinger
PARPERT FRIEDRICH, Der monastische

Gedanke. (143.) Ernst-Reinhardt-Verlag,
Miinchen 1966. Kart. DM 11.—, Leinen
DM 13.—.

Wollte man dieses Buch charakterisieren —
durch den Titel ist noch zuwenig ausge-
sagt —, so konnte man es einen ideenge-
schichtlichen Essay nennen. Die Idee, um
die es hier geht, ist ,das Monastische”.
M. E. kann man sagen, daf fiir den prote-
stantischen Verfasser ,Monastisch” das ist,
was wir auf katholischer Seite allgemein
mit Ordensleben bezeichnen (denn Jesui-
ten verstehen sich wirklich nicht als mona-
stischer Orden; vgl. S.11 f.). Es geht zu-
nidchst darum, aufzuzeigen, daf der ,Mona-
stische Gedanke” etwas Zeitloses ist. Zur
niheren Begriffsbestimmung schreibt der
Autor: Das Wort ,monastisch’ faBt alles
zusammen, was fiir sich lebt, was abseitig
und weltfliichtig ist, was den Nachdruck
auf ein gesondertes Sein legt... auf ein
Leben des Verzichtes... auf ein Leben, das
nicht den Gleichschritt der Gewohnheit
geht, sondern in der Welt iiber die Welt
hinausgeht” (9 £.).

Die einleitenden ,Prolegomena” gipfeln in
der Aussage, daf Moéndhsein und Mensch-
sein dicht zusammenriicken, da ,letztlich
ein jeder Mensch die Anlage zu einem
Mbénch mitbekommen hat” (22). Der Ver-
fasser zeigt hier auch schon auf, wie die
monastische  Existenzweise  kiinstlerische
Gestalten hervorbringt und beeinfluBt (wo-
bei es natiirlich fraglich bleibt, ob es sinn-
voll ist, Beethoven, Mozart und Goethe
u. a. als ,Mobnche” zu bezeichnen; siehe
Seite 16 ff.; 66 f.). Eine wesentlichere Seite
alles ,,Ordensmifigen” beriihrt der Verf.
dort, wo er das Monastische als stindige
Mahnung an die ,GroBkirche” sieht, sich
nicht im Weltlichen zu verlieren. In die-
sem Sinn haftet den Sekten etwas Ordens-
ghnliches an und den Orden etwas Sekten-
haftes (z. B. Montanisten, Waldenser usw.).
Der Hauptteil der Arbeit gliedert sich in
drei Teile und zeigt die Entfaltung der
monastischen Idee im Lauf der Geschichte:
1. Von der Frithzeit der dhristlichen From-
migkeit bis zum Ausgang des Mittelalters.
2. Von der Reformation bis zu den ersten
Anfingen des industriellen Zeitalters.
3. Von der letzten Jahrhundertwende bis
in die Gegenwart.

Besonders der dritte Teil li8t erkennen,
wieviel Verstindnis fiir das Ordensleben
nun auch in den Kirchen der Reformation

292

wieder vorhanden ist. Man kann nicht zu
Unrecht wenigstens seit dem 1. Weltkrieg
von einem monastischen Friihling im
Luthertum reden. Ob auch vorher das Ver-
stindnis fiir den monastischen Gedanken
im Protestantismus so grof war, wie der
Verf. es herausstellt, bleibe dahingestellt.
Jedenfalls hitten wir im 3. Teil irgendeine
Beriicksichtigung katholischen Ordens-
lebens erwartet (seit den Zeiten, da Luther
mit Recht den Verfall des Ordenslebens
geiflelte, hat sich doch manches, so méchten
wir hoffen, zum Guten gewendet). Aufler
der positiven Hervorhebung der Einrich-
tung ,Kloster auf Zeit” in Niederaltaich
wird weder die monastische Erneuerung im
19. Jahrhundert in Deutschland (Beuron)
und Frankreich (Solesmes) noch die nach
dem 2. Weltkrieg in den USA erwihnt.
Wir hidtten es auch wohltuend empfunden,
wenn wir etwas gefunden hitten, das die
Gemeinsamkeit von katholischem wund
evangelischem Ordensleben in 6kumeni-
scher Zielrichtung herausgestellt hitte; hier
gibt es doch schon hoffnungsvolle Be-
rithrungspunkte (man denke an Taizé). In
einem letzten Abschnitt ,Folgerungen und
Forderungen” freuten wir uns an der posi-
tiven Einstellung des Verf. zu dieser unse-
rer Zeit: er sieht in Masse, Technik und
Industrie nicht in erster Linie Gefahren fiir
das Ordensleben, sondern eine neue Chance
und geradezu fordernde Tendenzen.

Wir miissen zugeben, daf kein katholi-
scher Verf. positiver iiber das Ordensleben
im allgemeinen hitte schreiben koénnen.
Uber verschiedene Details, besonders auch
geschichtlicher Art, wird man anderer An-
schauung sein diirfen.

FRANK SUSO, Ménche im frithchristlichen
Agypten. (In der Reihe: Alte Quellen neuer
Kraft.) (160.) Patmos-Verlag, Diisseldorf
1967. Leinen DM 14.80.

Die ,Historia monachorum in Aegypto” —
hier in einer deutschen Ubersetzung aus
dem griechischen Original (entstanden um
400) — ist die Beschreibung einer Reise
durch die Ménchsiedlungen des friihchrist-
lichen Agypten. Eine Reisegesellschaft aus
Jerusalem besucht verschiedene Einsiedler
und grofle Minner, die in der Thebais le-
ben. Sowohl die strenge asketische Lebens-
weise als auch die Weisheit, die sich in
ihren Reden (oder in ihrem Schweigen)
HuBert, machen groBfen Eindruck. Man muf
sich vergegenwirtigen, daf diese Historia
monachorum — die bisher noch in keiner
deutschen Ubersetzung vorlag — das
ganze Mittelalter hindurch eine ,Fund-
grube  asketischer Lebensweise”  war.
Anderseits ist sie auch als patristisches
Dokument beachtenswert und gibt dem
Historiker wertvolle Hinweise auf die Ent-
stehung des Monchtums. Sie kann auch
heute noch als Fundgrube geistlicher Weis-



