
Mit Recht gibt uns Bea einen breiten kin- fen Kampf gegecn diese Art VOoO' Theologie”,
blick 1n die seelsorgliche Arbeit des jJungen der in etwa die These on Lortz bestätigen
Priesters (si0vanni Battista Montini, der als könnte, daß Luther 1ın seinem Ringen Vo
Student un Professor der Academia dei T 15 einen Katholizismus überwunden
Nobili, der Diplomatenschule des ati- habe, „der nicht vollkatholisch war””. Wich-
ans un als Mitarbeiter des Staatssekreta- iger noch ist s zeigen, wie der Re-
riates Studentenseelsorger 1n Rom und Vo  — formator durch 1Ne „Rückbesinnung auf
5—-1 Generalpräses des katholischen Augustin” ber den Okkamismus hinaus-
Studentenverbandes Italiens Wa  &. Als solcher wächst, un exemplifiziert das an der
hat 1n Klugheit und Entschlossenheit Übernahme des Begriffspaares sacramentum
etztere Eigenschaft spricht INan ach ert und exemplum. Eben 1er ware eın Hinweis
dem Papst Unrecht ab ernste Schwie- wünschenswert BCeWCSCH, ı1eweit Luther
rigkeiten mi+t dem taschistischen System Augustin 1ın „Besinnung auf 1INe ältere
durchgestanden. Unter den interessanten katholische Tradition interpretiert“ nat un
Einzelheiten erfahren WIT, dalß den Studen- nicht vielmehr auch ın diesem Falle gilt,
tenseelsorger Montini der Kaplan Don Ame- 1 Blick auf das nominalistische
eto Giovannıi Cicognani, der heutige Kardi- Gepräge der frühen Iutherischen Theologie
nalstaatssekretär, unterstutzt hat Knapp sagt „50 einmalig und unableitbar Von jeder

Tradition und Umwelt S1C auch ist  awWer WIr orjentiert über den „Mitarbei-
ter zweier Päpste”, Ausführlicher ber die on Loewenich gibt einen theologie-Tätigkeit des Erzbischofes VO  } Mailand, de- geschichtlichen Abriß@ der „Wandlungen des
TE  —; Schwerpunkt 1ın der Seelsorge lag, wWas evangelischen Lutherbildes IM und
nach außen 1M Bau Vo  3 ber siebzig Kir- Jahrhundert“. Es erwächst ın den Anfängenchen allein 1n der Stadt Mailand un nach der Theologie des Jahrhunderts (Schleier-innen 1n der Planung und Durchführung der macher, Baur, Rothe) „AIm wesent-„großen Volksmission” zu Ausdruck kam
Das italienische Original des Buches reicht

lichen aus ihrer Gesamtbetrachtung des Gei-
stes un der Kirchengeschichte, nicht au >De-

11UT his Zu Tag der Papstkrönung. Die ziellen, intensiven Lutherstudien“‘. Diesedeutsche Ausgabe ıst durch einen Vo  - der setzen TSt! mit Ritschl ernsthaft e1in, des-
Katholischen Nachrichtenagentur A.) SC  - Ergebnisse einerseits om Iutherischen
zusammengestellten Bericht ber die bis- Konfessionalismus (Th Harnack) schroff ab-herige Pontifikatszeit gylücklich rganzt Wir gelehnt, andererseits vVo „Neuprotestantis-haben damit zugleich einen Kurzbericht ber AUS Harnack, Troeltsch) aufgenommendas Konzil. In weiteren Auflagen sollte InNnan und weitergeführt werden, dalß „Uum 1900
diese ebenso sachliche wıe lebendige hro- grob gesprochen weIl evangelische Luther-nik fortsetzen, als ohl eINZIg mögliche Art bilder einander gegenüberstanden“. Fine
der Darstellung der Wirksamkeit eines —- konstruktive Neuorientierung erfolgte miıt
gierenden Papstes den Forschungen Holls un seiner Schule
Münster Erwin Iserloh SOWI1eE nıt den Anstößen durch die dialek-

tische Theologie, deren Auswirkungen bis ın
FORSTER ARL (Hg.), Wandlungen des die eueTE kerygmatische Theologie spürbar
Lutherbildes. (Studien und Berichte der bleiben. Das Ergebnis: „Das evangelischeath Akademie ın Bayern, eft 36.) Lutherbild der Gegenwart ıst nicht einheit-

Brosch lich‘ die Vo  - Loewenich schematisierendEchter-Verlag, Würzburg
[IM 8.8  © herausgestellten sechs Typen wirklich
Der kleine Band bringt sechs Vorträge, die schlechthin als difHerente „Lutherbilder“ VOTI-

standen werden dürfen, erscheint mir rechtauf einer Tagung der Katholischen Akade-
mıe ın Bayern 1 Mai 1965 Vo  ; je TE traglich.
katholischen un evangelischen Referenten Mit einer bemerkenswerten Nuancierung der
gehalten wurden, den Wandel 1 Ver- historischen eitrage stellt Jedin die
ständnis der Person un des theologischen „Wandlungen des Lutherbildes ıIn der K
Anliegens Luthers unter historischen wWIıe tholischen Kirchengeschichtsschreibung” dar.
systematischen Gesichtspunkten eindring- In abgewogener Auswertung der Arbeiten
ich Vor ugen Z.u stellen. Es sind cselb- on Herte über den bestimmenden Einfiluß
ständige, ber nicht isolierte Aussagen, die der Lutherkommentare des Cochläus zeigals In vertiefender Beitrag Z dem Gespräch Konstanz un Modifikationen des katho-
zwischen den Konfessionen begreifen lischen Lutherbildes auf bis hin zu dem seit
sind. Die Besprechung kann sinnvollerweise 300 Jahren „erbittertsten un wuchtigsten
ur iıne Skizze dieses Gesprächsbeitrages Pamphlet Luther“, der Darstellung
SeIN. Denifles, 1n der sich allem der Fort-
Der sechr gestraffte Beitrag Iserloh schritt historisch-kritischer Quellenarbeit
unternımmt e5, „die Stellung Luthers In der geltend macht. ber TStI das „Verstehen-
theologischen Tradition” aufzuzeigen. Er wollen”, wıe Merkle anstrebte, hat
weist auf „die Verwurzelung Luthers das TIor geöffnet, durch das seitdem iIne
Nominalismus seiner Zeit“ hin und kenn- VOo  3 „Gerechtigkeit und Liebe‘“ geleitete For-
zeichnet ın einigen Punkten „seinen schar- schung weiterführte. 5ie erhebt sich zugleich

290

Mit Recht gibt uns F. Bea einen breiten Ein­
blick in die seelsorgliche Arbeit des jungen 
Priesters Giovanni Battista Montini, der als 
Student und Professor der Academia dei 
Nobili, d. h. der Diplomatenschule des Vati­
kans und als Mitarbeiter des Staatssekreta­
riates Studentenseelsorger in Rom und von 
1925- 1933 Generalpräses des katholischen 
Studentenverbandes Italiens war. Als solcher 
hat er in Klugheit und Entschlossenheit -
letztere Eigenschaft spricht man nach Verf. 
dem Papst zu Unrecht ab - ernste Schwie­
rigkeiten mit dem faschistischen System 
durchgestanden. Unter den interessanten 
Ei11zelheiten erfahren wir, daß den Studen­
tenseelsorger Montini der Kaplan Don Ame­
leto Giovanni Cicognani, der heutige Kardi­
nalstaatssekretär, unterstützt hat. Knapp 
werden wir orientiert über den „Mitarbei­
ter zweier Päpste". Ausführlicher über die 
Tätigkeit des Erzbischofes von Mailand, de­
ren Schwerpunkt m der Seelsorge lag, was 
nach außen im Bau von über siebzig Kir­
chen allein m der Stadt Mailand und nach 
innen in der Planung und Durchführung der 
,,großen Volksmission" zum Ausdruck kam. 
Das italienische Original des Buches reicht 
nur bis zum Tag der Papstkrönung. Die 
deutsche Ausgabe ist durch einen von der 
Katholischen Nachrichtenagentur (K. N. A.) 
zusammengestellten Bericht über die bis­
herige Pontifikatszeit glücklich ergänzt. Wir 
haben damit zugleich einen Kurzbericht über 
das Konzil. In weiteren Auflagen sollte man 
diese ebenso sachliche wie lebendige Chro­
nik fortsetzen, als wohl emzig mögliche Art 
der Darstellung der Wirksamkeit eines re­
gierenden Papstes. 
Münster Erwin lserloli 

FORSTER KARL (Hg.), W1111dlu11ge11 des 
Lutherbildes. (Studien und Berichte der 
Kath. Akademie in Bayern, Heft 36.) (191.) 
Echter-Verlag, Würzburg o. J. Brosd1. 
DM 8.80. 

Der kleine Band bringt sechs Vorträge, die 
auf einer Tagung der Katholischen Akade­
mie in Bayern im Mai 1965 von je drei 
katholischen und evangelischen Referenten 
gehalten wurden, um den Wandel im Ver­
ständnis der Person u.nd des theologischen 
Anliegens Luthers unter historischen wie 
systematischen Gesichtspunkten eindring­
lich vor Augen zu stellen. Es sind selb­
ständige, aber nicht isolierte Aussagen, die 
als ein vertiefender Beitrag zu dem Gespräch 
zwischen den Konfessionen zu begreifen 
sind. Die Besprechung kann sinnvollerweise 
nur eine Skizze dieses Gesprächsbeitrages 
sein. 
Der sehr gestraffte Beitrag von E. /ser/0/1 
unternimmt es, ,,die Stellung Luthers in der 
theologische11 Tradition" aufzuzeigen. Er 
weist auf „die Verwurzelung Luthers im 
Nominalismus seiner Zeit" hin und kenn­
zeichnet in einigen Punkten „semen schar-

290 

fen Kampf gegen diese Art von Theologie", 
der in etwa die These von Lortz bestätigen 
könnte, daß Luther .in seinem Ringen von 
1507-1520 einen Katholizismus überwunden 
habe, ,,der nicht vollkatholisch war". Wich­
tiger noch ist es 1., zu zeigen, wie der Re­
formator durch eine „Rückbesinnung auf 
Augustin" über den Okkamismus hinaus­
wächst, und er exempl ifiziert das an der 
Übernahme des Begriffspaares sacramentum 
und exemplum. Eben hier wäre ein Hinweis 
wiinschenswert gewesen, wieweit Luther 
Augustin in „Besinnung auf eine äl tere 
katholische Tradition interpretiert" hat und 
nicht vielmehr auch in diesem Falle gilt, 
was 1. im Blick auf das nominalistische 
Gepräge der frühen lutherischen Theologie 
sagt: ,,So einmalig und unableitbar von jeder 
Tradition und Umwelt sie auch ist". 
W. von Loewe11id1 gibt einen theologie­
geschichtlidien Abriß der „W1111dl1111geri des 
ev11ngelische11 L11tl1erbildes im 19. und 20. 
]alirhundert". Es erwächst in den Anfängen 
der Theologie des 19. Jahrhunderts (Schleier­
macher, C. F. Baur, R. Rothe) ,,im wesent­
lichen aus ihrer Gesamtbetrachtung des Gei­
stes und der Kirchengesdiichte, nicht aus spe­
ziellen, intensiven Lutherstudien" . Diese 
setzen erst mit A. Ritschl ernsthaft ein, des­
sen Ergebnisse einerseits vom lutherischen 
Konfessionalismus (Th. Harnack) schroff ab­
gelehnt, andererseits vom „Neuprotestantis­
mus (A. Harnack, Troeltsch) aufgenommen 
und weitergeführt werden, so daß „um 1900 
grob gesprochen zwei evangelische Luther­
bilder einander gegenüberstanden". Eine 
konstruktive Neuorientierung erfolgte mit 
den Forschungen K. Holls und seiner Schule 
sowie mit den Anstößen durch die dialek­
tisd1e Theologie, deren Auswirkungen bis in 
die n euere kerygmatisdie Theologie spiirbar 
bleiben. Das Ergebnis: ,,Das evangelische 
Lutherbild der Gegenwart is t nicht einheit­
lich". Ob die von Loewenich schematisierend 
herausgestellten sechs Typen wirklich 
schlechthin a ls differente „Lutherbilder" ver­
standen werden dürfen, erscheint mir redit 
fraglich. 
Mit einer bemerkenswerten Nuancierung der 
historischen Beiträge stellt H. Jerlin die 
,,W1111d/1mge11 des L11t'1erbildes i11 der K11-
tholisd1en Kird1 e11gesd1id1tssch reib1111g" dar. 
In abgewogener Auswertung der Arbeiten 
von Herte über den bestimmenden Einfluß 
der Luthe rkommentare des Cochläus zeig t 
er Konstanz und Modifikationen des katho­
lischen Lutherbildes auf bis hin zu dem seit 
300 Jahren „erbittertsten und wuchtigsten 
Pamphlet gegen Luther", der Darstellung 
Denifles, in der sich trotz allem der Fort­
schritt historisch-kritischer Quellenarbeit 
geltend macht. Aber erst das „Verstehen­
wollen", wie es S. Merkle anstrebte, hat 
das Tor geöffnet, durch das seitdem eine 
von „Gereditigkeit und Liebe" gelei tete For­
schung weiterflihrte. Sie erhebt sid, zugleich 



VO.:  3 der Ebene des Biographisch-Historischen Differenzierungspunkte‘ und übergeht
auf eine zweite höhere, signifikantesten den Artikel über Maria Banz. Wenn ab-
durch Lotz reprasentiert, W  Vo e5 darıum geht, jıeben! ara eingeht, „in der
Luthers Anliegen zZzu erfassen und das Ka- Ekklesiologie Luthers das reformatorische
Olische in begreifen, ohne SIl Prinzip verankert“ Sel und ob seinem
durch Harmonisierungskünste über das Ge- religiösen Eifer ‚jegliche Autorität für die
gensätzliche hinwegzutäuschen. Sie gibt Kirche und ın der Kirche aufgehoben (habe),
olei den Anstoß Weiterarbeit auf iner  ‚‘ indem seın individuelles Schriftverständ-
dritten Ebene, theologischen AÄAusein- nıis verabsolutierte“, will e! seine These
andersetzung mı+ Luther durch die ystema- unterstreichen, daß „eine WAÄär zeitlich späte,

aber sachlich nahe or auf das Grund-tische Theologie, Offenkundig ist ıne
5( ahren „nicht einmal zZzu en! ev1i- anliegen Luthers” gegeben sel, insotern auf
S10ON des katholischen Lutherbildes ım dem Konzil ‚„das Gelbstverständnis der ka-
Gange”, tholischen Kirche ıul ausgesagt‘ wurde. So

Kantzenbach eroörtert „Lutherforschung cehr seinem Referat Entsprechungen ZWI1-
schen Luthers Anliegen und der Kirchen-als kontroverstheologisches Problem“”, das

als solches nach den Hinweisen Barths konstitution erkennbar werden, Meinhold tut
auf das „Katholische” Luther erst nach beiden Gewalt ımn und verwirrt die Situation,
dem zweiten Weltkriege von evangelischer S{a} sS1e Ca klären.
wIıe katholischer Seite tiefer erkannt und Einer der wesentlichsten Beiträge ıst das
ernsthafter BCHANSEN worden Sel., Er will Referat VC  3 Fries .  ber „Adie Grundanlie-
den reichen kontroverstheologischen rtrag gecn der Theologie Luthers ın der Sicht der
der gegenwartigen Bemühungen eın katholischen Theologie der Gegenwart“”, Er
sachgerechtes Verständnis des RKeformators hebt „einige Otrukturelemente und ormale
nicht ijgnorieren, mahnt größter Besonderheiten“” der Theologie des Reforma-
Vorsicht, „daß ine Methode oder chtung tors hervor, von da U auf das P”ro-
In der heutigen protestantischen Luther- blem des Inhaltlichen einzugehen: Theologie
forschung nicht überschätzt werde und AUS soll als Verständnis des Wortes Gottes wie-
ihr Folgerungen BeZzogEN werden, die das der uneingeschränkt und unverstellt durch
kontroverstheologische Gespräch zwischen die Philosophie Worte kommen, soll ihre
den Kirchen belasten könnten“‘. Man muß eigene, von niemand sSons z.u überneh-
miıit den Einsichten theologischer Reflexion mende Sache SdagecN, ZUT: Konzentration auf
immer auch die bekenntnismäßigen ÄAussa- die kommen, das Heilsgeschehen ale

Luthers 1m Blick behalten, IN die Ein- eın eschehen zwischen Personen, den
heit des jungen und des alten Luther Vollzug iner ne1i Relation zwischen Gott
seinem reformatorisch-kirchlichen Gesamt- und Mensch, die eın Nn Sein in der stan-
anliegen erfassen, um das Problem nicht digen Aktualität begründet. am wird das
einer ftalschen Perspektive zZzu sehen und „Gott alle:  1in  CL als die Mitte des nhaltlichen
Vordergründigen steckenzubleiben. Man der Theologie Luthers konstitutiv in der
cdarf nicht eine vorschnell konstatierte Har- Entfaltung des sola gratia, sola fides, sola
monie y—. Urteil über isolierte Themen schon scriptura, und aheraus „resultieren die
als zukunftsträchtigen Anfang ıner Ver- Konsequenzen einzelnen, In reten
ständigung mit der Kirche der Reformation Fragen der Lehre und des uns .. g Pro-
ansehen, „Mag auch inem  &i verschwomme- blematisch bleibt Fries das Verständnis des
N Irenismus nNun das Schwergewicht der „alle:  &r als particula exclusiva, demgegen-
Gegensätze ärgerlich den Weg treten‘  L über das recht verstandene „und” ernst-
Fin ür Enthusiasten ernüchternder, jedoch hafter beachten bleibe, das freilich die
dem echten Dialog sicherlich dienlicher Hin- katholische Theologie „äußerst differenziert
wels. auszusprechen sich bemühen“” MUSSEe. nier
Vorbehaltloser äaußert sich Meinhold über diesem Gesichtspunkt erührt noch einige
„das Grundanliegen Luthers und die Lirch- weitere Anliegen der Theologie Luthers, das
ıche Lage der Gegenwart“, Ausgehend Von simul jJustus et pecca(tor, Wort und GCakra-
der undifferenzierten Geltung des Satzes ment usf. Das verstehende Eingehen auf

Luther hindert Fries jedenfalls nicht, dieecclesia SCINDET reformanda bei Luther und
mehr der minder differente katholischeın der heutigen katholischen Theologie will

die zentralen Gedanken des Reformators Position jeweils eltend ü machen und S1Ee
über nd  1e Kirche, ihre Verkündigung, ihre der evangelischen Seite zu bedenken
Heilsgaben, deren Aneignung durch den ben.
einzelnen Christen und ihre Stellung ZUrFr Das (janze gewährt einen aufschlußreichen
Welt” mıit den Aussagen der onstitution de inblick in das gegenwärtige Bemühen um
ecclesia des I1 num konfrontieren. Er ine sachgerechte Wertung der Person und
stellt eine große Übereinstimmung, ZUMIMUIN- des theologischen Anliegens Luthers. Es Tf  läßt
dest ıne weitgehende Annäherung fest, deutlich werden, laß die „Wandlungen des
nenn! allerdings die hierarchische Ordnung Lutherbildes‘““ über eine historisch-biographi-
der Kirche „einen der bleibenden, für eine sche Korrektur weit hinausgehen, Folge und
Verständigung noch nicht genügend bearbei- rund eines tieferen gegenseitigen Ver-

19* 2971

von der Ebene des Biographisch-Historischen 
auf eine zweite höhere1 am signifikantesten 
durch Lotz repräsentiert, wo es darum geht, 
Luthers Anliegen zu erfassen und das Ka­
tholische in ihm zu begreifen, ohne sich 
durch Harmonisierungskünste über das Ge­
gensätzliche hinwegzutäuschen. Sie gibt zu­
gleich den Anstoß zur Weiterarbeit auf einer 
dritten Ebene1 zur theologischen Ausein­
andersetzung mit Luther durch die systema­
tische Theologie1 Offenkundig ist eine vor 
50 Jahren „nicht einmal zu ahnende Revi­
sion des katholischen Lutherbildes ... im 
Gange". 
F. W. Kantzenbach erörtert „Lutherforschung 
als kontroverstlteologisches Problem", das 
als solches nach den Hinweisen K. Barths 
auf das „Katholische" an Luther erst nach 
dem zweiten Weltkriege von evangelischer 
wie katholischer Seite tiefer erkannt und 
ernsthafter angegangen worden sei. Er will 
den reichen kontroverstheologischen Ertrag 
der gegenwärtigen Bemühungen um ein 
sachgerechtes Verständnis des Reformators 
nicht ignorieren, mahnt jedoch zu größter 
Vorsicht, ,,daß eine Methode oder Richtung 
in der heutigen protestantischen Luther­
forschung nicht überschätzt werde und aus 
ihr Folgerungen gezogen werden, die das 
kontroverstheologische Gespräch zwischen 
den Kirchen belasten könnten". Man muß 
mit den Einsi<:hten theologischer Reflexion 
immer auch die bekenntnismäßigen Aussa­
gen Luthers im Blick behalten, muß die Ein­
heit des jungen und des alten Luther in 
seinem reformatorisch-kirchlichen Gesamt­
anliegen erfassen, um das Problem nicht in 
einer falschen Perspektive zu sehen und im 
Vordergründigen steckenzubleiben. Man 
darf nicht eine vorschnell konstatierte Har­
monie im Urteil über isolierte Themen schon 
als zukunftsträchtigen Anfang einer Ver­
ständigung mit der Kirche der Reformation 
ansehen, ,,mag auch einem verschwomme­
nen Irenismus nun das Schwergewicht der 
Gegensätze ärgerlich in den Weg treten". 
Ein für Enthusiasten ernüchternder, jedoch 
dem echten Dialog sicherlich dienlicher Hin­
weis. 
Vorbehaltloser äußert sich P. Meinhold über 
,,das Grundanliegen Luthers und die kirch­
liche Lage der Gegenwart". Ausgebend von 
der undifferenzierten Geltung des Satzes 
ecclesia semper reformanda bei Luther und 
in der heutigen katholischen Theologie will 
er die zentralen Gedanken des Reformators 
über „die Kirche1 ihre Verkündigung, ihre 
Heilsgaben1 deren Aneignung durch den 
einzelnen Christen und ihre Stellung zur 
Welt" mit den Aussagen der Konstitution de 
ecclesia des II. Vaticanum konfrontieren. Er 
stellt eine große Obereinstimmung, zumin­
dest eine weitgehende Annäherung fest, 
nennt allerdings die hierarchische Ordnung 
der Kirche „einen der bleibenden, für eine 
Verständigung noch nicht genügend bearbei-

teten Differenzierungspunkte" und übergeht 
den Artikel über Maria ganz. Wenn M. ab­
schließend darauf eingeht, wo „in der 
Ekklesiologie Luthers das reformatorische 
Prinzip verankert" sei und ob er in seinem 
religiösen Eifer „jegliche Autorität für die 
Kirche und in der Kirche aufgehoben (habe), 
indem er sein individuelles Schriftverständ­
nis verabsolutierte", so will er seine These 
unterstreichen, daß „eine zwar zeitlich späte, 
aber sachlich nahe Antwort auf das Grund­
anliegen Luthers" gegeben sei, insofern auf 
dem Konzil „das Selbstverständnis der ka­
tholischen Kirche neu ausgesagt" wurde. So 
sehr in seinem Referat Entsprechungen zwi­
schen Luthers Anliegen und der Kirchen­
konstitution erkennbar werden, Meinhold tut 
beiden Gewalt an und verwirrt die Situation, 
statt sie zu klären. 
Einer der wesentlichsten Beiträge ist das 
Referat von H. Fries über „die Grundanlie­
gen der Theologie Luthers in der Sicht der 
katholischen Theologie der Gegenwart". Er 
hebt „einige Strukturelemente und formale 
Besonderheiten" der Theologie des Reforma­
tors hervor, um von da aus auf das Pro­
blem des Inhaltlichen einzugehen: Theologie 
soll als Verständnis des Wortes Gottes wie­
der uneingeschränkt und unverstellt durch 
die Philosophie zu Worte kommen, soll ihre 
eigene, von niemand sonst so zu überneh­
mende Sache sagen, zur Konzentration auf 
die Mitte kommen, das Heilsgeschehen als 
ein Geschehen zwischen Personen, als den 
Vollzug einer neuen Relation zwischen Gott 
und Mensch, die ein neues Sein in der stän­
digen Aktualität begründet. Damit wird das 
„Gott allein" als die Mitte des Inhaltlichen 
der Theologie Luthers konstitutiv in der 
Entfaltung des sola gratia, sola fides, sola 
scriptura, und daheraus „resultieren die 
Konsequenzen im einzelnen, in konkreten 
Fragen der Lehre und des Tuns ... ". Pro­
blematisch bleibt Fries das Verständnis des 
,,allein" als particula exclusiva, demgegen­
über das recht verstandene „und" ernst­
hafter zu beachten bleibe, das freilich die 
katholische Theologie „äußerst differenziert 
auszusprechen sich bemühen" müsse. Unter 
diesem Gesichtspunkt berührt er noch einige 
weitere Anliegen der Theologie Luthers, das 
simul justus et peccator, Wort und Sakra­
ment usf. Das verstehende Eingehen auf 
Luther hindert Fries jedenfalls nicht, die 
mehr oder minder differente katholische 
Position jeweils geltend zu machen und sie 
der evangelischen Seite zu bedenken zu ge­
ben. 
Das Ganze gewährt einen aufschlußreichen 
Einblick in das gegenwärtige Bemühen um 
eine sachgerechte Wertung der Person und 
des theologischen Anliegens Luthers. Es läßt 
deutlich werden, daß die „Wandlungen des 
Lutherbildes" über eine historisch-biographi­
sche Korrektur weit hinausgehen, Folge und 
Grund eines tieferen gegenseitigen Ver-

291 



stehenwollens der Konfessionen cind und wieder vorhanden ist Man nicht zu
echte Möglichkeiten eines achlichen Ge- Unrecht wenigstens seit dem riegspräches sich angebahnt en. erdeckt S einem monastischen ing 1

Luthertum reden. Ob auch vorher das Ver-aber auch nicht dief la ESsSes Ge-
ständnis den monastischen Gedankenspräch noch in seinen Anfängen steckt und

das verstehensbereite Hören geine vornehm- Protestantismus wıe der
cte Aufgabe mit ist. Verf. P5 herausstellt, bleibe dahingestellt.
uUum Walter inger hätten WIT 3, Teil irgendeine

Berücksichtigung atholischen Ordens-
FRIEDRICH, Der monastische ens erwartet (seit den Ze  iten, da Luther

Gedanke Ernst-Reinhardt-Verlag, mit echt den Verfall des Ordenslebens
München 1966 Kart. IM 1 Leinen eißelte, hat sich doch manches, 0O möchten
DM WITr eN, ZUuUum Guten gewendet). Außer

der posit!;  n Hervor ebung der Einrich-'ollte dieses Buch charakterisieren „Kloster auf Zeit” Niederaltaichdurch den ü“tel ist noch zuwenig ausge-
sa könnte 25 inen ideenge- wird weder die moöonastische Erneuerung 1ım
schichtlichen ‚S8aYy in Die Idee, = ahrhundert Deutschland euron
die P5S5 hier geht, „das Monastische”. und Frankreich (Solesmes) noch die nach

annn ı3a8  Q Sagen, daß für den prote- dem Weltkrieg den USA erwähnt.
stantischen  s Verfasser „Monastisch” das ist, Wir ätten  .. auch wohltuend empfunden,
was auf katholischer S allgemein WITr et{was gefunden ätten,  H das die
mıit Ordensleben bezeichnen (denn Jesui- Gemeinsamkeit von atholischem und
ten verstehen 8i  Q wirklich nicht als 10Na- evangelischem rdensleben ökumeni-

scher Zielrichtung herausgestellt hätte; hierstischer rden; vgl .11 £f.) ] geht Z1U- oibt ©5 doch schon ffnungsvolle De-nächst darum, aufzuzeigen, laß der „Mona- rührungspunkte (man n alzı InGedanke‘“ etwas Zeitloses ist. Zur inem  a etzten Abschnitt „Folgerungen undnäheren Begriffsbestimmung chreibt der
Autcor Das Wort ‚monastisch‘ Faßt alles Forderungen” treuten WIT uns der pOs1-
Y} für Si  Q lebt, abseitig tiven Einstellung des ert zu dieser unse-
und weltflüchtig ist, Nas den Nachdruck L1eI eit cieht Masse, und
auf eın gesondertes Sein legt auf ein Industrie nicht erster Lini: eranren für
Leben des Verzichtes auf ein Leben, das das rdensleben, sondern eiıne Neue Chance
nicht den Gle der ewohnheit und geradezu tördernde Tendenzen.
geht, sondern in der Welt über Welt Wir müssen zugeben, la kein katholi-
hinausgeht“ (9 f.) scher erf. positiver C  ber das Ordensleben

1im allgemeinen hätte chreiben können.Die einleitenden „Prolegomena” ogipfeln Über verschiedene Details, besonders auchder Aussage, $  Q Mönchsein und Mensch- geschichtlicher Art, wird anderer An-sein dicht zusammenrücken, Ja ‚„‚Jetztlich schauung Seın dürfen.eın er Mensch die Anlage zZzu einem
önch mitbekommen hat“ 22) Der Ver-
fasser zeig hier auch schon auf, wie die SUSO, Mönche 17 frühchristli  en
monastische Existenzweise künstlerische AÄgvpten. (In der Reihe Ite Quellen neuer

Gestalten hervorbringt und beeinflußt (WO- Patmos-Verlag, Düsseldorf
bei natürlich fraglich Jeibt, ob PS5 CINN- 19567. Leinen DM 14.80.
voll ist, Beethoven, Mozart und Goethe Die „Historia monachorum Aegypto“

a. als „Mönche“ bezeichnen; siehe ier in iner deutschen Übersetzung USs
Seite ff.; f,} E  iıne wesentlichere dem grie: Original (entstanden 11
es „Ordensmäßigen‘ berührt der Vert. 400) ist die Beschreibung 1ner Keise
dort, ET das Monastische als ständige durch die Mönchsiedlungen des rist-
Mahnung die „Großkirche” sieht, sich en Ägypten. Eine Reisegesellschaf s
nicht 1m Weltlichen verlieren. In die- erusalem besucht verschiedene Einsiedler
en Sinn haftet den SCekten etiwas rdens- und große M  anner, die in der Thebais le-
annlıches und den Orden etwas en- ben. Sowohl die trenge asketische Lebens-
haftes (z. Montanisten, Waldenser usw.) weilise als aıuch die Weisheit, die sich
Der Hauptteil der Arbeit gliedert sich in ihren Reden (oder in ihrem Schweigen)
drei Teile und zeigt die Entfaltung der aäußert, machen großen Eindruck. Man muß
monastischen Idee Lauf der e$ sich vergegenwärtigen, laß diese Historia

Von der Frühzeit der stlichen Fröm- monachorum die 15. noch keiner
migkeit bis Z Ausgang des Mittelalters. eutschen Übersetzung vorlag das

Von der Reformation bis zZzu den erstien Banze Mittelalter hindurch eine „Fund-
des industriellen Zeitalters. asketischer Lebensweise“” WäarT.Anfängen grube

Von der letzten Jahrhundertwende bis Anderseits ist S1e auch ale patristisches
die Gegenwart, Dokument beachtenswert und gibt dem

Besonders der ıtte Teil R erkennen, Historiker wertvolle inweise auf die Ent-
wieviel Verständnis für das Ordensleben stehung des Mönchtums. S5ie auch

auch In den Kirchen der Reformation heute noch als Fundgrube geistlicher Weis-

292

stehenwollens der Konfessionen sind und 
echte Möglichkeiten eines sachlichen Ge­
spräches sich angebahnt haben. Es verdeckt 
aber auch nicht die Einsicht, daß dieses Ge­
spräch noch in seinen Anfängen steckt und 
das verstehensbereite Hören seine vornehm­
ste Aufgabe mit ist. 
Bochum Walter Ellinger 

P ARPERT FRIEDRICH, Der monastische 
Gedanke. {143.) Ernst-Reinhardt-Verlag, 
München 1966. Kart. DM 11.-, Leinen 
DM13.-. 

Wollte man dieses Buch charakterisieren -
durch den Titel ist noch zuwenig ausge­
sagt -, so könnte man es einen ideenge­
schichtlichen Essay nennen. Die Idee, um 
die es hier geht, ist „das Monastisdte". 
M. E. kann man sagen, daß für den prote­
stantisdten Verfasser ,,Monastisdt" das ist, 
was wir auf katholisdter Seite allgemein 
mit Ordensleben bezeichnen {denn Jesui­
ten verstehen sidt wirklich nidtt als mona­
stisdter Orden; vgl. S.11 f .). Es geht zu­
nädtst darum, aufzuzeigen, daß der „Mona­
stisdte Gedanke" etwas Zeitloses ist. Zur 
näheren Begriffsbestimmung sdtreibt der 
Autor: Das Wort ,monastisdt' faßt alles 
zusammen, was für sidt lebt, was abseitig 
und weltßüdttig ist, was den Nadtdruck 
auf ein gesondertes Sein legt . . . auf ein 
Leben des Verzichtes ... auf ein Leben, das 
nicht den Gleichschritt der Gewohnheit 
geht, sondern in der Welt über die Welt 
hinausgeht'' (9 f .). 
Die einleitenden „Prolegomena" gipfeln in 
der Aussage, daß Mönchsein und Mensdt­
sein dicht zusammenrücken, da „letztlich 
ein jeder Mensch die Anlage zu einem 
Mönch mitbekommen hat" (22). Der Ver­
fasser zeigt hier auch schon auf, wie die 
monastische Existenzweise künstlerisdte 
Gestalten hervorbringt und beeinflußt (wo­
bei es natürlich fraglidt bleibt, ob es sinn­
voll ist, Beethoven, Mozart und Goethe 
u. a. als „Möndte" zu bezeichnen; siehe 
Seite 16 ff.; 66 f.). Eine wesentlichere Seite 
alles „Ordensmäßigen" berührt der Verf. 
dort, wo er das Monastische als ständige 
Mahnung an die „Großkirche" sieht, sidt 
nicht im Weltlichen zu verlieren. In die­
sem Sinn haftet den Sekten etwas Ordens­
ähnliches an und den Orden etwas Sekten­
haftes {z. B. Montanisten, Waldenser usw.). 
Der Hauptteil der Arbeit gliedert sidt in 
drei Teile und zeigt die Entfaltung der 
monastisdten Idee im Lauf der Gesdtidtte: 
1. Von der Frühzeit der dtristlidten Fröm­
migkeit bis zum Ausgang des Mittelalters. 
2. Von der Reformation bis zu den ersten 
Anfängen des industriellen Zeitalters. 
3. Von der letzten Jahrhundertwende bis 
in die Gegenwart. 
Besonders der dritte Teil läßt erkennen, 
wieviel Verständnis für das Ordensleben 
nun auch in den Kirchen der Reformation 

292 

wieder vorhanden ist. Man kann nidtt zu 
Unrecht wenigstens seit dem 1. Weltkrieg 
von einem monastischen Frühling im 
Luthertum reden. Ob auch vorher das Ver­
ständnis für den monastischen Gedanken 
im Protestantismus so groß war, wie der 
Verf. es herausstellt, bleibe dahingestellt. 
Jedenfalls hätten wir im 3. Teil irgendeine 
Berücksichtigung katholischen Ordens­
lebens erwartet (seit den Zeiten, da Luther 
mit Recht den Verfall des Ordenslebens 
geißelte, hat sidt doch manches, so mödtten 
wir hoffen, zum Guten gewendet). Außer 
der positiven Hervorhebung der Einrich­
tung „Kloster auf Zeit" in Niederaltaich 
wird weder die monastische Erneuerung im 
19. Jahrhundert in Deutschland (Beuron) 
und Frankreich (Solesmes) noch die nach 
dem 2. Weltkrieg in den USA erwähnt. 
Wir hätten es auch wohltuend empfunden, 
wenn wir etwas gefunden hätten, das die 
Gemeinsamkeit von katholischem und 
evangelischem Ordensleben in ökumeni­
sdter Zielrichtung herausgestellt hätte; hier 
gibt es doch sdton hoffnungsvolle Be­
rührungspunkte (man denke an Taize). In 
einem letzten Abschnitt „Folgerungen und 
Forderungen" freuten wir uns an der posi­
tiven Einstellung des Verf. zu dieser unse­
rer Zeit: er sieht in Masse, Technik und 
Industrie nicht in erster Linie Gefahren für 
das Ordensleben, sondern eine neue Chance 
und geradezu fördernde Tendenzen. 
Wir müssen zugeben, daß kein katholi­
scher Verf. positiver über das Ordensleben 
im allgemeinen hätte schreiben können. 
Ober verschiedene Details, besonders auch 
geschichtlicher Art, wird man anderer An­
schauung sein dürfen. 

FRANK SUSO, Mönche im frühchristlichen 
Ägypten. (In der Reihe: Alte Quellen neuer 
Kraft.) (160.) Patmos-Verlag, Düsseldorf 
1967. Leinen DM 14.80. 

Die „Historia monachorum in Aegypto" -
hier in einer deutschen Obersetzung aus 
dem griedtischen Original (entstanden um 
400) - ist die Beschreibung einer Reise 
durch die Mönchsiedlungen des frühchrist­
lichen Ägypten. Eine Reisegesellschaft aus 
Jerusalem besucht verschiedene Einsiedler 
und große Männer, die in der Thebais le­
ben. Sowohl die strenge asketische Lebens­
weise als auch die Weisheit, die sich in 
ihren Reden (oder in ihrem Schweigen) 
äußert, machen großen Eindruck. Man muß 
sidt vergegenwärtigen, daB diese Historia 
monachorum - die bisher noch in keiner 
deutschen Obersetzung vorlag das 
ganze Mittelalter hindurch eine „Fund­
grube asketischer Lebensweise" war. 
Anderseits ist sie auch als patristisches 
Dokument beachtenswert und gibt dem 
Historiker wertvolle Hinweise auf die Ent­
stehung des Mönchtums. Sie kann auch 
heute noch als Fundgrube geistlicher Weis-


