A

BRUNO DREHER
Die Verkiindigung von den ,,Letzten Dingen‘

1. Das Pascha des Herrn als Mafstab der Verkiindigung

Eine das ganze ,,Ende” umfassende Verkiindigungstheologie hat seit dem Beginn der
dreifliger Jahre bis hin zum II. Vatikanum einer besseren Verkiindigung von den
»letzten Dingen des Menschen und der Welt” deutlich Bahn gebrochen!. In der
Liturgiekonstitution? verkiindet die Kirche nun am prignantesten das Pascha des
Herrn als Zentrum dieser Botschaft und in einfachster Form wird die neue Aufgabe
der Predigt und Seelsorge hinsichtlich der ,Letzten Dinge” neuestens im ,Ordo
exsequiarum pro adultis ad experimentum” ausgedriickts, Bei der Bestattung feiert
die Kirche das Paschamysterium in gliubiger Zuversicht. In der Taufe mit Christus
gestorben und auferstanden, sind die Glidubigen ein Leib mit ihm geworden und
sollen durch den Tod zum Leben hiniiberschreiten. Der Seele nach sollen sie gereinigt
und mit den Heiligen und Auserwihlten in den Himmel aufgenommen werden, dem
Leib nach aber die selige Hoffnung der Ankunft Christi und die Auferstehung erwar-
ten. Deshalb bringt die Mutter Kirche das eucharistische Paschamahl dar fiir die
Befreiung der Entschlafenen und spricht Gebete und Fiirbitten fiir sie.

Nicht weniger ist die Kirchenkonstitution von der &sterlichen Eschatologie bestimmt*:
das ganze Endzeitgeheimnis ist in dieser ,verheifflenden Wiederherstellung” gegriin-
det, der die Kirche, die ganze Welt und die Menschheit als ihrem Ziele entgegen-
geht, bis alles vollkommen in Christus erneuert ist (Eph 1, 10; Kol 1, 20; 2 Petr 3
bis 10). Die Erhshung des Herrn, sein Wirken in den Sakramenten, seine Geistsendung
ist Beginn der Vollendung, iiber die wir, im Glauben belehrt, das aufgetragene Werk
der Erlésung in der Hoffnung auf die kiinftigen Giiter zu Ende fithren und unser
Heil wirken (Phil 2,12). Das Ende der Zeiten hat begonnen (1 Kor 10, 11). Zeichen
hierfiir ist die Heiligkeit der Kirche. Bis zum neuen Himmel und der neuen Erde
verbleibt die Kirche in der Pilgergestalt der Zeitlichkeit und harrt im Seufzen der
Offenbarung der Kinder Gottes (Rém 8, 22. 19). Das ,,Angeld” und die Verborgenheit
der Herrlichkeit (Eph 1,14; Kol 3,4) dringen zur Liebe, dem Herrn zu leben und
bedeuten Gemeinschaft mit ihm bis zur Hochzeit, die mit ihm eint (Mt 25, 26). Die
Kirche als Gemeinschaft der irdischen Glieder am Leibe des Herrn mit den in Frieden
Entschlafenen ergibt die Fiille der Botschaft: die Gemeinschaft wird befestigt, ihr
Kult geadelt, ihr Aufbau vollendet. In grofartiger briiderlicher Fiirsorge wird der
Leib des Herrn vollendet (Kol 1,20). In lebendigem Austausch stehen diese Glieder
vor allem in der Feier der Eucharistie. Immer wieder tritt das Paschageheimnis des
Herrn auch in anderen Deklarationen bestimmend hervor®,

Damit wird dem Verkiindiger kundgetan, was heute in katholischer und evangelischer
Theologie so michtig zum Aufbruch kommt: in der Offenbarung Gottes vom
Gekreuzigten und Auferstandenen wird wesensnotwendig die Eschatologie des Men-

1 M. Schmaus, Von den letzten Dingen, Regensburg-Miinchen 1948; K. Rahner, Zur Theo-
logie des Todes, Freiburg 1958; ders., Theologische Prinzipien der Hermeneutik eschatolo-
gischer Aussagen, Schriften zur Theologie, Bd. IV, Einsiedeln 1960, 401 ff.; Das Mysterium
des Todes, dt. Limburg 1955 (Orig.: Le mystere de la Mort et sa Celebration Paris 1951);
Th. Maertens-L. Henschen, Die Sterbeliturgie der katholischen Kirche, Paderborn 1959;
H. U. v. Balthasar, Eschatologie, in: Fragen der Theologie heute, Einsiedeln 1957, 403 ff.;
L. Boros, Mysterium mortis, Olten/Freiburg 1963; Handbuch Theologischer Grundbegriffe
(= HThG), Artikel: Tod (P. Hofmann-H. Volk), 661—679 m. Lit.; G. Moser, Die Botschaft

, yon der Vollendung, Diisseldorf 1963.

Nr. 5.

3 Liturgisches Institut Trier, Deutsches Manuskript 1967, 12.

4 Nr. 48—51.

¢ Z. B, Pastoralkonstitution Nr. 18; 22,

297



schen offenbar, seine Zukunft als Teilnahme am siegreichen und erldsenden Kreuz
Christi. Die Eschatologie ist keine ,antizipierende Reportage” von spiter folgenden
Ereignissen, die zu dem Christus-, Todes- und Auferstehungsereignis zusitzlich von
aufien hinzukdmen, sondern ,der Christ, der die Offenbarung annimmt, wei,
.... daf die Vollendung eben die Christi ist, und sonst weif er von ihr eigentlich
nichts“®. Von den letzten Dingen weif der Christ nur, ,,weil er die Offenbarung
Gottes von sich selbst und seiner Erlésung in Christus weif”?, Die schipferische Tat
Gottes in der Identititsetzung des Gekreuzigten mit dem Auferstandenen ist das
Wort und Werk Cottes, das ,die Mitte und das Axiom aller Theologie ist; dieses
endgiiltige Handeln Gottes ist in der Predigt von den letzten Dingen kraftvoll zu
verkiindigen®.

Um die Bedeutung dieser neuen kerygmatischen Perspektive zu begreifen, mag es
dienlich sein, immer wieder eine Konfrontation mit dem ,alten Lied” der Verkiindi-
gung von Tod und ewigen Dingen vorzunehmen, um an einer der kostbarsten Par-
tien der ,neuen Theologie”, nimlich der Eschatologie, wie in einem Modellfall auf-
zuzeigen, dafs die Predigt aller , Artikel” des Credo vom Pascha des Herrn bestimmt
sein muf3, mag es sich um Gottes-, Gnaden-, Schopfungs-, Kirchen- und Sakramenten-
lehre handeln. Die Signa dieser Verkiindigung lassen sich unschwer umschreiben.

1. Die Predigt vom Tode, Fegefeuer, Himmel, Holle und Weltgericht, sind als
Christusbotschaft darzustellen. Er ist der Erstling der Entschlafenen (1 Kor 15, 22),
an dem prototypisch sichtbar geworden ist, was mit den Christen im Tod und den
Vorgidngen danach geschieht. Ja, es muf8 hérbar werden, daf8 die Geheimnisse am Ende
des Menschen und der Welt selbst konsequente Christusereignisse sind, daf sie nicht
in Distanz zu Christus, auBerhalb von ihm ablaufende menschliche und kosmische
Prozeduren sind, sondern daf sie von ihm in ihrer spezifischen neuen Qualitit
bewirkt sind, ja in seinen getauften Gliedern und in seinem Eigentum, das der
Kosmos ist (Jo 1,12; Eph 4,15), erginzende Ereignisse seiner Person sind. Das, was
die christliche Eschatologie uns erdffnet, ist Konsequenz des Christusschicksals, nicht
positivistisch gesetztes Sach-, Menschen- und Weltereignis. ,,Eschatologie ist entfaltete
Christologie®.” Ganz entschieden miissen die Eschata aus der Physik autonomer letzter
»Sachbestande” oder ,,Dinge” geldst und als Phasen personaler Christusbeziehungen
(Begegnungen) interpretiert werden. , Aus den Vorgingen wurden Dinge, aus den
Zustinden Orte” (L. Boros). Die Endzeitereignisse sind theologiegeschichtlich am mei-
sten dem ProzeB der verdinglichenden Objektivierung unterworfen worden. Tatsich-
lich aber sind die Letztereignisse die Transponierung der Christusgemeinschaft (Jo 12,
12,26; 10,28), der Tauf- (Rém 6,1—12) und Eucharistieeinheit mit ihm (Jo 6, 40)
bzw. der Christustrennung in das Futurum, ,Explikation der Begegnung mit dem
Kyrios”, den jetzt die versammelte Gemeinde anruft®.

2. Wenn es der Verkiindigung gelingt, die letzten Dinge aus dem Todes- und Auferste-
hungsgeheimnis Christi heraus darzustellen, wird die Frohbotschaft der Erlésung
die Atmosphidre bestimmen. Wenn als Richtpunkt der eschatologischen Predigt 1 Kor
15, 54—58 im Kontext mit 1 Kor 11, 26 durchgehalten wird, kann die unlgsliche Einheit
von Tod und Auferstehung, von Karfreitag und Ostern, die seit Jahrhunderten so
unheilvoll geldst und in zwei Predigten isoliert wurde — offensichtlich unter Abschwi-
chung der Osterbotschaft!! — den melancholischen, moralkritischen Todeshiatus der
Verkiindigung des 19. Jahrhunderts und der Vorliuferjahrhunderte bis weit zuriick

¢ K. Rahner, Theologische Prinzipien . . ., a. a. O., 415.

7 Ebd.

8 Vgl. B. Klappert (Hg.). Diskussion um Kreuz und Auferstehung, Wuppertal 1967, 300.
9 M. Schmaus, a. a. O., 2—4.

10 K. Frér, Biblische Hermeneutik, Miinchen 21964, 371.

11 Ebd., 349.

298



aufheben??, ,Mit der unaufloslichen Einheit von Kreuz und Auferstehung steht und
fillt das christliche Osterkerygmals.”

3. Die Kirchenkonstitution macht deutlich, daB die letzten Dinge des individuellen
Menschen in das Ganze der heilsgeschichtlichen Vollendung gestellt werden miissen.
Die Vollendung im Endgericht ist nicht etwas Zusitzliches, was zum Tode des
Menschen hinzukime, sondern das Primire, in dem sein Schicksal mit ausgesprochen
und verwirklicht wird. Die Wiederkunft des Herrn (1 Thess 4, 14), die Auferstehung
der Toten (1 Thess 4, 15), das Endgericht (Apk 6, 10), die Wiedergeburt des Kosmos
(Mt 19, 28), das ewige Leben (Jo 6, 68) sind die Zentralthemen der Predigt iiber Tod
und Sterben. Der Einzelne wird sekundir in diesen Rahmen gestellt.

4. SchlieBlich’ ist der inkarnatorische Aspekt unerliBlich. Bis in den genannten meuen
Ritus!® und die Kirchenkonstitution!® hinein geistert die Idee vom Fortleben der Seele,
gesondert vom Leib. Dieser unbiblische Gedanke ist bis in die Gegenwartstheologie
hinein eigentiimlich im Schwange'®. In der Vergangenheit beherrschte er geradezu die
Verkiindigung: falls man sich ,,um des einfachen Volkes willen, damit nur um ein-
fache, eingéingige Sprache bemithen will, kann man dieses noch hinnehmen”, aber es
ist im Sinne einer neuen Theologie notwendig!?, um das ,Gesamt der Auferstehung
der Toten” zu wissen. In dieser Phase der Auferstehung leben wir Christen. Jetzt
erfahren wir das Ereignis des gesamtmenschlichen Todes und der gesamtmenschlichen
Auferstehung und Vollendung, wie sie sich als wirklich ganzer Tod und volle
Erweckung des Menschen in Jesu kundtut. Im Tode stirbt der Mensch, eine Folge der
Siinde!8, in Christus wird der Tod iiberwunden?®.

5. Christi Tod und Auferstehung macht die Predigt vom Tod und Sterben zu einer
Botschaft von Kirche und Gemeinschaft der Gliaubigen. Die ekklesiologische Dimen-
sion der Predigt von den letzten Dingen, niherhin ihr grundsozialer Aspekt wird
von der Kirchenkonstitution, ihr kirchlich-kultischer (Taufe und Eucharistie) von der
Liturgiekonstitution hervorgekehrt. In diesem kirchlichen Akzent widersteht die Ver-
kiindigung bis in die anschaulichsten Konsequenzen (gemeinsamer Friedhof statt
Privatmonumente!) dem genialischen Individualismus der romantischen und idealisti-
schen Epoche des 18. bis 19. Jahrhunderts.

6. Die christliche Botschaft vom Tode und der Vollendung des Menschen und der
Menschheit erhilt heute eine akute Dimension, nimlich die der aktiven Theologie der
Hoffnung. Die Lehre von der absoluten, im Auferstehungsgeheimnis Jesu griindenden
Zukunft des Christen, erhilt in der Auseinandersetzung mit der innerweltlichen Zu-
kunftserwartung des Atheismus ihr eigentliches Gewicht. Die humane Zukunftsakti-
vitit 18st das Motiv der aktiven Aufgabe in der christlichen Verkiindigung aus. Die
Predigt wird gewarnt, die Endereignisse so in das Jenseits zu verlegen, daB die
beginnende Verinderung der Kirche und der Welt unterschlagen wird. Das evange-
lische Verbum von der Zukunft steht vielmehr im Dialog mit dem Phinomen des
menschlichen Fortschrittes, in dem ein Mysterium futurale angedeutet und in dem fiir
den Christen offenbar wird, daf die Auferstehung Jesu mitten in unserem Leben
wirksam ist. Die Einheit zwischen der christlichen Wiederkunftshoffnung auf den
Herrn und der aktiven Anbahnung des Reiches Gottes nicht nur in der kirchlichen
Evangelisation, sondern auch im Wirken der Berufe, der Politik, der Kultur, der

12 B, Dreher, Die Osterpredigt, Freiburg 1951.

13 K, Barth, in: Diskussion um Kreuz und Auferstehung, a. a. O., 298.

14 Vel, Nr. 17, 31, 36, 98 (!) u. a.

15 Nr. 50.

18 Vgl. I. Lepp, Der Tod und seine Geheimnisse, dt. Wiirzburg 1967.

17 Vgl, L. Boros, a. a. O., und deutsche Ausgabe des holldndischen Katechismus. Glaubens-
verkiindigung fiir Erwachsene. Nijmegen-Utrecht 1968.

18 HThG, a. a. O., 672—676.

1 Ebd., 676—679.

299



gemeinsame Protest von Mensch und Christ gegen den Tod ist ein grofles Thema, das
an den Gribern, in den Gottesdiensten und Totenfeiern zum Ausdruck kommen
miifte2?,

7. Formal ist unschwer zu erkennen, daf die zeitgemife Botschaft vom Tod und den
letzten Dingen des Menschen und der Welt in einem Riickgriff auf das urspriingliche
Wort der Schrift und in einem RegreB auf die Sprache der Liturgie, die immer das
Wesentliche dieser Vollendungsbotschaft besser gewahrt hat als die zeitakzentuierte
Predigt und Katechese (auch als die christliche Kunst), ihren Ausdruck finden muf.
Eine biblische Ausrichtung dieser Predigt ist heute fillig. Der Blick auf die gebriuch-
lichen Texte des Johannesevangeliums in den Totenmessen, noch mehr der Aspekt
der neu vorgeschlagenen Perikopen fiir den Bestattungsritus als Lesungs- oder Predigt-
texte (Nr. 63—79) zeigen an, daf aus dem Urzeugnis in die Gegenwart hinein gepredigt
werden mufS. .

IL Die kerygmatische Purifizierung

Die Kirchenkonstitution umschreibt im Gesamtzusammenhang?! die Verbesserung, die
uns im Toten- und Heiligengedichtnis des praktischen kirchlichen Lebens heute aufge-
tragen ist. Die Wendung ins Negative soll nun die Aufgabe verdeutlichen.

In der evangelischen Kirche kommt heute vor allem zum Ausdruck, daf die homile-
tische Vergegenwirtigung der biblischen Enderwartung besonderer Sorgfalt bedarf,
inmitten des unsicheren und hilflosen Schwankens zwischen massiver biblischer Bild-
sprache und existentialer BewuBtseinstheologie, deren Entmythologisierung nur auf
das Jetzt abhebt. Das Sich-heften der Gemeinde an eine individualistische Seelenexi-
stenz im Jenseits aus pietistischer oder mittelalterlicher Neuplatonik wird festgestellt.
Die Einheit von Nah- (prisentischer) und Zukunfts- (futuristischer) erwartung miisse
durchgehalten werden?2,

1. Der Prediger muf8 sich von einem moralischen Negativismus in der Predigt von
den letzten Dingen frei machen. Dieser Verwarnungscharakter stammt aus der Neuzeit,
unmittelbar aus dem anthropologischen Ansatz im Geiste Kants, tiefer liegend aus
dem Moralismus des mittelalterlich-ethisch-germanischen Denkens der Kirche, schlieB-
lich im Verlust des liturgisch-sakramentalen Verstindnisses nach den Katechumenats-
jahrhunderten??, Ohne da man einer unbiblischen Heilsmanie in der Verkiindigung
huldigen darf?* mufl die Entmoralisierung, Entanthropologisierung nach dem kantschen
Ternar: absolutes Sittengesetz — Unsterblichkeit der Seele — ewige Vergeltung, der
die neuzeitliche Glaubensverkiindigung weithin blockiert hat, auf Grund der Evan-
gelienbotschaft gelingen. Sonst wiirde die christliche Erlésungsbotschaft a fundo ver-
deutet.

2. Ebenso unerliBlich ist die Ent-Materialisierung und mit ihr verbunden die Ent-
Lokalisierung, Ent-Sachlichung, Ent-Dinglichung und damit die Ent-Mythologisierung
und Ent-Magisierung der Botschaft von den letzten Dingen des Menschen und der
Welt. Die Christologisierung der Botschaft und damit die Personalisierung der letzten
Ereignisse lassen es nicht mehr angebracht erscheinen, Tod und Fegefeuer, Himmel
und Holle als von Christus gleichsam unabhingige Sachprozesse darzustellen (denen
Christus nur noch als Beobachter, Richter und Retter gegenitbersteht) oder diese
Ereignisse in der Predigt prizis und heftig an Orte zu lokalisieren. Immer mehr miifite

20 Vgl, Christentum und Marxismus — heute, Frankfurt 1966, 175 ff., vor allem 218 ff.;
vgl. Abschnitt III.

21 Nr, 51.

22 K, Frér, a. a. O., 373 £,

3 Vgl. B. Dreher, a. a. 0., 19 f.

24 Vgl. der Gerichts- und Glaubensethosaspekt der Endzeit, in: Mt 25, 31—46; 10, 15; Das
Gericht der Auferstehung in Jo 5, 29; 1 Kor 11, 29; Jak 2, 13.

300



z. B. das Fegefeuer, die Auferstehung der Toten, das allgemeine Gericht, der Himmel,
das Reich Gottes, aus der unserem Weltbild nicht mehr verstindlichen und unnétigen
Verstofflichung herausgenommen werden?, Einer umfassenden biblischen Ausle-
gung und liturgischen Interpretation ist eine legitime Entmythologisierung aufgegeben,
gegeniiber einer unrichtigen Physik der letzten Dinge.

3. Ein fast tragischer Grundzug vergangener Verkiindigung liegt in der Spiritualisie-
rung des Todesereignisses im Sinne der Leib-Seele-Anthropologie philosophischen
Denkens. Die Ent-Philosophierung der genuin christlichen Heilsbotschaft miiffite aus
dem Paschamysterium einen religiésen Deismus und Naturalismus iiberwinden, der
auf die Unsterblichkeit der Seele abhebt. Sie wird der biblischen Botschaft vom Tod
des Menschen und seiner Erweckung nicht gerecht (vgl. Rém 14,8.9; Gn 4,17;
1 Kor 8,5). Mit erregenden Worten hat Gustav Siewerth im Vorwort zu dem Buch
des jiidischen Konvertiten A. F. Duquesne®® auf das Fatale dieses ideologischen Animis-
mus verwiesen. Damit verbunden ist die verhingnisvolle Trennung von Jenseits und
Diesseits, das Verdikt iiber eine leblose Eschatologie der Christen, das Vergessen des
Leibes und die Unwirklichkeit des Todes Christi, die nicht weniger verwirrend ist als
das MiBverstindnis seiner Auferstehung.

4. Gefordert ist heute die Ent-Individualisierung unseres Kerygmas von den Eschata.
Einmal in dem Sinne, daB sie als Ereignisse der ganzen Gemeinschaft der Heiligen
verstanden werden. Die wihrende Gliedschaft der Getauften mit Christus, ihrem
Haupt und untereinander im Prozef des Todes-, Gerichts- und Auferweckungsereig-
nisses muf# zum Tragen kommen. R6m 14, 8 kann nur im Ganzen des Leibes Christi
in den Getauften verwirklicht werden. Aber auch in dem Sinne ist eine Ent-Isolierung
notwendig, da Tod, Fegefeuer usw. nur in die Einheit der Glaubensbotschaft von der
~Auferstehung der Leiber” (1 Kor 15, 12. 42; Phil 3, 10.11; Hebr 6, 2; Apk 20, 6) als
der grundlegenden Botschaft des Evangeliums iiberhaupt gestellt werden. Nur so
gewinnt das sonst herausparzellierte Einzelereignis Kraft und Zusammenhang in der
Verkiindigung. Das individuelle Personenschicksal ist dem groBSen Auferstehungs-
evangelium vom Herrn, seiner Gemeinde und damit vom Kosmos einzufiigen.

5. SchlieBlich m&chte man darauf hinweisen, daf die Verkiindigung sich eine Ent-
Intellektualisierung (und Ent-Dogmatisierung) angelegen sein lasse. Gegeniiber der
begrifflichen Schulsprache und dem satzhaften Doktrinarismus muf8 der Verborgen-
heitscharakter so vieler Fragen (Verhiltnis von Tod und letztem Gericht), worauf der
hollindische Erwachsenenkatechismus so gliiklich hinweist, gewahrt bleiben®.
Ein Schelm, wer den absoluten Mysteriumscharakter vertut, indem er mehr weif, als
die Hl. Schrift sagt und die Kirche lehrt! Hier muf auf die Einfachheit der Verkiin-
digung der letzten Dinge hingewiesen werden. In anschaulicher Sprache der HI. Schrift
kiindet etwa R6m 14, 8 nicht nur das Mysterium des Lebens und des Sterbens des
Christen, sondern setzt sich auch ab von jeder kliigelnden, krinklichen Frage nach dem
Wie, Wann und Wo.

III. Kerygmatische Aktualisierung

Die Erwachsenengemeinde in ihrem miindigen Weltbild erfordert nach verschiedenen
Aspekten eine besondere Aktualisierung der Verkiindigung von Tod und Sterben.
Einige Grundlinien seien aufgezeigt.

a) Der bleibende Tod

Im Grunde sind alle Biicher gegen den Tod geschrieben. Wir konnen alle Interessen
unserer Erwachsenengesellschaft in die Formel sammeln: der Erwachsene ist ein Mensdh,

85 Vgl. J. Comblin, Der Auferstandene, Graz 1962, 209—227.
0 Wenn deine Zeit zu Ende ist, Regensburg 1963, 11.
21 K. Rahner, Theologische Prinzipien, a. a. O., 409 f.

301



der dem Tod widersteht. Die Auseinandersetzung mit den Todesmichten vollzieht er
in letzter Instanz. Der Tod bleibt demgegeniiber das geschichtliche Argernis des Men-
schen letzthin. Simtliche Philosophen, Ideologen und Wissenschaften sind darauf
angelegt, die Angst vor dem Tod durch irgendeine Konstruktion oder Manipulation
zu iiberwinden. Seine Realitit ist durch nichts zu beheben oder zu beschwéren. Erschiit-
ternd hat dieses Bleibende des Todes Franz Werfel in seinem Werk ,,Stern der Unge-
borenen” dargestellt. Ja, die Argernisquote steigt in dem Ma8, als der Elan des Pro-
testes wiichst. Hier liegt ein mafigebender, induktiver Ansatzpunkt der Todesverkiindi-
gung des christlichen Predigers. Der ganze Tod in seiner Ungehérigkeit muff von der
Verkiindigung ernst genommen werden. Der Tod darf nicht durch Unsterblichkeits-
ideen neutralisiert oder durch die Gottheit Christi unwirklich gemacht und des Arger-
nisses enthoben werden. Der Tod Jesu ist kein Scheintod, sondern ein ,wirklicher
Tod”. Die Entmythologisierung des Todes Jesu von gnostischen Vorstellungen ist nicht
weniger wichtig als die ,,[Entmythologisierung der Auferstehung”2s.

b) Der Leib des Menschen

Ohne Frage kreist der Mensch intensiv um das Problem seines Leibes. Die ihn bewah-
rende Biochemie und Industrie hat der Medizin und Technik eine fast kultische Ver-
ehrung eingebracht, auf Grund ihrer Erfolge nicht mit Unrecht, zumindest begreifli-
cherweise. Das Mysterium des menschlichen Leibes kann nicht aus quantitativen
Gleichgewichtsverhiltnissen von Aktion und Reaktion gedeutet werden, auch nicht
aus den chemisch-biologischen Prozessen der Umwelt. In der Personbezogenheit ruht
vielmehr sein Geheimnis. Der Leib des Menschen geht iiber das Atom, das Molekiil,
die Zelle oder die physikalische Funktion hinaus. ,,Einen Leib haben heift, von Leiden-
schaften erregt werden, durch Emotion und Affektion hindurch erkennen, heift, von
Bildern und Formen umgeben sein, sie in sich selbst als Nihrboden seiner Persénlich-
keit hineinnehmen. Es heiflt, sich mit den anderen durch Zeichen verstindigen. Es bleibt
dabei aber unlésbare Frage, was bei der Auferstehung als quantitatives Substrat dient,
auf dem die Leiblichkeit beruht. Daf jene Quantitit der jetzigen nicht vergleichbar
ist, versteht sich von selbst. Was jedoch dabei vor sich geht, kénnen wir nicht begrei-
fen29,”

Hier liegt eine Ansatzstelle richtiger Auferstehungsverkiindigung. In ihr ist der Leib
Christi als Materie der Welt entrissen und in die Herrlichkeit Gottes enthoben worden.
Eine wunderbare Machttat Gottes! Unsere Auferstehung nimmt nicht von der Materie
der Verstorbenen ihren Ausgang. Gott hat einmalig in Jesus Christus die identische
Leibesmaterie zum Ausgang der Erwedkung genommen. Ganz anders ist das bei der
Auferweckung der Toten. Der von Gott erweckte Mensch ist derselbe in ,,geistiger
Gestalt”, die Identitit der materialen Molekiile ist sinnlos und belanglos. Die Auf-
erweckung der Toten ist nach dem Glauben eine neue Schépfungstat Gottes wie bei
Jesus Christus.

c) Den Tod in Angriff nehmen

Der Elan unserer dynamischen Gesellschaft hat gegeniiber der Not, der Grundfrage
aller Religion und Moral, ihre typische epochalgemiBe Antwort3?: es diirfte gegeniiber
Tod und Leid keinerlei magisch-religitses Mittel eingesetzt werden, darauf vertrauend,
daB die ,Lécher der Welt” (Bonhoeffer) durch Gott und Religion verstopft werden
kénnten. Der Atheismus greift das Christentum mit solchem Erfolg an, weil er dieses
Fliichten in das Vertrauen auf einen transzendentalen deus ex machina brandmarkt.

Wir leben in einer Phase, in der die Menschen entschlossen sind, der Angst Herr zu
werden durch Hingabe in die Verantwortung. Der Tod fordert also zuerst zum grofe-

28 J, Comblin, a. a. O., 215 f.
2 ], Comblin, a. a. O., 222,
30 H. Bergson, Les deux Sources de la Morale et de la Religion, Paris 1932.

302



ren Gott heraus, zum Dienst vor ihm. Die hinreifende Technik, zumal die der Bio-
chemie (Watson und Crick) will der Lebensformel nahekommen, die den Schliissel
zum Erhalt des lebendigen Organismus gibt. Jede christliche Verkiindigung, die sich
in einer Passivitit gegen diesen letztgemeinten Widerstand gegen den Tod schuldig
und verdichtig machte, konnte kaum das Wort zum Menschen dieser Zeit finden. Es
gibt nicht wenige Theologen, die geradezu einem christlichen Atheismus im Sinne
einer legitimen Purifizierung eines falschen Gottvertrauensglaubens das Wort reden.
Man konnte sagen, in der Diskussion mit dem Atheismus nimmt die Auferstehung
Jesu als der eigentliche Angriff auf den Tod die entscheidende Stelle ein.

Die Predigt vom Pascha Christi muf8 ein eminenter Protest gegen den Tod sein.
Ganz von vornherein wollen die Totenerweckungen Jesu, seine Auferstehung selbst
als Opposition und Ansage des Kampfes gegen den Tod interpretiert werden. Die
Auferstehung des Herrn bietet keinem quietistisch sich gerierenden Vertrauen in die
Rettungstat Christi, als einem magischen Akt Raum, sondern ist Aufstand Gottes
gegen das Verhingnis des menschlichen Todes. Alle Phasen der letzen Ereignisse, Tod,
Liuterung, Auferstehung, Himmel, Gericht, Vollendung und Wiederherstellung offen-
baren unter einem bestimmten Akzent die Solidaritit des Christen und Christi selbst
mit den humanen Unternehmungen gegen den Tod. Dann freilich mu8 die Predigt
die Uberholung des menschlichen Angriffes in der Erlosungstat Gottes zeigen.

IV. Bereiche der Verkiindigung

Ein Hinweis auf die praktischen Verkiindigungsvollziige kann unter verschiedenem
Aspekt das Wirksamwerden der theologischen Grundsitze verdeutlichen.

1. Die Verkiindigung in der Predigt am Grab, am Totensonntag und Allerseelen, in
der Totenmesse, bei nicht wenigen Festen und Hochfesten des Kirchenjahres steht im
Vorrang. Dariiber darf freilich kein Zweifel bestehen, daB8 es nicht nur um diese oder
jene Predigt geht, sondern daB die ganze gemeindliche Verkiindigung an den vielen
Sonn- und Festtagen, bei Einzelfillen, in Seelsorgegesprichen usw. unser Thema betref-
fend, von einem gesunden kerygmatischen Zungenschlag getragen sein mufl. In jedem
Wort verrit sich das neue theologische Verstindnis.

Typisch etwa fiir die Vergangenheit ist die Themensicht, die bei A. Scherers! zur Pre-
digt vom Tode zusammengestellt ist: Bekehrung, BuBe, Eifer, Fiirbitte, Gerechtig-
keit und Gericht, Gnade und Barmherzigkeit, Seele und Seelenheil, Tod und Grab,
Verginglichkeit, Hoffnung, Unsterblichkeit, Wiedersehen, Zeit und Ewigkeit: ,Job
14, 1. 2: der Tod zertritt auch ein junges Leben, — Wirken wir solange es noch Zeit
ist”; ,,Alle miissen sterben — Laflt euch warnen”; ,Uber zwei im Wasser ertrunkene
Jiinglinge — Gottes Sprache durch Unfille”. Die primir psychologische Auflichtung
der Sterbesituationen, die Sammlung méglichst vieler Eventualititen des Todes, das
ganze universale, moralistische Kriterium, die Parinese zum guten Verhalten im Leben
ist das Signum der ganzen Predigtsammlung. Die Geheimnisse des Todes Christi und
der Christen: Kreuz und Auferstehung, Taufe, Eucharistie werden gar nicht genannt.
Bis in unsere Tage lauten die Themen: der Sinn des Todes32, der Tod ist die Strafe
fiir die Siinde (Rém 5, 12), durch Christus ist der Tod der Menschen gesiihnt, so lassen
sich die Harten des Lebens und des Todes leichter ertragen, die Schrecken verlieren
sich, die Giite Gottes schwebt iiber allem. Gewif ist anders als bei Scherer der Tod in
die Nidhe Christi geriickt, aber der Prediger bleibt in seiner reinen Todestheologie fast
ohne Osterlicht. Das ,,Sakrament der Todesweihe” ist an anderer Stelle unverkennbar
als Hilfe und Licht in Siinde und Tod gefaBt33: der Tod ist die Stunde der Ent-
scheidung (Prd 11, 3: ,,Wie der Baum fillt, so bleibt er”).

3 Bibliothek fiir den Prediger, Freiburg 1901, Bd. VIII, 646—654.
32 Gottes Wort im Kirchenjahr 1954 (Hg. B. Willenbrink), Bd. 3, 193 f.
33 Ebd., 197—198.

303



Ohne Frage wird die Todespredigt nach dem zweiten Weltkrieg theologisch im Sinne
des Paschamysteriums reifer formuliert. Kreuz und Auferstehung werden als unlés-
liche Einheit gefaBit; so viele der pidagogischen und erbaulichen Elemente auch
noch sein mégen, das Todesereignis des Herrn wird nach Phil 2, 5—-11 den Gliubigen
an den letzten Sonntagen des Jahres in der Einheit mit der Auferstehung dargestellt34,
Jetzt prigt deutlich das Kommen des Herrn3® die Forderung der Nachfolge in Wach-
samkeit, Bereitschaft, Klugheit und Entschlossenheit. Vom Geist der Wiederkunft des
Herrn und dem anbrechenden Gottesreich sind nun die Predigtbetrachtungen in den
letzten Sonntagen des Kirchenjahres getragens®, Die grofe neue Thematik dringt sich
heute dem Prediger auf: Christus der erste der Entschlafenen (1 Kor 15, 19—28), Die
Herrschaft Christi in der Welt (Apk 6), der Tod als Erfiillung der Taufe (R6m 6,1 bis
11), das Harren der Schépfung (Rém 8,2—18), das Sterben und Auferstehen mit
Christus (Rém 14, 7—9), Auferstehung der Toten als Sieg der Liebe Christi (1 Kor
15, 12—28), die Eucharistie als Feier des Totengedichtnisses des Herrn (1 Kor 11, 24),
der Tod als Gericht der Adamskinder (Rém 5), die Einheit der Glaubenden mit Chri-
stus (Jo 17, 24—26), die Erwartung der pilgernden Christen (2 Kor 5,1—10), die Hoff-
nung in der Bedringnis der Zeit (2 Kor 4, 1—5, 1)%7.

Es steht nichts im Wege, daf der Prediger in der Erwartung der Wiederkunft des
Hermn vom ethischen Anspruch des Evangeliums an den Christen handelt (Lk 12, 35
bis 40; 16, 19-31; 23, 39—43; Jo 11, 1—45). Aber es ist notwendig, daf dies alles vom
Zentrum, nimlich der offentlichen Totenerwedkung in Christus dargestellt wird. Wir
leben verpflichtet schon auf Erden dem Zeitalter der Totenerweckung, und diese
Erweckung der Toten ist nicht als unverstehbares, kiinftiges Magikum zu verkiindigen,
sondern als solches Ereignis, daf schon am Grabe die Auferstehung der Toten verkiin-
det wird. Der hollandische Katechismus ist bemiiht, einige katechisch-homiletisch-
pastorale Formulierungen dariiber zu finden, daf wir im Tode schon ,anfangen, bei
Gott zu leben”38,

2. Am besten hat die katechetische Verkiindigung theologisch Schritt gehalten. In drei
Stufen, so kénnte man sagen, hat sie sich zu einer Aussage iiber Tod und Sterben
gefunden, die Richtung weisen kann. Auch hier sind noch Aufgaben zu leisten.

a) Fiir das 19. Jahrhundert, dem Auslaufer und zugleich deutlichen Reprisentanten der
vergangenen Epoche steht etwa der deutsche Einheitskatechismus (1923) gut, ein Typus
der anthropologischen Umdeutung der eschatologischen Geheimnisse. Der Tod als
»Trennung von Seele und Leib”, das Gericht als moralische Krise, das Fegefeuer als
,Ort” der Reinigung, aus ,,Vernunft und Glaube” begriindet, der Himmel als Ort der
Freiheit von den Siinden, die Auferstehung des Fleisches als Desiderat und Mittel
fiir volle Belohnung und Bestrafung. (,,Jetzt bekommt nicht nur die Seele, sondern auch
der Leib seinen Teil an dem ewigen Leben oder der ewigen Strafe.””) Das Weltgericht
als die grofe universale, moralische Scheidung von Gut und Bése in der Offentlichkeit
usw. ist sein Anliegen. Der Christus- und Erlésungsbezug wird fast ganz ausgeschal-
tet oder an den Rand gedringt. Christus ist nicht nur durch seine Auferstehung, son-
dern nur als moralischer Menschheitsfithrer und Verkiindiger des Kommenden anwe-
send.

b) Demgegeniiber stellt der neue Katechismus der Bistiimer Deutschlands einen bemer-
kenswerten theologischen Fortschritt dar. Christus steht in jedem Lehrstiick in der
Mitte. Der Sinn der Eschata ist als Heilswerk charakterisiert, die Frohbotschaft klingt
auf. Das Schicksal des Einzelnen wird in die kosmische Weite der Wiederherstellung

34 Th, Gunkel, Brot fiir die ganze Woche, Freiburg 21962, 354 f.

38 H. Schiirmann, Worte des Herrn, Freiburg 1962, Herder TB 19.

38 H. Spaemann, Die kommende Welt, Diisseldorf 1963, 293—368.

37 B, Dreher, Osterpredigten, Freiburg 1965; und Bestattungsritus.
3% A.a. O, 524 ff.

304



der Welt in der Auferstehung der Toten geriickt. Aber dieser Katechismus ist noch auf
dem Wege. Vieles Einzelne ist nicht in wiinschenswerter Weise zum Durchbruch
gekommen. Die Lektion vom Tod und Sterben des Christen hat die biblische Bot-
schaft von der Taufe (Rém 6, 1—11), die Einheit mit Christus (1 Kor 14, 12), den Tod
als Vollendung des Lebens im Herrn nicht recht zum Tragen gebracht. Das Fegefeuer
ist zu wenig mit Christus und als beginnendes Gericht mit dem Endgericht (1 Kor
3,10—15; Apk 1,14) in Verbindung gesetzt. Die letzten Dinge des Kosmos sind zu
wenig aus der Verpflichtung einer aktiven Eschatologie der Hoffnung gestaltet. (Die
gesamte Diktion des Katechismus steht schon nicht mehr in der Linie des II. Vatika-
nums und der heutigen Theologie.)

¢) In ganz erfreulicher Weise nimmt der hollindische Erwachsenenkatechismus eine
neue Verkiindigung aus der Sicht des Weltbildes des heutigen Menschen in Angriff3?.
Der Tod ist das Ende des ganzen Menschen: ,Der ganze irdische Mensch verfillt
dem Tode” (521); der Tod soll auch vom Christen in seinem unertriiglichen Mysterium
anerkannt werden. In schéner Induktion wird vom menschlichen Leben ausgegangen
und das Verbleiben des Geistes eines Menschen unter den Seinen gewiirdigt. Die
Auferweckung Jesu, Schliissel des Mysteriums des Todes, besagt, daB Gott als Gott
der Lebenden und Jesus Christus alle Menschen zum Leben Gottes berufen hat. Der
ganze Mensch wird auferweckt.

Die Vorstellung des Weiterbestehens einer unleiblichen Seele wird hintangestellt. Die
Kernaussage des neuen Testamentes besteht darin, ,,daf Gott den Menschen im Tode
zu sich ruft”. (524) ,Das Leben nach dem Tode ist also schon so etwas, wie die Auf-
erweckung des neuen Leibes. .. Als neuer Mensch wacht man auf, man wird erweckt.
Uber alles andere miissen wir schweigen. Das Wie kennen wir nicht. Auch kénnen wir
nicht sagen, in welcher Bezichung diese Auferweckung zu unserer Zeit und zu unserer
riumlichen Welt steht.” (525) In Lk 22,43 spricht Christus zu dem Sterbenden:
,JHeute noch wirst du mit mir im Paradiese sein.” Andere Worte lauten: ,Sie sind
entschlafen und werden neu leben” (Rém 6, 8). Wir leben im Zeitalter der Auferste-
hung der Toten. Im Unterschied zum KKBD, Lst. 127 wird in dem Todessieg des Herrn
die Einheit der Getauften ,mitgerechnet” (R6m 6,3—9). Auch wir bleiben in ihm
{(Jo 10, 28) und sind als Entschlafene mit ihm in der Auferstehung (Jo 11, 25—26) eins.
Die terminliche Verteilung und sachliche Zerteilung des einen Paschageheimnisses des
Herrn und seiner Glaubenden weicht hier einer groBartigen Einheit, ohne daB also in
der Verkiindigung isolierte Partien, getrennte Etappen, Situationen oder gar Riume
statuiert werden. Speziell die neue Schépfung, die kein Auge gesehen hat (1 Kor 2,9)
wird nicht futuristisch als Jenseitigkeit gefalt, sie beginnt im Glauben auf Erden.
Das Jenseits ist die Offenbarung und Erfiillung dessen, was als Freude schon in diesem
Leben aufleuchtet.

3. Die bildende Kunst und die christliche Haus- und Volkskunst sind ein ganz ma@-
gebender Ort, wo sich die Unterscheidung einer ,neuen Theologie’”” kundtut, denn
die kirchliche Verkiindigung ist immer unteilbar. Ein Blick geniigt, um deutlich zu
machen, daf die Gestaltung der Friedhdfe im Gesamten oder die der einzelnen Grab-
miler in der Vergangenheit aus einer zwittrigen, halbchristlichen, ,,volkskirchlichen”
Optik erfolgt ist. lllegitime Sentimentalititen und Abschiedsmotive wechseln auf den
Friedhofen mit rein biirgerlich statistischen Angaben auf die man sich beschrinkt. Am
interessantesten ist die humanitire Deformation des Christlichen: Michael, der
Totengeleiter wird zum fraulich iippigen Totenengel. Der Siegeskranz der Zeugen und
ihre Krone (Apk 2, 10) zum dekorativen Laubgebinde, das ,,Requiescat in pace” zum
~Ruhe sanft”. Die im neuen Ritus vorgesehene ,valedictio” wird zum ,, Auf Wieder-
sehen”. Ungezihlte halbbiblische Vers- und Spruchworte des Abschieds, der mensch-
lichen Erinnerung und der Dankbarkeit zieren die Monumente. Das Humanitire feiert

% Ebd,. 517—541.

20 305



sich. Ein christliches Emblem selbst ist unverriickt geblieben, das Kreuz oder das Todes-
zeichen des Herrn (Dornenkrone). Aber an dieser Todesbotschaft, isoliert von der
Auferstehung (auch der Nazarenerheiland ist oft humaner Tréster), kann sich der
Friedhof nicht als Stadt der Totenerweckung verstehen.

Heute treten auf den Grabmilern Zeichen der Auferstehung, der Auferstandene selbst,
die Darstellung der Eucharistie, der Taufe, des Weinstocks, des rufenden Briutigams,
des Lebensquells, der Gottesstadt (Apk 22,4) in den Vordergrund. Die anrufenden
Engel der Apokalypse, der Posaunenbote des 1 Thess und schlieBlich der Mensch
selbst, das Kind mit seinem Reif, der Handwerker, die Jungfrau oder Mutter bekommt
Gestalt: Alles ist im Sinne des Pascha des Herrn Zeugnis des Wesentlichen: Das Heil
in Christus und der ganze Mensch! Es kann nur angedeutet werden, daf die Devo-
tionalien, die Toten- und Gefallenenmonumente aus biblischen Worten, Gestalten und
Zeichen kerygmatisch Kontur bekommen (z. B. Apk 6, 1-6).

Vor allem im Gotfeshaus erhilt die ostliche Eschatologie, etwa in den Bildern der
Apokalypse, verinderten, kraftvollen Ausdruck. In den Glasfenstern, Kirchenportalen,
Taufsteinen, Tabernakeln gewinnt in der endzeitlichen Schau des wiederkehrenden
Herrn (Apk 20,11 ff — St. Cicilia, Diisseldorf), in der Ernte der reifen Friichte (Apk
14,14 f — St. Paulus, Wolfsburg), im apokalyptischen Lamm (Apk 5,6 f — Regina
Martyrum, Berlin), in der himmlischen Liturgie (Apk 4, 1 ff — St. Alfons, Wiirzburg),
in der Verherrlichung Gottes (Apk 4 — St. Elisabeth, Kéln-Hohenlind), in der apoka-
lyptischen Sicht der Frau (Apk 12, 1ff — Himmelfahrt Mariens, Seckau; Liebfrauen,
Wiirzburg), im richtenden Christus (Apk 14,12 f — Marktkirche, Hannover), im
ewigen Jerusalem (Apk 21f — St. Josef, Karlsruhe), in den apokalyptischen Reitern
(Apk 6, 1-8) das erneuerte Kerygma-Gesicht. In Gotteshaus, Familie, Gemeinde leistet
die Apokalypse eine wesentliche Verkiindigungsaufgabe®, Kirchliche Gebiude, Kom-
munionbilder, biblische Hochzeitsbilder, sind ein nicht geringes Tableau fiir das Wort
Gottes vom Tod und Leben.

4. Nicht weniger wichtig ist die Verkiindigung unseres Kerygmas im Lied und Gesang
der Gemeinde. Vielleicht am diirftigsten ist es mit den auferliturgischen Volks- und
Gemeindeliedern zu Tod und Ewigkeit bestellt: Ewigkeitsgedanken, Fiirbittlieder,
sehr subjektive Vertrauenslieder; gewif8 eingedeutschte liturgische Texte, dann aber
eben in einen sehr moralisierenden und erbaulichen Horizont gestellt41!

Es wird natiirlich nur das gesungen, was die Predigt verkiindet oder die Kunst dar-
stellt. Auch die erneuerten Gesangbiicher der Ditzesen Deutschlands lassen Fortschritt
und Bedarf gleichzeitig erkennen. Der Liedschatz , Mitten in dem Leben”, ,,O Ewigkeit,
o Ewigkeit”, ,Wenn mein Stiindlein vorhanden ist”, hat in den ilteren Gesingen gewif3
ein anderes Niveau als ein Marienlied der Barockzeit: ,,Wenn mein Schifflein sich will
wenden in den Port der Ewigkeit.” Aber man steht vor einer immensen Aufgabe der
theologischen Reinigung, Auslese und Neugestaltung. Man sollte sich auch nicht damit
zufriedengeben, da8 man sich auf liturgische Gesiinge und Psalmen beschrinkt. Natiir-
lich ist hier zu vermerken, daf8 die Auswahl eines Osterliedes, eines Vertrauens- und
Pilgerliedes, ein solches des Taufereignisses und der Eucharistie oder des Jesusglau-
bens (O Jesu all mein Leben) in das pastorale Ermessen fillt und hier mitzuzidhlen ist.

40 Vgl. H. Henze, Neue kirchliche Kunst, Recklinghausen 1958; ders., Kirchliche Kunst der
Gegenwart, Redlinghausen 1954; Thomas Merton, Apokalypse in der neuen Welt,
Ziirich 1965.

41 Z. B. Selig sind die Toten: O du unsere Zuversicht!
,Was ist die Lebenszeit? Unser Heil du, unser Leben!
Eine kurze Priifungsstunde Einst, wenn unser Auge bricht,
Fiir die lange Ewigkeit, Wollest du uns Stiérkung geben.
Die bald folgt nach jener Stunde. Frieden gib uns dann und Ruk’,
Herr, ach Herr, steh uns bei, Fiihr uns deinen Heiligen zu.”
Da8 sie nicht verloren sei! (Ave Maria, Wiirzburg, 931)

306



Ein Lied der Pilgerschaft, ,,Wachet auf, ruft uns die Stimme”’, ein Adventslied, auch
ein Osterlied am Grabe, eines aus ,Passion”” und ,,Gottvertrauen” kénnte die gemiit-
haften Abschieds-, Schmerz- und Wehmutslieder der Friedhofgesinge langsam erset-
zen.

5. Ganz mafigebend sind die Gebete der Gemeinde Zeugnis von den letzten Dingen.
Es ist durchaus zu erwarten, dafl heute der Gebetsschatz der offiziellen Andachtsbiicher
in der signifikanten Phase der Krankheit und des Sterbens von einer Christusvorstel-
lung, von einem Erlésungsverstindnis und einer Todesvorstellung geprigt sind, in
der das ganze des Paschamysteriums nicht voll zu Wort kommt: Die Ergebung in
Gottes Willen, der gekreuzigte Herr und seine Siihnetat, die Verzeihung der Siinden,
die Bitte um Fiirsprache, um einen gnidigen Herrn und um barmherzigen Beistand, die
Fiirbitte fiir die Verstorbenen, das Mitleid mit den Armen Seelen verkdrpern nur einen,
gewif3 wesentlichen Akzent. Die Bitte um die Teilnahme an der Verklirung als einem
kiinftigen Geschenk, als einer Gnadengabe an die von der Siinde Erlosten kommt
den theozentrischen Gebeten mit ihrem konsequenten Blick auf die Erlésungsherrlich-
keit, auf die Gemeinschaft der Heiligen, auf die Friedensverheifung der Heilszeit noch
nicht gleich42.

Ins Volle trifft die herrliche Psalmensammlung des geplanten Ritus!, Unverkennbar
sind dort die neuen Gebete, vor allem wenn sie aus alten Sakramentarien und Litur-
gien gewihlt sind, in den Horizont der Auferstehung, des ewigen Lebens, der Krénung
in Herrlichkeit, der Verheiung der ,,Unsterblichkeit” gestelit.

42 O, Karer (Hg.), Liturgisches Gebetbuch, Miinchen 1928, 247 u. passim.
43 Psalm 22 (Nr. 81); Psalm 113, 1—20 (Nr. 86); Psalm 114 (Nr. 19); Psalm 120 (Nr. 90);
Psalm 121 (Nr. 95); Psalm 131 (Nr. 95); Psalm 133 (Nr. 96); Psalm 41; 64; 17.

JOHANNES BETTRAY

Heidentum — Versuch einer Deutung!

Es faillt auf, mit welcher Wachheit heute nicht nur Fachgelehrte verschiedener Herkunft,
sondern auch, ja fast noch mehr, viele Laien Fragen erértern, die sich aus dem unmittel-
bar erlebten religisen Pluralismus ergeben. Das Aufhéren des Kolonialismus, der
Beginn der gleichberechtigten Selbstindigkeit der jungen Nationen, der internationale
Verkehr, die Massenkommunikationsmedien, die Studenten aus Ubersee an unsern
Universititen haben jenes schematisierende billige Denken erschiittert: , Hier die Lin-
der des Christentums mit ihrem Licht und ihrem Fortschritt, dort die Linder des
Heidentums mit ihrer Armut, ihrer Primitivitit, ihrem Gotzendienst.” Dafl sich zwi-
schen Christentum und Fortschritt bei richtigem Verstindnis Zusammenhinge aufzei-
gen lassen, braucht deswegen nicht geleugnet zu werden. Wer aber der Intelligenz
aus Ubersee in ihrem (allerdings durch den Westen angeregten) dynamischen Streben
nach Fortschritt und geistig eigenstindiger Entwicklung begegnet, ist schockiert und
spiirt sofort: hier ist starkes Umdenken erforderlich. Zudem distanziert sich die fiih-
rende Schicht der jungen Vélker entriistet von den Begriffen ,Heide” und ,Heiden-
tum”!. Man deutet das Reden der Missionare von ,Finsternis und Todesschatten”
als dunkles Relikt des Kolonialismus und Imperialismus. Diese energische Abwehr
zeigt deutlich, da hier ein Begriff von ,Heidentum” supponiert wird, der auch einem
Christen untragbar sein sollte, da der Christ sich nicht durch Verlagerung des Begriffes
in die Kategorie des Territorialen, erst recht des Persénlich-Qualitativen auBerhalb der

1 Des Prétres noirs s’interrogent, Paris 1956, 41 f.

307



