
Tied der Pilgerschaft, ‚Wachet auf, ruft die Stimme”‘, 21n Adventslied, auch
eın ÖOsterlied rabe, e1ınes aQus „Passion“ und „Gottvertrauen“” könnte die gemüt-
haften Abschieds-, Schmerz- und Wehmutslieder der riedhofgesänge langsam ersei-
Z

CGanz maßgebend sind die Gebete der Gemeinde Zeugnis D den etzten Dingen.
Es ist durchaus Zu TWar daf(ß heute der Gebetsschatz der offiziellen Andachtsbücher

der signifikanten ase der Krankheit und des terbens von einer Christusvorstel-
lung, VO einem Erlösungsverständnis und einer Todesvorstellung epragt SIN  d,
der das gBaNnzZe des Paschamysteriums icht voll zu Wort kommt Die Ergebung
Gottes Willen, der gekreuzigte Herr und seine Sühnetat, die Verzeihung der Sünden,
die Bitte Wın Fürsprache, einen gnädigen Herrn und um barmherzigen Beistand, die
Fürbitte für die Verstorbenen, das Mitleid mit den Armen eelen verkörpern ZLIUFTr einen,
gewiß wesentlichen kzen Die Bitte die Teilnahme der Verklärung als eıinem
künftigen Geschenk, als eiıner Gnadengabe die von der Sünde Erlösten kommt
den t+heozentrischen Gebeten mit ihrem konsequenten Blick auf die Erlösungsherrlich-
keit, auf die Gemeinschaft der Heiligen, auf die Friedensverheißung der Heilszeit noch
nicht gleich4?
Ins trifft 1€e herrliche Psalmensammlung des geplanten Ritus‘® Unverkennbar
sind dort die Neuen Gebete, VOTr allem wenn 61e uSs alten Sakramentarien und Litur-
gien gewählt sind, in den Horizont der Auferstehung, des ewigen Lebens, der Krönung

Herrlichkeit, der Verheißung der „Unsterblichkeit” gestellt.
42 Karer (Hg.), Liturgisches ebetbuch, München 1928, Dassım.

Psalm 22 (Nr. 81); Psalm 113, 1—20 (Nr. 86) Psalm 114 (Nr. 19); Psalm 120 (Nr. 90) ;
Psalm 121 (Nr. 95); Psalm 131 (Nr. 95); Psalm 133 (Nr. 96); Psalm 41;: 64:;

BETTRAY

Heidentum Versuch einer Deutung!
Es fälit auf, miıt welcher Wachheit heute icht n Fachgelehrte verschiedener Herkunft,
sondern auch, Ja Cact noch mehr, viele Laien Fragen erörtern, die sich dem unmittel-
bar erlebten religiösen Pluralismus ergeben. Das Authören des Kolonialismus, der
eginn der gleichberechtigten Selbständigkeit der jJungen Nationen, der internationale
Verkehr, die Massenkommunikationsmedien, die Studenten Übersee UNS
Universitäten haben jenes schematisierende billige en erschüttert: „Hier die Län-
der des Christentums mit ihrem Licht und hrem Fortschritt, dort die Länder des
Heidentums mit ihrer AÄArmut, ihrer Primitivität, ihrem Götzendienst.” sich ZW1-
schen Christentum und Fortschritt bei richtigem Verständnis Zusammenhänge aufzei-
gen lassen, braucht deswegen nicht geleugnet Zl werden. Wer aber der Intelligenz
au Übersee ihrem allerdings durch den Westen angeregten dynamischen Streben
nach Fortschritt und geistig eigenständiger Entwicklung begegnet, ist schockiert und
spürt sofort: hier ıst starkes Umdenken erforderlich. Zudem distanziert sich die tüh-
rende ich der jungen Völker entrüstet Von den Begriffen „Heide“” und „Heiden-
Hum““2. Man deutet das Reden der Missionare vVon „Finsternis und Todesschatten“
als dunkles E des olonialismus und Imperialismus. Diese energische Abwehr
zeigt deutlich, hier eın Begriff „Heidentum“” supponiert wird, der auch einem
Christen untragbar sSeıin sollte, da der Christ sich nich  rr durch Verlagerung des Begriffes
in die Kategorie des Territorialen, erst recht des Persönlich-Qualitativen außerhalb der

Des Pretres NOITS s’interrogent, Pa  T15 1956, 41

307

Ein Lied der Pilgerschaft, ,,Wachet auf, ruft uns die Stimme", ein Adventslied, auch 
ein Osterlied am Grabe, eines aus „Passion" und „Gottvertrauen" könnte die gemüt­
haften Abschieds-, Schmerz- und Wehmutslieder der Friedhofgesänge langsam erset­
zen. 
5. Ganz maßgebend sind die Gebete der Gemeinde Zeugnis von den letzten Dingen. 
Es ist durchaus zu erwarten, daß heute der Gebetsschatz der offiziellen Andachtsbücher 
in der signifikanten Phase der Krankheit und des Sterbens von einer Christusvorstel­
lung, von einem Erlösungsverständnis und einer Todesvorstellung geprägt sind, in 
der das ganze des Paschamysteriums nicht voll zu Wort kommt: Die Ergebung in 
Gottes Willen, der gekreuzigte Herr und seine Sühnetat, die Verzeihung der Sünden, 
die Bitte um Fürsprache, um einen gnädigen Herrn und um barmherzigen Beistand, die 
Fürbitte für die Verstorbenen, das Mitleid mit den Armen Seelen verkörpern nur einen, 
gewiß wesentlichen Akzent. Die Bitte um die Teilnahme an der Verklärung als einem 
künftigen Geschenk, als einer Gnadengabe an die von der Sünde Erlösten kommt 
den theozentrischen Gebeten mit ihrem konsequenten Blick auf die Erlösungsherrlich­
keit, auf die Gemeinschaft der Heiligen, auf die Friedensverheißung der Heilszeit noch 
nicht gleich42• 

Ins Volle trifft die herrliche Psalmensammlung des geplanten Ritus43• Unverkennbar 
sind dort die neuen Gebete, vor allem wenn sie aus alten Sakramentarien und Litur­
gien gewählt sind, in den Horizont der Auferstehung, des ewigen Lebens, der Krönung 
in Herrlichkeit, der Verheißung der „Unsterblichkeit" gestellt. 

4:? 0. Karer (Hg.), Liturgisches Gebetbuch, München 1928, 247 u. passim. 
43 Psalm 22 (Nr. 81); Psalm 113, 1-20 (Nr. 86); Psalm 114 (Nr. 19); Psalm 120 (Nr. 90); 

Psalm 121 (Nr. 95); Psalm 131 (Nr. 95); Psalm 133 (Nr. 96); Psalm 41; 64; 17. 

JOHANNES BETTRAY 

Heidentum - Versuch einer Deutung! 

Es fällt auf, mit welcher Wachheit heute nicht nur Fachgelehrte verschiedener Herkunft, 
sondern auch, ja fast noch mehr, viele Laien Fragen erörtern, die sich aus dem unmittel­
bar erlebten religiösen Pluralismus ergeben. Das Aufhören des Kolonialismus, der 
Beginn der gleichberechtigten Selbständigkeit der jungen Nationen, der internationale 
Verkehr, die Massenkommunikationsmedien, die Studenten aus Obersee an unsern 
Universitäten haben jenes schematisierende billige Denken erschüttert: ,,Hier die Län­
der des Christentums mit ihrem Licht und ihrem Fortschritt, dort die Länder des 
Heidentums mit ihrer Armut, ihrer Primitivität, ihrem Götzendienst." Daß sich zwi­
schen Christentum und Fortschritt bei richtigem Verständnis Zusammenhänge aufzei­
gen lassen, braucht deswegen nicht geleugnet zu werden. Wer aber der Intelligenz 
aus Obersee in ihrem (allerdings durch den Westen angeregten) dynamischen Streben 
nach Fortschritt und geistig eigenständiger Entwicklung begegnet, ist schockiert und 
spürt sofort: hier ist starkes Umdenken erforderlich. Zudem distanziert sich die füh­
rende Schicht der jungen Völker entrüstet von den Begriffen „Heide" und „Heiden­
tum"1. Man deutet das Reden der Missionare von „Finsternis und Todesschatten" 
als dunkles Relikt des Kolonialismus und Imperialismus. Diese energische Abwehr 
zeigt deutlich, daß hier ein Begriff von „Heidentum" supponiert wird, der auch einem 
Christen untragbar sein sollte, da der Christ sich nicht durch Verlagerung des Begriffes 
in die Kategorie des Territorialen, erst recht des Persönlich-Qualitativen außerhalb der 

1 Des Pretres noirs s'interrogent, Paris 1956, 41 f. 

307 



Diskussion stellen darf Zweifellos hat die Weltsituation, die sich immer mehr
mit „jyener rationalen u.  T, die V{ Europa ausgehend den gesamten Globus Z

eifen 1im Begriffe :  ist‘  A identifiziert?, auch dazu geführt, sich icht wenige Theolo-
BeIl den nichtchristlichen Religionen einer We  1se zuwenden, 2AUS der AL deutlich die
Dringlichkeit der Neuorientierung unl Werte und Unwerte dieser Religionen und ihrer
Beziehung ZUuM Christentum herausspürt.
ESs ist  ® doch auffallend, Q sich etw: eın 0se m dilın immerhin fundamentalen Werken
nicht einmal die F+rage nach dem Wesen des „Heidentums“” stellt?3. Auch Thomas Ohm
bietet ınem  + grundlegenden und zusammenfassenden Werk nicht die wünschenswerte
Klarheit* Anderswo® sagt „Das Wort Heidentum steht alle polytheistischen,
theistischen, theopanistischen und auch für die nichtjüdischen und nichtchristlichen O
theistischen Religionen. Das (‚emeinsame e1 ist, l afß die heidnischen Religionen US
den Völkern elbst, ihrem Blut und Geist entstanden sind und nicht VvVon ‚ott stammen,
($ Wege zu Gott und ZUumnm Göttlichen hin darstellen, die sich der Mensch selbst
ausgesucht hat, während die Offenbarungsreligion eın Weg Zu Gott ist, den ott selbst
gezeigt hat und zZu gehen efähigt.“ Ahnlich formuliert Karl Prümme®: „Der 21i  15
ens: sucht, allgemeinen gesehen, bis die Spätantike hin 1e eigener
Kraft unten nach oben zZu Gott emporzusteigen; ZUmm Christen aber neigt sich ott
herab, und der Christ weiß, 21uch eın Aultstieg zı ott noch einmal Gabe Gottes ist.  &«
Was Ohm? sagte, müßte heute anders formulieren, sonst hätte mancher
Sei einen Sturm der Entrüstung gewärtigen „Mit dem Wort ‚Heidentum‘ bringen WIr

Ausdruck, CA  b}  K in den eidnische: Religionen als solchen keine echte Offenbarung und
Selbsterschließung Gottes vorliegt, ke  ıne ‚Ott gezel  en und ott gebahnten Wege

Heile darstellen, daß ihnen allen Mängel und Fehler nhaften und laß die Heiden
deswegen Gegenstand der Mission SIM  s arl Rahner® o alle diese Omente beiseite.
Er umschreibt Heidentum oder Heiden el! ale „jyene in Volkstümern geschichtlich
verfaßten Menschen, die ihrer völkischen und geschichtlich-kul  ellen Verfaßtheit (als
„Völker”) praktisch noch nicht spru des Christentums geschichtlich erreicht sind
oder sich NO Namen ihrer eigenen geschi  en Überlieferung Vers  1€'
Er greift den us von den „heidnischen Religionen als solchen‘”, den gebraucht,
auf und tigt, @1  15 Religion als so. kein Heilsweg ce1. ber Velr-
chließt sich der Inhalt einer heidnischen Religion BEN die wahre Religion > diese
Verschließung Religion „als solcher“ wird? Und n zu einer Vers  ijeßung .  ame,
ist  - damit gesagt, daß ese mala fide geschieht? Kann S1ie icht uch bona fide geschehen,
solange S wenigstens die volle ahrnel nicht erkannt hat?
Weil NUul das menschliche Dasein, die „Condition humaine”, en Menschen
gleicher Weise eigen ist, muß aNngeNOMMIM: werden, auch das „Heidentum“ B  S
ınneren VWesen des enschen her seiıner außeren Verflechtung muiıt der Welt allen
Menschen droht, ständig droht, und der persönlichen Entscheidung eınes jeden
Menschen oder BenNn den transzendenten Gott sündhafte Realität oder gnaden-
haft transzendiert wird. Die Unterschiede zwischen den „alten  &f und „neuen“ Heiden-
tumern csind nicht kernhaft, wesensmäßig, sondern UT ußerlich bedingt. Sie ergeben
sich AUS der Stellung des Menschen Zzu der der kulturellen Veränderung der Welt
bewirkten Hominisation, innerhalb derer zahlreiche Stufen möglich und örklich sind
Doch lassen sich altes und ] Heidentum mıit Fug und Recht gerade V{ Ter
Stellungnahme ZUrT Welt und cdamit auch zu Gott etwa e1n Schema einschließen!‘
Im „alten Heidentum sehen WIFr jene ott negierende, entfernende, abschwächende,

manipulierende anthropozentrische Denktorm VOT uns, die sich in inen  S: Kosmos ein-
gehüllt weiß, der zahllose innerweltliche Divinisierungen, Verabsolutierungen, Tabus

Eranz Steinbacher, Kultur als Daseinsbewältigung, Bonn 1967,
S Finfü die Missionswissenschaft, üunster 1l. 1925, 1 Katholische Missions-

ehre Grundriß, ünster 1923,
Machet gern alle Völker, Freiburg Br. 1962, 146-151.

König, W, „Heidentum“”.
Die Religion des Hellenismus, * König, H, vA

7 In König, W, „Hei entum““.
sl „Heidentum“, 5, T7 ,

Maurter, Theologie des Heidentums, Öln 1967, 20 f.; Metz, Die Zukunft des
Glaubens einer hominisierten Welt, Weltverständnis 1m Glauben, Mainz 1965, 45 ff

308

Diskussion stellen darf. Zweifellos hat die neue Weltsituation, die sich immer mehr 
mit „jener rationalen Kultur, die von Europa ausgehend den gesamten Globus zu um­
greifen im Begriffe ist", identißziert2, auch dazu geführt, daß sich nicht wenige Theolo­
gen den nichtchristlichen Religionen in einer Weise zuwenden, aus der man deutlich die 
Dringlichkeit der Neuorientierung um Werte und Unwerte dieser Religionen und ihrer 
Beziehung zum Christentum herausspürt. 

Es ist doch auffallend, daß sich etwa ein Josef Schmidlin in immerhin fundamentalen Werken 
nicht einmal die Frage nach dem Wesen des „Heidentums" stellt3. Auch Thomas Ohm 
bietet in einem grundlegenden und zusammenfassenden Werk nicht die wünschenswerte 
Klarheit'. Anderswo5 sagt er: ,,Das Wort Heidentum steht für alle polytheistischen, pan­
theistischen, theopanistischen und auch für die nichtjüdischen und nichtchristlichen mono­
theistischen Religionen. Das Gemeinsame dabei ist, daß die heidnischen Religionen aus 
den Völkern selbst, ihrem Blut und Geist entstanden sind und nicht von Gott stammen, 
daß sie Wege zu Gott und zum Göttlichen hin darstellen, die sich der Mensch selbst 
ausgesucht hat, während die Offenbarungsreligion ein Weg zu Gott ist, den Gott selbst 
gezeigt hat und zu gehen befähigt." Ähnlich formuliert es Karl Prümm8 : ,,Der heidnische 
Mensch sucht, im allgemeinen gesehen, bis gegen die Spätantike hin mehr aus eigener 
Kraft von unten nach oben zu Gott emporzusteigen; zum Christen aber neigt sich Gott 
herab, und der Christ weiß, daß auch ein Aufstieg zu Gott noch einmal Gabe Gottes ist." 
Was Ohm7 1956 sagte, müßte er heute anders formulieren, sonst hätte er von mancher 
Seite einen Sturm der Entrüstung zu gewärtigen: ,,Mit dem Wort ,Heidentum' bringen wir 
zum Ausdruck, daß in den heidnischen Religionen als solchen keine echte Offenbarung und 
Selbsterschließung Gottes vorliegt, daß sie keine Gott gezeigten und Gott gebahnten Wege 
zum Heile darstellen, daß ihnen allen Mängel und Fehler anhaften und daß die Heiden 
deswegen Gegenstand der Mission sind." Karl Rahner8 läßt alle diese Momente beiseite. 
Er umschreibt Heidentum oder Heiden einfach als „jene in Volkstümern geschichtlich 
verfaßten Menschen, die in ihrer völkischen und geschichtlich-kulturellen Verfaßtheit (als 
,,Völker") praktisch noch nicht vom Anspruch des Christentums geschichtlich erreicht sind 
oder sich ihm noch im Namen ihrer eigenen geschichtlichen Oberlieferung verschließen". 
Er greift den Ausdruck von den „heidnischen Religionen als solchen", den Ohm gebraucht, 
auf und bekräftigt, daß heidnische Religion als solche kein Heilsweg sei. Aber wo ver­
schließt sich der Inhalt einer heidnischen Religion gegen die wahre Religion so, daß diese 
Verschließung zur Religion „als solcher" wird7 Und wenn es zu einer Verschließung käme, 
ist damit gesagt, daß diese mala fide geschieht? Kann sie nicht auch bona fide geschehen, 
solange man wenigstens die volle Wahrheit nicht erkannt hat7 

Weil nun das menschliche Dasein, die „Condition humaine", allen Menschen in 
gleicher Weise eigen ist, muß angenommen werden, daß auch das „Heidentum" vom 
inneren Wesen des Menschen her in seiner äußeren Verflechtung mit der Welt allen 
Menschen droht, ständig droht, und in der persönlichen Entscheidung eines jeden 
Menschen für oder gegen den transzendenten Gott sündhafte Realität oder gnaden­
haft transzendiert wird. Die Unterschiede zwischen den „alten" und „neuen" Heiden­
tümem sind nicht kernhaft, wesensmäßig, sondern nur äußerlich bedingt. Sie ergeben 
sich aus der Stellung des Menschen zu der in der kulturellen Veränderung der Welt 
bewirkten Hominisation, innerhalb derer zahlreiche Stufen möglich und wirklich sind. 
Doch lassen sich altes und neues Heidentum mit Fug und Recht gerade von ihrer 
Stellungnahme zur Welt und damit auch zu Gott in etwa in ein Schema einschließen9• 

Im ,alten" Heidentum sehen wir jene Gott negierende, ihn entfernende, abschwächende, 
ihn 'manipulierende anthropozentrische Denkform vor uns, die sich in einen Kosmos ein­
gehüllt weiß, der zahllose innerweltliche Divinisierungen, Verabsolutierungen, Tabus in 

2 Franz Steinbacher, Kultur als Daseinsbewältigung, Bonn 1967, 45. 
a Einführung in die Missionswissenschaft, Münster i. W. 1925, 17; Katholische Missions-

lehre im Grundriß, Münster i. W. 1923, 34 f. 
'Machet zu Jüngern alle Völker, Freiburg i. Br. 1962, 146-151. 
5 In: König, W, ,,Heidentum". 
8 Die Religion des Hellenismus, in: König, H, 242. 
7 In: König, W, ,,Heidentum". 
8 „Heidentum", in: LTHK1, 5, 74-75. 
11 H. Maurier, Theologie des Heidentums, Köln 1967, 39 f.; ]. B. Metz, Die Zukunft des 

Glaubens in einer hominisierten Welt, in: Weltverständnis im Glauben, Mainz 1965, 45 ff. 

308 



sich tragt. eil ın diesem Kosmos ott nıe Banz göttlich, Ja, weil das nicht SINn
darf, darum ist auch die Weit nıe „weltlich”. ott darf nicht der bsolut transzendente
se1ın, wWeı das die anthropozentrische idololatrische Grundha  ng des Menschen 1m Heiden-
”  I nicht mehr zuließe. Dann Öönnte der Mensch namlı: nicht mehr Mittelpunkt der Weit
sein. Im „neuen“” Heidentum haben WIr die grundsätzlich gleiche idololatrische Anthropo-
zentrik VOr 5 Während das alte Heidentum ott durch Ausschluß der Transzendenz zZu
einem manipulierbaren eil der Welt macht und Seine Gottheit ahmlegen möchte, erreicht
das Nn Heidentum seın 1e1 durch Entnuminisierung der Welit Der Mensch bekommt
die Welt mehr un: mehr als SO den Griff, daher braucht ott oder überweltliche
Kräfte nicht mehr. Er hofft, WVC  < der Hominisierung der Welt den Sprung autono-
1 Uumanısmus und damit Zzu ıner endzeitlichen Selbsterlösung machen können. Eine
Haltung, die nicht weniger heidnisch ist als die erste, mi1t dem Unterschied, daß S1e den
transzendenten Schöpfergott der christlichen Offenbarung und darin die Menschwerdung
Gottes Eesus Christus ewu: blehnt. hJese ist die »Absolute Gipfelhöhe des Menschen,
ugleich aber auch er gottmenschliche Ort, der jede idololatrische Anthropozentrik des
Menschen entlarvt und zunichte macht. Wir werden 15 ım folgenden mehr mit der ersten
Form des Heidentums, mit dem „alten‘  44 Heidentum, befassen, das sich ‚  ıner Welt findet,
die weithin dem Zugriff des Menschen, seiner rationalen Entschlüsselung entzogen WAäT, e  ber
die Yr aber gerade ın diesem Heidentum absolute Herrschaft mit dem Ziele eigener Selbst-
verherrlichung, egoistischen Genusses anstrebt. Mit einem Heidentum So, dem Christus
noch nı  cht verkündet wurde. Immer ber muß klar bleiben, daß sich Heidentum auch bei
jenen findet, die den christlichen Namen ZWW tragen, von ihrem Heidentum jedoch nı  cht
abgerückt sind.
Heidentum kann daher ke: geographischer Begriff se1in, wenigstens icht seinem
Wesen nach Es ıst vielmehr eın persönlicher, auch sozialer, theologal gefüllter Be-
griff, der die selbstherrliche Stellung des Menschen zu Gott, ZUm Mitmenschen, ZUTr:
Welt beinhaltet. Eine solche Aussage kann aber dann berechtigt se1n, venn der
Mensch zugleich die Möglichkeit hat, sich SeINer Situation für den transzendenten
(C‚ott ZUu entscheiden. Der Ausgangspunkt dieser Entscheidung ist das menschliche
Dasein. Der ens fühlt S1! darin als eın Angewiesener!®, Dieses menschliche
Dasein, diese Angewiesenheit ist Beginn folgender Überlegungen: „Wenn In VEeI -

sucht, sich der reichen iteratur ber heidnische Religionen zurechtzufinden, bemerkt
Nan bald, laß das menschliche Dasein 1n seinen Aspekten als Leitfaden zZzu Ver-
ständnis der Tatsachen dienen kann.  &;
Diesen Ausgangspunkt vorausgesetzt, kann von der HI Schrift des en und
Neuen Bundes ausgehen, m zZzu verstehen, Heidentum ist. Das darüber 1er
Gebotene annn jedoch als e21n cehr kle:  ıner Ausschnitt der iel umfangreicheren
Materialien betrachtet werden, die sich ın der Schrift ZzUu dieser Frage finden Wir
WO. dann sehen, ob die Religionswissenschaft unNns die Aussagen der Ochrift
irgendwie bestätigt oder doch nahelegt, und wollen schließlich Zu einem ZU5S52A1111NeN-

facsenden Resultat Z.U kommen versuchen.
Wie schwierig die Situation heute diesbezüglich ist, ergibt csich der Frage, ob

dem Ja ann, Was e1ın Wissenschaftler1!! fordert, heute der katholi-
schen Theologie „dem heilsgeschichtlichen Sinn der Religionen Beachtung schenken“”
ist? „Daß die Religionen auf der Ebene der allgemeinen Heilsgeschichte die Wege der
Menschheit Zu Gott darstellen, daß atıch auf diesen Wegen das Heil erlan werden
kann, weil ©5 Gott gefallen hat, die eine Heilsgeschichte der pannung allgemeiner
und spezieller Heilsgeschichte ihrem eschatologischen Ziel entgegenzuführen!“”

Heidentum ın Genesis und Römerbriet
Die ersien Kapitel der Genests

Diese Kapitel bieten eıne kurz zusammengefaßte Theologie der Geschichte, die t-
lich V.( CGott her begonnen WIT!  d, gegen den der ens Seine Eigenherrlichkeit aufzu-

ultur als Daseinsbewältigung,
Schlette, Colloquium Salutis, Christen und Nichtchristen heute, öln 1965, 61 Dazu

auch Bernhard toeckle, Zur Theologie der Religionen, in : Mysterium Salutis, 2I 107°

309

sich trägt. Weil in diesem Kosmos Gott nie ganz göttlich, ja, weil er das nicht sein 
darf, darum ist auch die Welt nie ganz „weltlich". Gott darf nicht der absolut transzendente 
sein, weil das die anthropozentrische idololatrische Grundhaltung des Menschen im Heiden­
tum nicht mehr zuließe. Dann könnte der Mensch nämlich nicht mehr Mittelpunkt der Welt 
sein. Im „neuen" Heidentum haben wir die grundsätzlich gleiche idololatrische Anthropo­
zentrik vor uns. Während das alte Heidentum Gott durch Ausschluß der Transzendenz zu 
einem manipulierbaren Teil der Welt macht und so seine Gottheit lahmlegen möchte, erreicht 
das neue Heidentum sein Ziel durch Entnuminisierung der Welt. Der Mensch bekommt 
die Welt mehr und mehr als solche in den Griff, daher braucht er Gott oder überweltliche 
Kräfte nicht mehr. Er hofft, von der Hominisierung der Welt aus den Sprung zum autono­
men Humanismus und damit zu einer endzeitlichen Selbsterlösung machen zu können. Eine 
Haltung, die nicht weniger heidnisch ist als die erste, mit dem Unterschied, daß sie den 
transzendenten Schöpfergott der christlichen Offenbarung und darin die Menschwerdung 
Gottes in Jesus Christus bewußt ablehnt. Diese ist die absolute Gipfelhöhe des Menschen, 
zugleich aber auch jener gottmenschliche Ort, der jede idololatrische Anthropozentrik des 
Menschen entlarvt und zunichte macht. Wir werden uns im folgenden mehr mit der ersten 
Form des Heidentums, mit dem „alten" Heidentum, befassen, das sich in einer Welt findet, 
die weithin dem Zugriff des Menschen, seiner rationalen Entschlüsselung entzogen war, über 
die er aber gerade in diesem Heidentum absolute Herrschaft mit dem Ziele eigener Selbst­
verherrlichung, egoistischen Genusses anstrebt. Mit einem Heidentum also, dem Christus 
noch nicht verkündet wurde. Immer aber muß klar bleiben, daß sich Heidentum auch bei 
jenen findet, die den christlichen Namen zwar tragen, von ihrem Heidentum jedoch nicht 
abgerückt sind. 

Heidentum kann daher kein geographischer Begriff sein, wenigstens nicht seinem 
Wesen nach. Es ist vielmehr ein persönlicher, auch sozialer, theologal gefüllter Be­
griff, der die selbstherrliche Stellung des Menschen zu Gott, zum Mitmenschen, zur 
Welt beinhaltet. Eine solche Aussage kann aber nur dann berechtigt sein, wenn der 
Mensch zugleich die Möglichkeit hat, sich in seiner Situation für den transzendenten 
Gott zu entscheiden. Der Ausgangspunkt dieser Entscheidung ist das menschliche 
Dasein. Der Mensch fühlt sich darin als ein Angewiesener10• Dieses menschliche 
Dasein, diese Angewiesenheit ist Beginn folgender Oberlegungen: ,,Wenn man ver­
sucht, sich in der reichen Literatur über heidnische Religionen zurechtzufinden, bemerkt 
man bald, daß das menschliche Dasein in all seinen Aspekten als Leitfaden zum Ver­
ständnis der Tatsachen dienen kann." 
Diesen Ausgangspunkt vorausgesetzt, kann man von der Hl. Schrift des Alten und 
Neuen Bundes ausgehen, um zu verstehen, was Heidentum ist. Das darüber hier 
Gebotene kann jedoch nur als ein sehr kleiner Ausschnitt der viel umfangreicheren 
Materialien betrachtet werden, die sich in der HI. Schrift zu dieser Frage finden. Wir 
wollen dann sehen, ob die Religionswissenschaft uns die Aussagen der HI. Schrift 
irgendwie bestätigt oder doch nahelegt, und wollen schließlich zu einem zusammen­
fassenden Resultat zu kommen versuchen. 
Wie schwierig die Situation heute diesbezüglich ist, ergibt sich aus der Frage, ob man 
zu dem ja sagen kann, was ein Wissenschaftler11 fordert, daß heute von der katholi­
schen Theologie „dem heilsgeschichtlichen Sinn der Religionen Beachtung zu schenken" 
ist? ,,Daß die Religionen auf der Ebene der allgemeinen Heilsgeschichte die Wege der 
Menschheit zu Gott darstellen, daß auch auf diesen Wegen das Heil erlangt werden 
kann, weil es Gott gefallen hat, die eine Heilsgeschichte in der Spannung allgemeiner 
und spezieller Heilsgeschichte ihrem eschatologischen Ziel entgegenzuführen!" 

I. Heidentum in Genesis und Römerbrief 

1. Die 11 ersten Kapitel der Genesis 
Diese Kapitel bieten eine kurz zusammengefaßte Theologie der Geschichte, die wesent­
lich von Gott her begonnen wird, gegen den der Mensch seine Eigenherrlichkeit aufzu-

Jo Kultur als Daseinsbewältigung, a. a. 0. 65 + 68. 
u H. R. Sdtlette, Colloquium Salutis, Christen und Nichtchristen heute, Köln 1965, 61 f. Dazu 

auch Bernhard Stoeckle, Zur Theologie der Religionen, in: Mysterium Salutis, 2, 1071 f. 

309 



bauen trachtet. Dadurch sturzt 115 Verderben, 1n dem ott ihn aber nicht unter-
gehen läßt, sondern 1ın das die Heilslinie inmünden läßt, die m1t Abraham (12 ap
beginnt und die eın fortgesetztes verheißendes Hereinsprechen, Hereinrufen und Her-
einwirken Gottes 1n die Geschichte ist, das 1m Zusammenschluß aller Geschlechter der
Erde das Heil, Christus erfüllt wird!?. Die theologisch wichtige Aussage 1er
ist, daß Ott mit universaler Schöpfermacht und allbeherrschender Souveränität auf-
trıitt. Er ist der ewlge, transzendente Schöpfer VvVon allem. es steht in seinem Dienst.
WwWwar hat die Welt unmittelbar 1n den Dienst des Menschen gestellt, dieser aber
steht miıtsamt der Welt 1 Dienste Gottes1® Somit steht nicht der Mensch 1m ittel-
punkt des Universums, sondern ott.
Es <ibt kein Wort 1n den Kosmogonien anderer Völker, daß diesem ersten Wort der Bibel
VO:  ”3 der Schöpfung der Welt durch ott gleichkäme. Es bestehen wesentliche Unterschiede
zwischen dem biblischen und mythologischen Schöpfergott. In der Schöpfung durch das Wort
kommt die absolute Macht und Überlegenheit des Schöpfers über seine Schöpfung Zzu
Ausdruck. Die Schöpfung ist eın sinnvoll geplantes Werk des göttlichen Geistes. Der IN
Bericht ıst ine religiöse Wahrheitsaussage, die zeitlose Gültigkeit hatl4 Nimmt INa das
Universum mit dem Menschen, dem Abbild Gottes der Sopitze der Schöpfung, wird das
Wort des Paulus ungeheuer kraftvoll und fordernd zugleich: „Was nämlich unsichtbar ist

ihm, ist seıit Erschaffung der Welt den geschaffenen Dingen mit der Vernunft sehen,
nämlich seine ewige Kraft und Gottheit.” (Röm 1, 20) Die Schöpfung 1st Iso Gottes Werk
Ur als solches 1ne Offenbarung Vo  - ott. 5ie iıst das ungeschriebene Buch, 1n dem die
Menschen lesend ott erkennen vermögen. Diese Möglichkeit wurde den Menschen
durch die Sünde nicht g  mM  / wenngleich jede nicht geklärte Sünde die Erkenntnis Gottes
AuUS un 1n der Schöpfung erschwert. Wenn der Mensch pOSitiv ZuUur Welt als einer
Offenbarung Gottes steht, ebt 1ın ihr wıe 1n einem Paradies. Wenngleich die Sünde em
Menschen diese Möglichkeit nicht hat, wurde S1e ihm doch äußerst erschwert.
Wir stehen 1er VOT dem psychologisch ohl feinsten und prophetisch tiefsten Ab-
schnitt des A der uns Fernblicke durch die Jahrtausende der Menschheitsgeschichte
ermöglicht und zugleich Tiefblicke die etzten Wesenszusammenhänge des Men-
schentums 1n seiner Bezogenheit auf Gott, in sSeiner versuchten Irennung VO:  j Gott,
1n der Vergötzung des Menschen und dem adurch unbedingt notwendigen Ver-
such des Menschen, die Dinge eın für sich gebrauchen, und War mıit en olge-
Iungen Für letzte Menschennot und Menschenkrankheit15. Der ens:! 11 Herr der
Schöpfung se1in, aber icht S wıe Gott will, sondern wıe selbst 11 Er ; 11
die Schöpfung als ihr VO  j Gott gelöster un Gottesherrschaft und -macht usurpierender
Herr nach seinem eigenen Belieben gebrauchen. Das bedeutet, daß den Offenba-
rungscharakter der Welt, die ihm Von ott kündet, übersehen wird. Daher wird auch
die glänzenden Möglichkeiten, die ihm der Schöpfungsauftrag VO:  3 Anfang xab,
I11LUT sehr zögernd und immer 1n der Versuchung der Trennung VO:  »3 Gott gebrauchen.
Noch mehr: Er 11 sSeın WIe Gott! Das 1st die ungeheuerlichste Versuchung, die
eibt, die der ens aber Nn1e aus dem Auge verliert. Sie ist die Zusammenfassung
jeder anderen Versuchung und der Sünde. Der Mensch 1l sich die Gtelle Gottes
setzen, 11 ott gleich sSe1n Dafür aber muß ‚Ott ausschalten, wenigstens
versuchen, immer aufs NEeUeE und 1n ausend Weisen. Der ens:! afft Gottes unendliche
Liebe sich celbst abgöttisch nach, indem trachtet, sich auf Gottes TON setzen
Ein Versuch, der alles 1n der Schöpfung durcheinanderbringen IMUu Aus dieser Hoffart
des Geistes folgt die Begierlichkeit des Fleisches

1° Hellmuth Frey, Das Buch der Anfänge, Stuttgart 1950, div. loc.; Gerhard DOon Rad, Das
erste Buch Moses, enesis Kapitel 1—12, 9I Göttingen 1953, Die Beziehung des
Schöpfungsglaubens ZU Heils- un! Erwählungsglauben des

13 Paul de Haes, Die Schöpfung als Heilsmysterium, Mainz 1964, Kap
Heinisch, Das Buch Genesis, Bonn 1930, Hubert Junker, Das Zeugnis des Alten Testa-
mentes VO  »3 der Schöpfung, 1n : Erit:  '  r Leist, Seine ede geschah mir, München
1965, 281 ff
Frey, C

310

bauen trachtet. D adurch stürzt er ins Verderben, in dem Gott ihn aber nicht unter­
gehen läßt, sondern in das er die Heilslinie einmünden läßt, die mit Abraham (12. Kap.) 
beginnt und die ein fortgesetztes verheißendes Hereinsprechen, Hereinrufen und Her­
einwirken Gottes in die Geschichte ist, das im Zusammenschluß aller Geschlechter der 
Erde um das Heil, um Christus erfüllt wird12• Die theologisch wichtige Aussage hier 
ist, daß Gott mit universaler Schöpfermacht und allbeherrschender Souveränität auf­
tritt. Er ist der ewige, transzendente Schöpfer von allem. Alles steht in seinem Diens t. 
Zwar hat er die Welt unmittelbar in den Dienst des Menschen gestellt, dieser aber 
steht mitsamt der Welt im Dienste Gottes13• Somit steht nicht der Mensch im Mittel­
punkt des Universums, sondern Gott. 

Es gibt kein Wort in den Kosmogonien anderer Völker, daß diesem ersten Wort der Bibel 
von der Schöpfung der Welt durch Gott gleichkäme. Es bestehen wesentliche Unterschiede 
zwischen dem biblischen und mythologischen Schöpfergott. In der Schöpfung durch das Wort 
kommt die absolute Macht und Überlegenheit des Schöpfers über seine Schöpfung zum 
Ausdruck. Die Schöpfung ist ein sinnvoll geplantes Werk des göttlichen Geistes. Der ganze 
Bericht ist eine religiöse Wahrheitsaussage, die zeitlose Gültigkeit hat14• Nimmt man das 
Universum mit dem Menschen, dem Abbild Gottes an der Spitze der Schöpfung, wird das 
Wort des Paulus ungeheuer kraftvoll und fordernd zugleich: ,,Was nämlich unsichtbar ist 
an ihm, ist seit Erschaffung der Welt an den geschaffenen Dingen mit der Vernun.ft zu sehen, 
nämlich seine ewige Kraft und Gottheit." (Röm 1, 20) Die Schöpfung ist also Gottes Werk 
urL als solches eine Offenbarung von Gott. Sie ist das ungeschriebene Buch, in dem die 
Menschen lesend Gott zu erkennen vermögen. Diese Möglichkeit wurde den Menschen 
durch die Sünde nicht genommen, wenngleich jede nicht geklärte Sünde die Erkenntnis Gottes 
aus und in der Schöpfung erschwert. Wenn der Mensch positiv zur Welt als zu einer 
Offenbarung Gottes steht, lebt er in ihr wie in einem Paradies. Wenngleich die Sünde dem 
Menschen diese Möglichkeit nicht genommen hat, so wurde sie ihm doch äußerst erschwert. 

Wir stehen hier vor dem psychologisch wohl feinsten und prophetisch tiefs ten Ab­
schnitt des AT, der uns Fernblicke durch die Jahrtausende der Menschheitsgeschichte 
ermöglicht und zugleich Tiefblicke in die letzten Wesenszusammenhänge des M en­
schentums in seiner Bezogenheit auf Gott, in seiner versuchten Trennung von Gott, 
in der Vergötzung des Menschen und in dem dadurch unbedingt notwendigen Ver­
such des Menschen, die Dinge rein für sich zu gebrauchen, und zwar mit allen Folge­
rungen für letzte Menschennot und Menschenkrankheit15• Der Mensch will Herr der 
Schöpfung sein, aber nicht so, wie Gott es will, sondern wie er selbst es will : Er will 
die Schöpfung als ihr von Gott gelöster und Gottesherrschaft und -macht usurpierende r 
Herr nach seinem eigenen Belieben gebrauchen. Das bedeutet, daß er den Offenba­
rungscharakter der Welt, die ihm von Gott kündet, übersehen wird. Daher wird er auch 
die glänzenden Möglichkeiten, die ihm der Schöpfungsauftrag von Anfang an gab, 
nur sehr zögernd und immer in der Versuchung der Trennung von Gott gebrauchen. 
Noch mehr: Er will sein wie Gott! Das ist die ungeheuerlichste Versuchung, die es 
gibt, die der Mensch aber nie aus dem Auge verliert. Sie ist die Zusammenfassung 
jeder anderen Versuchung und der Sünde. Der Mensch will sich an die Stelle Gottes 
setzen, er will Gott gleich sein. Dafür aber muß er Gott ausschalten, es wenigstens 
versuchen, immer aufs n eue und in tausend Weisen. Der Mensch äfft Gottes unendliche 
Liebe zu sich selbst abgöttisch nach, indem er trachtet, sich auf Gottes Thron zu setzen. 
Ein Versuch, der alles in der Schöpfung durcheinanderbringen muß. Aus dieser Hoffart 
des Geistes folgt die Begierlichkeit des Fleisches. 

12 Hellmuth Frey, Das Buch der Anfänge, Stuttgart 1950, div. loc.; Ger1iard von Rad, Das 
erste Buch Moses, Genesis Kapitel 1-12, 9, Göttingen 1953, 34: Die Beziehung des 
Schöpfungsglaubens zum Heils- und Erwählungsglauben des AT. 

13 Paul de Haes, Die Schöpfung als Heilsmysterium, Mainz 1964, 3. Kap. 
14 Heinisdi, Das Buch Genesis, Bonn 1930, 96; Hubert Junker, Das Zeugnis des Alten Testa­

mentes von der Schöpfung, in: Fritz Leist, Seine Rede geschah zu mir, München 
1965, 281 ff. 

15 Frey, a. a. 0., 42. 

310 



Die 25 der Religionen zeig! den ständig erneuerten Versuch, den Bereich
menschlicher Leidenschaft divinisieren, ih: SOg«al durch religiöse Weihe &s  ber ceine Unor
NN erheben, ohne diese selbst Zu .  an  dern, oder doch mıit ihm 7Ziele erreichen, die,
wıe die Fortpflanzung der Menschen, ın sich selbst als Ööchstes Ziel, als Erfüllung des Seh-
S nach Ewigkeit betrachtet werden. Die Schöpfung sollte Mittel der Gotteserkenntnis
werden. Indem der Mensch ihr idololatris: verfällt, wird S1e voll VC jenen Geistern und
Dämonen, die des Menschen rust S1@e hineinprojiziert werden. Der Mensch deutet
die Kräfte der Natıur nach der Zerrissenheit se1nes eigenen VWesens. Er trachtet, die von ihm
selbst projizierten Geister und Dämonen durch eın klug EersunneNne>s System Zauber,
Magie, Wahrsagerei, Traumdeutung beherrschen. gibt keine heidnische Religions-
stufe, auf der ese Dinge -  “ vorkämen, selbst sich wIıie bei den Primitiven recht
hohe und reine Gottesvorstellungen finden. Der Mensch ist Sklave seiner selbst geworden.
Da das nıicht zugibt, macht er Dämonen, Geister, Ahnen u57  w  W  Y. verantwortlich. Sie sind ıne
getreue vergrößerte ople seines eigenen zerrissenen Seelenlebens
E:  1Ne ogische Konsequenz dieser menschlichen Vertallenheit ist der Brudermord. Der
ermensch ist nich  er e1ine Erfindung Nietzsches. Wenn der eine ermensch ist,
warum dann icht auch der andere? Die Haupttriebe des enschen werden durch die
Sünde allerdings icht abgeschnitten. Er sich weiter VvVon der Erde ernähren,
aber c1@ tragt ihm Dornen und Disteln. ıner WITC:!  d dem andern 1e Nahrung nicht
gönnen. Die einen werden PTasseN, die andern hungern. Auch WIT“ der Mensch der
Zeugung. Lebens icht gehemmt, aber Leidenschaft und Niedergang brechen ın
einen Bereich ein, der berufen Warl, das nadenleben weiterzugeben und die Menschen
immer  B aufs ] die höchste Liebe, die Gott ihnen geschenkt, rileben lassen!®.
Der Mensch Gott noch ZUu erkennen, aber Je tiefer clie Schuldverstrickung,
SO schwächer cClie Gotteserkenntnis, um—m näherliegender die Versuchung, sich einen
ur  s seine persö:  e Letztentscheidung bequemeren Ausweg zu suchen, auf dem
dann icht mehr muß ich habe gesündigt, sondern: die Schlange hat mich VeTl-
Aührt diese Schlange Maya heißt oder Schicksal, oder eın D.  amon ıst ob
sich auf das Kollektiv des Clans oder den Gemeinnutz des Volksganzen beruft Das
ein! liegt all dem zugrunde Man auf eden von der niederschmetternden
Erkenntnis frei eiben, Inan VOT Gott eın elender Günder ist, der Gtrafe verdient
hat. Das Atman, das göttliche Selbst muß erhaben sSemıin über das Maya, die Ilusion,
die wirkliche Welt das sind doch ohl meisterhafte Versuche, ohne Gott mıit der
rage der Schuld fertig ZUu werden. Dem entspr:  en die tausend Versuche der GSelbst-
erlösung, die primitivsten reıin außerlich mechanischen Reinigungsritus bis ZUXC
erhabensten Versenkungsmys gehen, der Erkenntnis, Wissen, Verstehen den
Menschen erlösen können, wIıe ©5 Buddhismus und Hinduismus der Fall ist.
ennO0| betätigen sich die Menschen alc große Kulturschöpfer. ber gerade die Episode
des Turmbaues VvVon Babel zeigt, WIe GCIEe sich idololatrischer Verfallenheit und Ver-
messenheit überschlagen
Dieses düstere Bild berechtigt indessen nicht dazu, anzunehmen, alle enschen Vel-

worten S1N!  d. Fs eibt einige, die auf Gott h!  Oren.  .. Sie deuten die Zeichen der Natur rich-
tig. Gie erkennen Gott als den Herrn dieser Na  g und der enschen ihr ant7

Die Texte (der Apostelgeschichte und) des Römerbriefes
a} Die Gehalte S den positiven Möglichkeiten des Menschen diesen Texten ent-
sprechen den Versen der CGenesis VoOTr dem Gündenfall Da Paulus sich
Reden VOT Heiden icht auf den Alten Bund berufen ann, bezieht sich auf die
M6ö  el der Gotteserkenntnis der Heiden der Schöpfung, S50 spricht der
Rede Z yS Äpg 14, 15—17) und ın der Rede auf dem Areopag von dem Gott,
„der geschaffen hat den Himmel und die Erde und das Meer und alles, W  Jas ihnen
ist‘  E Es ist jener Gott, der ‚si icht unbezeugt gelassen hat dadurch, Wohl-

lerre Grelot, Mannn und Trau nach der Heiligen Schrift, Mainz 1964
17 Jean Danielou, Die heiligen Heiden des en Jestamentes, Stuttgart 1955; ders., Vom

rsprung bis Babel, Franktfurt d. 1965; d DON Rad, a d 104—107.

311

Die Geschichte der Religionen zeigt den ständig erneuerten Versuch, den gesamten Bereich 
menschlicher Leidenschaft zu divinisieren, ihn sogar durch religiöse Weihe über seine Unord­
nung zu erheben, ohne diese selbst zu ändern, oder doch mit ihm Ziele zu erreichen, die, 
wie die Fortpflanzung der Menschen, in sich selbst als höchstes Ziel, als Erfüllung des Seh­
nens nach Ewigkeit betrachtet werden. Die Schöpfung sollte Mittel der Gotteserkenntnis 
werden. Indem der Mensch ihr idololatrisch verfällt, wird sie voll von jenen Geistern und 
Dämonen, die aus des Menschen Brust in sie hineinprojiziert werden. Der Mensch deutet 
die Kräfte der Natur nach der Zerrissenheit seines eigenen Wesens. Er trachtet, die von ihm 
selbst projizierten Geister und Dämonen durch ein klug ersonnenes System aus Zauber, 
Magie, Wahrsagerei, Traumdeutung usw. zu beherrschen. Es gibt keine heidnische Religions­
stufe, auf der diese Dinge nicht vorkämen, selbst wenn sich wie bei den Primitiven recht 
hohe und reine Gottesvorstellungen finden. Der Mensch ist Sklave seiner selbst geworden. 
Da er das nicht zugibt, macht er Dämonen, Geister, Ahnen usw. verantwortlich. Sie sind eine 
getreue vergrößerte Kopie seines eigenen zerrissenen Seelenlebens. 

Eine logische Konsequenz dieser menschlichen Verfallenheit ist der Brudermord. Der 
Übermensch ist nicht eine Erfindung Nietzsches. Wenn der eine Übermensch ist, 
warum dann nicht auch der andere? Die Haupttriebe des Menschen werden durch die 
Sünde allerdings nicht abgeschnitten. Er kann sich weiter von der Erde ernähren, 
aber sie trägt ihm Domen und Disteln. Einer wird dem andern die Nahrung nicht 
gönnen. Die einen werden prassen, die andern hungern. Auch wird der Mensch in der 
Zeugung neuen Lebens nicht gehemmt, aber Leidenschaft und Niedergang brechen in 
einen Bereich ein, der berufen war, das Gnadenleben weiterzugeben und die Menschen 
immer aufs neue die höchste Liebe, die Gott ihnen geschenkt, erleben zu lassen16• 

Der Mensch vermag Gott noch zu erkennen, aber je tiefer die Schuldverstrickung, um 
so schwächer die Gotteserkenntnis, um so näherliegender die Versuchung, sich einen 
für seine persönliche Letztentscheidung bequemeren Ausweg zu suchen, auf dem er 
dann nicht mehr sagen muß: ich habe gesündigt, sondern: die Schlange hat mich ver­
führt. Ob diese Schlange nun Maya heißt oder Schicksal, oder ein Dämon ist; ob man 
sich auf das Kollektiv des Clans oder den Gemeinnutz des Volksganzen beruft: Das 
eine liegt all dem zugrunde: Man will auf jeden Fall von der niederschmetternden 
Erkenntnis &ei bleiben, daß man vor Gott ein elender Sünder ist, der Strafe verdient 
hat. Das Atman, das göttliche Selbst muß erhaben sein über das Maya, die lliusion, 
die wirkliche Welt. All das sind doch wohl meisterhafte Versuche, ohne Gott mit der 
Frage der Schuld fertig zu werden. Dem entsprechen die tausend Versuche der Selbst­
erlösung, die vom primitivsten rein äußerlich mechanischen Reinigungsritus bis zur 
erhabensten Versenkungsmystik gehen, in der Erkenntnis, Wissen, Verstehen den 
Menschen erlösen können, wie es im Buddhismus und Hinduismus der Fall ist. 
Dennoch betätigen sich die Menschen als große Kulturschöpfer. Aber gerade die Episode 
des Turmbaues von Babel zeigt, wie sie sich in idololatrischer Verfallenheit und Ver­
messenheit übersdtlagen. 
Dieses düstere Bild berechtigt indessen nicht dazu, anzunehmen, daß alle Menschen ver­
worfen sind. Es gibt einige, die auf Gott hören. Sie deuten die Zeichen der Natur rich­
tig. Sie erkennen Gott als den Herrn dieser Natur und der Menschen in ihr an17• 

2. Die Texte (der Apostelgeschichte und) des Römerbriefes 
a) Die Gehalte von den positiven Möglichkeiten des Menschen in diesen Texten ent­
sprechen den ersten Versen der Genesis vor dem Sündenfall. Da Paulus sich in seinen 
Reden vor Heiden nicht auf den Alten Bund berufen kann, bezieht er sich auf die 
Möglichkeit der Gotteserkenntnis der Heiden in der Schöpfung. So spricht er in der 
Rede zu Lystra (Apg 14, 15-17) und in der Rede auf dem Areopag von dem Gott, 
11der geschaffen hat den Himmel· und die Erde und das Meer und alles, was in ihnen 
ist". Es ist jener Gott, der „sich nicht unbezeugt gelassen hat dadurch, daß er Wohl-

18 Pierre Grelot, Mann und Frau nach der Heiligen Schrift, Mainz 1964. 
17 Jean Danielou, Die heiligen Heiden des Alten Testamentes, Stuttgart 1955; ders., Vom 

Ursprung bis Babel, Frankfurt a. M. 1965; s. a. von Rad, a. a. 0. 104-107. 

311 



spendete VvVoaom Himmel her, den egen cchenkte und are Zeiten und mıit
Nahrung und Frohsinn Ier Herz erFfüllte“ Gott, „der die Welt gemacht hat und alles,
wWas darin ıst, CI, der err des Himmels und der Erde‘ „Der allem en und dem
gibt und les andere.“ Der Römerbrief geht noch weıter- „Ist doch das Erkennbare
8! Gott offenkundig unter Ihnen (den Heiden); denn Gott hat ihnen geoffenbart.“
Das Unsichtbare Gott „Ast ceit Erschaffung der Welt den geschaffenen Dingen
miıt der Vernunft zZ.Uu sehen, nämlich seine ewige Kraft und Gottheit“ Apg 17, 22—31;
Köm 1, Die Heiden können Gott jedoch icht Al der Natıur erkennen: S1€e
W1s5sen auch, des Gesetzes ist, da dieses hre Herzen eingeschrieben ist. Sie
vermögen also Ta der Gotteserkenntnis und kraft e1nes In ihre Herzen eingeschrie-
benen sittlichen (Gesetzes motiviert ittlich handeln
Somit ist nach der jeder Mensch In der Lage, auch nach dem Sünden-
£.1] Gott als den Schöpfer der Welt, der Dinge, erkennen, und zZz.\  v  V  Jart mıiıt
Hilfe der geschaffenen Welt, die eine Offenbarung Gottes 1  st1l8. Die Dogmatik kleidet
diese Wahrheiten In den Glaubenssatz: „Der Mensch auch 1m Zustand der
gefallenen Natur mıit Gottes ılfe religiöse (und moralische) Wahrheiten der tür-
lichen Ordnung zl erkennen!?.‘ Gott kann also mıit ilfe des natürlichen Lichtes der
Vernunft auf dem Wege über die sichtbaren Schöpfungswerke Wwı1ıe die Ursache US der
Wirkung nachgewiesen werden?®. AÄAhnliches gilt vVvVom Gewissen: Das Naturgesetz ist
auch den Heiden eingeschrieben, ıst Offenbarung des Schöpfers, und macht daher
auch die Heiden unentschuldbar für 1}  .  hre Sünden. Kraft des CGewissens ist jeder ens!
des Tufes Gottes fähig und das Nein der Cünde VOT Gott verantwortlich?!.

Die Aussagen des Paulus ‘ber die idololatrische Verwirrung des enschen
Der stärkste Text nnerhalb V. om  - der das Wesen des Heidentums als
Verkehrung der rechten Ordnung überaus reffend charakterisiert, ist 1, 612e „ VEI-
ehrten anbetend die Schöpfung S Gtelle des Schöpfers‘” le anderen Texte dort illu-
strieren diese Grundaussage, G1e beleuchten das Wesen des Heidentums als Schöp-
fungsbezogenheit mut dem Menschen imM Mittelpunkt Gott ist darin höchstens eine
dienende Randfigur. Der ensch kann aber IuUrT dann wieder ZUu Gott kommen, wen

A{ seıiner „Condition Uumaıne  ‚A4 Gott unterwirft und von seiner Ich-Bezogenheit
frei wird. Wenn er das icht tut, nicht will, ommt religiösen und daher auch
moralischen Verirrungen der Menschen, clie Paulus mıt schmerzhafter Klarheit offen-
undig macht Doch bleibt 25 icht bei moralischen Fehlhaltungen der enschen Ihre
Versager wirken sich auch kulturellen Bereich aus, Die Menschen ‚wurden
eite]l ihren Gedanken, und verfinstert wurde ihr unverständiges Herz  I4 (Köm 1, 21)
Darum überließ Gott 61@ der Unlauterkeit. Widernatürliche nzucht vVon Frauen und
Männern ist Folge des Götzendienstes: „Und wıe 61€e die Frkenntnis Gottes verwarfen,
überließ 61e Gott ihrer verwertflichen Gesinnung, SO G1e taten, 1  rV  Vas icht der
T  ung ist. S5ie wurden erfüllt mıt jeglicher Frevelhaftigkeit, chlechtigkeit (Un-
zucht), Habsucht, Bosheit, voll Neid, Mord, Zank, Arglist, Hinterhältigkeit” (Röm 1,

Damit rundet sich das Bild heidnischer Verkehrung in seiner Auswirkung auf
alle Bereiche des geschaffenen Lebens ab
Bleibt zZzU bemerken, wWe Art VO!  » Offenbarung WITr der Schöpfung VOor [195 en.
icht die Uroffenbarung, auch nicht eıne positiv jüdisch-christliche Offenbarung, sSon
dern die „Tatoffenbarung“ der Schöpfung

Ferdinand Hahn, Das Verständnis der Mission ım Neuen Testament, Neukirchen-Vluyn
1965, 836, Nota 4; Ulrich Wilckens, Die Missionsreden der Apostelgeschichte, eukırcnen-
Vlu 1961, div. loc.

1% Die am»p, Dogmatik, IH, (ed Desclee,
Diekamp, Dogmatik, L, 115; c£. 2 M 7,
Häring, Das esetz Christi? (1963), L, 30. 276
Johann Riedl, DHas Heil der Heiden nach R 2, 14—16. Mödling Wien 1 186

27172

taten spendete vom Himmel her, den Regen schenkte und fruchtbare Zeiten und mit 
Nahrung und Frohsinn euer Herz erfüllte". Gott, ,,der die Welt gemacht hat und alles, 
was darin ist, er, der Herr des Himmels und der Erde". ,,Der allem Leben und Odem 
gibt und alles andere." Der Römerbrief geht noch weiter: ,,Ist doch das Erkennbare 
an Gott offenkundig unter ihnen (den Heiden); denn Gott hat es ihnen geoffenbart." 
Das Unsichtbare an Gott „ist seit Erschaffung der Welt an den geschaffenen Dingen 
mit der Vernunft zu sehen, nämlich seine ewige Kraft und Gottheit" (Apg 17, 22-31; 
Röm 1, 19 ff.). Die Heiden können Gott jedoch nicht nur aus der Natur erkennen; sie 
wissen auch, was des Gesetzes ist, da dieses in ihre Herzen eingeschrieben ist. Sie 
vermögen also kraft der Gotteserkenntnis und kraft eines in ihre Herzen eingeschrie­
benen sittlichen Gesetzes motiviert sittlich zu handeln. 
Somit ist nach der HI. Schrift jeder Mensch in der Lage, auch nach dem Sünden­
fall Gott als den Schöpfer der ganzen Welt, der Dinge, zu erkennen, und zwar mit 
Hilfe der geschaffenen Welt, die eine Offenbarung Gottes ist18• Die Dogmatik kleidet 
diese Wahrheiten in den Glaubenssatz: ,,Der Mensch vermag auch im Zustand der 
gefallenen Natur mit Gottes Hilfe religiöse (und moralische) Wahrheiten der natür­
lichen Ordnung zu erkennen19.'' Gott kann also mit Hilfe des natürlichen Lichtes der 
Vernunft auf dem Wege über die sichtbaren Schöpfungswerke wie die Ursache aus der 
Wirkung nachgewiesen werden20• Ähnliches gilt vom Gewissen: Das Naturgesetz ist 
auch den Heiden eingeschrieben, es ist Offenbarung des• Schöpfers, und macht daher 
auch die Heiden unentschuldbar für ihre Sünden. Kraft des Gewissens ist jeder Mensch 
des Anrufes Gottes fähig und für das Nein in der Sünde vor Gott verantwortlich21 • 

b) Die Aussagen des Paulus über die idololatrische Verwirrung des Menschen. 
Der stärkste Text innerhalb von Röm 1,18-32, der das Wesen des Heidentums als 
Verkehrung der rechten Ordnung überaus treffend charakterisiert, ist 1, 25: sie „ver­
ehrten anbetend die Schöpfung an Stelle des Schöpfers". Alle anderen Texte dort illu­
strieren diese Grundaussage, sie beleuchten das Wesen des Heidentums als Schöp­
fungsbezogenheit mit dem Menschen im Mittelpunkt. Gott ist darin höchstens eine 
dienende Randfigur. Der Mensch kann aber nur dann wieder zu Gott kommen, wenn 
er sich in seiner „Condition humaine11 Gott unterwirft und von seiner Ich-Bezogenheit 
frei wird. Wenn er das nicht tut, nicht will, kommt es zu religiösen und daher auch 
moralischen Verirrungen der Menschen, die Paulus mit schmerzhafter Klarheit offen­
kundig macht. Doch bleibt es nicht bei moralischen Fehlhaltungen der Menschen. Ihre 
Versager wirken sich auch im kulturellen Bereich aus. Die Menschen „wurden 
eitel in ihren Gedanken, und verfinstert wurde ihr unverständiges Herz11 (Röm 1, 21). 
Darum überließ Gott sie der Unlauterkeit. Widernatürliche Unzucht von Frauen und 
Männern ist Folge des Götzendienstes: ,,Und wie sie die Erkenntnis Gottes verwarfen, 
überließ sie Gott ihrer verwerflichen Gesinnung, so daß sie taten, was nicht in der 
Ordnung ist. Sie wurden erfüllt mit jeglicher Frevelhaftigkeit, Schlechtigkeit (Un­
zucht), Habsucht, Bosheit, voll Neid, Mord, Zank, Arglist, Hinterhältigkeit" (Röm 1, 
28-29). Damit rundet sich das Bild heidnischer Verkehrung in seiner Auswirkung auf 
alle Bereiche des geschaffenen Lebens ab. 
Bleibt zu bemerken, welche Art von Offenbarung wir in der Schöpfung vor uns haben. 
Nicht die Uroffenbarung, auch nicht eine positiv jüdisch-christliche Offenbarung, son­
dern die „Tatoffenbarung" der Schöpfung selbst22• 

18 Ferdinand Hahn, Das Verständnis der Mission im Neuen Testament, Neukirchen-Vluyn 
1965, 86, Nota 4; Ulrich Wilckens, Die Missionsreden der Apostelgeschichte, Neukirchen­
Vluyn 1961, div. loc. 

19 Diekamp, Dogmatik, III, 26 (ed. Desclee, 1935). 
20 Diekamp, Dogmatik, 1,115; cf. 2 Makk 7, 28. 
21 Häring, Das Gesetz Christi7 (1963), 1, 36.180. 276. 
22 Johann Riedl, Das Heil der Heiden nach R 2, 14-16. 26. 27. (Mödling b. Wien 1965), 186. 

312 



Religionswissenschaftliche arallelen de: Aussagen der Heiligen
a) 7 weifellos können die Schöpfungsmythen der einzelnen Völker ber deren Stellung
ZU Gott oder Z£U einem höchsten Wesen Auskunft geben. Das besagt allerdings nicht,

die sonstigen Aussagen der etrefenden eligion, selbst wWe sich einzel-
nen um eine sehr reine Auffassung V{ der Schöpfung handelt, amit konform sein
müssen“*®. Es 61 daran erinnert, daß die theologische Kraft der Genesis-Aussage von
einer kosmogonischen Mythe übertroffen wird. Trotzdem darf festgestellt werden,

„der Glaube a eın  H Höchstes Wesen ıne durchgängige Gtruktur“ icht bei
den primiıtiven ern 15  c Bei ihnen ı1st die Religion des Himmels-Gottes g}  1€e€ wirk-
SAINe Mitte und die ursprüngliche Gestalt dieser Kulturen s Man könnte also SageN:
„Zwischen dem Glauben der Primitiven und der christlichen Lehre besteht eine Ver-
wandtschaft28 * Damit hätten WITr einen wichtigen Ausgangspunkt, der Parallelen zZzu
biblischen Gott der Anfänge mehr als ıner nsicht aufweist. Diese Parallele ıst
erdings verschieden deutlich und stark.

Je wenıger dieses Höchste Wesen durch intermediäre Wesen und unreligiöse Prak-
tiken verdunkelt wird, SO staärker sind die Parallelen, wıe sich aus vielerlei ythen
nachweisen äßt Um ıntensıver 1st daher auch der cas tägliche en bestimmende
Einfluß des Höchsten Wesens. Doch gibt eben e1ne Banz! Reihe von Verdunkelun-
SCH, WIe sie auch der Schrift nich  e unbekannt sind.

Als zZennen WIT den De:smus: Gott entfernt sich ALl irgendeinem Grund, IMel-
des Ungehorsams der Menschen, der verschiedene Ursachen en kann,

von der Erde, von den Menschen. Wir sprechen V „Deus otiosus”. Gott kümmert
csich icht mehr E die Menschen, und diese ziehen daraus die Konsequenz. Für den
täglichen Gebrauch wenden 611e sich Zwischenwesen, die von Gott celbst
rschaffen seın können, mehr verzweifelten Fällen wenden S1e sich z Gott,
dann nämlich, wenı] alle anderen Möglichkeiten versagen“?.
Vielleicht dartf 1an den e1smus tiefenpsychologisch SO deuten Der eismus ist nicht erst
eine Erfindung der Aufklärung, sondern eine mıit der en Selbstherrlichkeit Anes
jeden Menschen ständig gegebene Gefahr Man kann ott icht 53 der Welt schaffen,
al will aber nicht miıtten im selbstherrlichen Iun haben Man will sich cht die
Karten schauen lassen. Darum Ianı „Gott hätte V]|  el ZUu T sich alle
NSere Günden kümmern wollte  .  4‘ ott hat sich darum ine fterne Welt zurückgezogen.
Der zivilisierte Autklärer „Natürlich gibt einen Gott, aber er kümmert sich icht
mehr die Welt, nachdem S1€e einmal abzulaufen begonnen at,  + Man spricht ott alle
lebendige Einwirkung auf Natur und es: ab‘ Das ıst entscheidend Es ist  ® dem
Menschen gelungen, sophistischer Wahrnehmung der Erhabenheit Ottes ott angebli

der Nichtigkeit des menschlichen Alltags herauszuhalten. Der Mensch formuliert jedo:
d ab  $ icht ıst, der Gott ausschaltet, sondern Gott, der sich celbst 771e 50

hat der ens! Ruhe VOrTr Gott, kannn selbstherrtli: schalten und walten und ıst keinem
Gott mehr verantwortlich?®. Man kann 1er das Wort vVoaon Carl (sustaD Jung anwenden,

Joseph Götz, Die Religionen der vorgeschichtlichen und primitiven Völker, Aschaffen-
burg 1960,
Voan der Leeuw, ARW, 1931, 106. Dieser Wissenschaftler ist allerdings ın dieser Stelle
der einung, handele sich e1 um „Deismus‘““ ebd 94) Die Stellungnahme dazu bei
Götz, 74—75,
Götz, 62; Eliade: Die Religionen und das Heilige, Salzburg 1954,
eb  «M (Götz)
( Ötz, , 63} Eliade, d 71.
Bertholet, Wörterbuch der Religionen, gar‘ 1962, ‚„Deismus“”.

2 Carl ( ustav Jung, „Sobald e1n ‚ott aufhört, ein überwältigender Faktor ZUu sein, wird
eın bloßer Name. Se;  1in Wesentliches ıst tof, und SCeINe acht ist 4‘ (Zur Psychologie
westlicher un Ööstlicher Religion, Zürich-Stuttgart 1963, 88.) Eine gute Stellungnahme
Bedeutung ungs ın Rudin; Psychotherapie und Religion, ÖOlten Freiburgzg
1ın Breisgau 1964, passım. Die auf 192 dargelegten Ideen von der eurose durch Ver-
absolutierung relativer erte Caruso) scheinen eın fruchtbarer Ansatzpunkt der Deutung
des Heidentums als idololatrische Verfallenheit des Menschen die Geschöpfe seın
können.

313

II. Religionswissensdtaftlidte Parallelen zu den Aussagm der Heiligen Sduift 

a) Zweifellos können die Schöpfungsmythen der einzelnen Völker über deren Stellung 
zu Gott oder zu einem höchsten Wesen Auskunft geben. Das besagt allerdings nicht, 
daß die sonstigen Aussagen der betreffenden Religion, selbst wenn es sich im einzel­
nen um eine sehr reine Auffassung von der Schöpfung handelt, damit konform sein 
müssen23. Es sei daran erinnert, daß die theologische Kraft der Genesis-Aussage von 
keiner kosmogonischen Mythe übertroffen wird. Trotzdem darf festgestellt werden, 
daß „der Glaube an ein Höchstes Wesen eine durchgängige Struktur" nicht nur bei 
den primitiven Völkern ist24. Bei ihnen ist die Religion des Himmels-Gottes „die wirk­
same Mitte und die ursprüngliche Gestalt dieser Kulturen"25. Man könnte also sagen: 
,,Zwischen dem Glauben der Primitiven und der christlichen Lehre besteht eine Ver­
wandtschaft26.'' Damit hätten wir einen wichtigen Ausgangspunkt, der Parallelen zum 
biblischen Gott der Anfänge in mehr als einer Hinsicht aufweist. Diese Parallele ist 
allerdings verschieden deutlich und stark. 
b) Je weniger dieses Höchste Wesen durch intermediäre Wesen und unreligiöse Prak­
tiken verdunkelt wird, um so stärker sind die Parallelen, wie sich aus vielerlei Mythen 
nachweisen läßt. Um so intensiver ist daher auch der das tägliche Leben bestimmende 
Einfluß des Höchsten Wesens. Doch gibt es eben eine ganze Reihe von Verdunkelun­
gen, wie sie auch der HI. Schrift nicht unbekannt sind. 
1. Als erste nennen wir den Deismus: Gott entfernt sich aus irgendeinem Grund, mei­
stens wegen des Ungehorsams der Menschen, der verschiedene Ursachen haben kann, 
von der Erde, von den Menschen. Wir sprechen vom „Deus otiosus". Gott kümmert 
sich nicht mehr um die Menschen, und diese ziehen daraus die Konsequenz. Für den 
täglichen Gebrauch wenden sie sich an Zwischenwesen, die sogar von Gott selbst 
erschaffen sein können, nur mehr in verzweifelten Fällen wenden sie sich an Gott, 
dann nämlich, wenn alle anderen Möglichkeiten versagen27• 

Vielleicht darf man den Deismus tiefenpsychologisch so deuten: Der Deismus ist nicht erst 
eine Erfindung der Aufklärung, sondern eine mit der sündhaften Selbstherrlichkeit eines 
jeden Menschen ständig gegebene Gefahr: Man kann Gott nicht aus der Welt schaffen, 
man will ihn aber nicht mitten im selbstherrlichen Tun haben. Man will sich nicht in die 
Karten schauen lassen. Darum sagt man: ,,Gott hätte viel zu tun, wenn er sich um alle 
unsere Sünden kümmern wollte." Gott hat sich darum in eine ferne Welt zurückgezogen. 
Der zivilisierte Aufklärer sagt: ,,Natürlich gibt es einen Gott, aber er kümmert sich nicht 
mehr um die Welt, nachdem sie einmal abzulaufen begonnen hat.'' Man spricht Gott alle 
lebendige Einwirkung auf Natur und Geschichte ab28• Das ist entscheidend. Es ist dem 
Menschen gelungen, in sophistischer Wahrnehmung der Erhabenheit Gottes Gott angeblich 
aus der Nichtigkeit des menschlichen Alltags herauszuhalten. Der Mensch formuliert jedoch 
so, daß nicht er es ist, der Gott ausschaltet, sondern Gott, der sich selbst zurückzieht. So 
hat der Mensch Ruhe vor Gott, er kann selbstherrlich schalten und walten und ist keinem 
Gott mehr verantwortlich29• Man kann hier das Wort von Carl Gustav Jung anwenden, 

23 Joseph Götz, Die Religionen der vorgeschichtlichen und primitiven Völker, Aschaffen­
burg 1960, 70. 

24 Van der Leeuw, ARW, 1931, 106. Dieser Wissenschaftler ist allerdings an dieser Stelle 
der Meinung, es handele sich dabei um „Deismus" (ebd. 94). Die Stellungnahme dazu bei 
Götz, a. a. 0. 74-75. 

25 Götz, a. a. 0. 62; s. a. 'i.liade: Die Religionen und das Heilige, Salzburg 19S4, 61. 
H ebd. (Götz) 76. 
27 Götz, a. a. 0. 63; 'i.liade, a. a. 0. 71. 
28 Bertholet, Wörterbuch der Religionen, Stuttgart 1962, ,,Deismus". 
29 Carl Gustav Jung, ,,Sobald ein Gott aufhört, ein überwältigender Faktor zu sein, wird er 

ein bloßer Name. Sein Wesentliches ist tot, und seine Macht ist dahin." (Zur Psychologie 
westlicher und östlicher Religion, Zürich-Stuttgart 1963, 88.) Eine gute Stellungnahme zur 
Bedeutung C. G. Jungs in Josef Rudin; Psychotherapie und Religion, 0lten u. Freiburg 
in Breisgau 1964, passim. Die auf S. 192 dargelegten Ideen von der Neurose durch Ver­
absolutierung relativer Werte (Caruso) scheinen ein fruchtbarer Ansatzpunkt der Deutung 
des Heidentums als idololatrische Verfallenheit des Menschen an die Geschöpfe sein zu 
können. 

313 



das ZwWal nicht ganz auf den Zusammenhang paßt, WOorin aber das letzte iel des deistischen
Strebens des Menschen angepeilt erscheint: „Der Platz der Gottheit scheint durch die (Ganz-
eit des Menschen eingenommen v“  w  JT en

Ist nicht richtig, wenn der Paulus sagt die Menschen „frevlerisch die Wahr-
eit niederhalten“ von Gott, der einem jeden Menschen nahe ist? Warum sich dann
der „Zorn Gottes Vom Himme!l her ber alle Gottlosigkeit und Frevelhaftigkeit der
enschen offenbart (Röm L, 18) Wir ..  önnen, WE WIT V< allgemeinen —-
len Gottes ausgehen, nicht daran zweifeln, ©5 die mıit dem unglücklichen Begriff
der ANONVMEN Christen“ gememnten enschen gibt. Der Ernst jedoch, mit dem die
ganze Schrift ber die Situation der Heiden spricht, sollte uns davon zurückhalten,
die Frage ihres Heiles „gelassener” aufzugreifen, und STa den Missionseinsatz zZzu

verstärken, die „Legitimität“ der heidnischen Religionen hineinzuflüchten%2,

In e1INer Beurteilung des religions-psychologischen Verdienstes von Jung schreibt
Arthur Jores®l: „Die Welt der Mythen und agen auf der mythischen und magischen
Entwicklungsstufe des Menschen ıst nich: weiıter als die Vermischung VO Objekt-
und Subjektwelt, die Projektion der inneren Bildwelt die ußenwelt.  D Der Mensch
kann nicht dabei stehenbleiben, Gott auszuschalten. Da eın „Angewilesener“ ist
(Steinbacher) und die Schöpfung icht bsolut hat, sondern ] beschränkt
über s1e verfügen kann, wird und mufß er versuchen, iber mächtige Z wischeninstan-
ZeN doch noch seın Ziel, die absolute Weltherrschaft, zu erreichen, auch G dieses
Ziel nUuE  n mühsam oder stümperhaft (scheinbar) gesichert WIL:  d, und 25 H1U einer
Balance der divergierenden Kräfte kommt, die durch eıne Verletzung von Tabus und
ege: gestört werden dürfen

Da ist der Kulturheros, der den Gottesbegriff deistischen Sinn geschwächt hat
Er zeigt sehr verschiedene Züge, Je nach den Kulturen, denen —_ sich Gndet Immer
dem Schöpfer untergeordnet, seın Widersacher, arbeitet mıiıt Lüge und Verführung,

Zusammenhang mit dem Ursprung des Bösen in der Weilt. Er kann auch
Beauftragter des Höchsten Wesens sein, Gründer und Urganisator des Stammes, Heil-
bringer. Ja, kann mıit dem Hochgott oder elsgott verschmelzen®?. Er
kann Epiphanie der Lebenskraft werden und erfährt S! etwa Indra-Mythos,
ei1ne klassische usprägung® Der Indra-Mythos erscheint wıe eıne gewaltige Projek-
Hon des Menschen als teigerung SCe1IN Fähigkeiten, besonders aber seiner
Sexualität. Der Mensch wird durch den heiligen Göttertrank Soma, den dra hervor-
bringt, unster gelan durch zu den Göttern®*. Wie 130 sich der
ulturheros un_nserfrem Sinne deuten? Erhöhung des Menschen, Sicherung L3  ber-
menschlicher Kraft, ewiges Leben, das alc solches vergöttlicht wird? ‚wiges Leben
durch Vergöttlichung der Lebenskraft, der Zeugungskraft? Es lassen sich dafür viele

U eb:  , 89,
302 Hier sSeı hingewiesen auf den gr  en Aufsatz von F X Durrwell, La salut Päar l’evan-

gile/Saint Paul, B  ‚_ Spiritus, Cahiers de Spiritualite miıssionnaire Nr. 32 (1967), 380—395,
der die Schrift, Vor allem den Paulus fragt, ob zwischen aANONYMEIN riısten-

und dem expliziten Christentum nichts stehe als der Unterschied zwischen nbe-
wußtem und Bewußtem. Durrwell macht den schweren Vorwurf, 0 die Schrift &‘  ber
diesen nicht oder kaum konsultiert wurde Seine reichen Darlegungen ollten jene
beachten, die aus einigen wenigen eologischen rinzıplen Zu Ergebnissen kommen, @
sich aus der B-  . belegen lassen. die Gefahren solcher Spekulationen hat
auch jüngst  24r der Jesuitengeneral Pedro Ärrupe ınem ausgezeichneten Vortrag hinge-
wiesen: stlıcher Glaube und Missionstätigkeit heute. (Internationaler Fides-Dienst,

April 1968, Pa  N  —  ‚. 224—242.)
Das Außen und das Innen, in ott Welt, IL, 586
König, Religionswissenschaftliches Wörterbuch, . 244

33 Eliade, 115—-117.
54 Er Heiler, Erscheinungsformen und Wesen der Religion, Stuttgart 1951, 250.

314

das zwar nicht ganz auf den Zusammenhang paßt, worin aber das letzte Ziel des deistischen 
Strebens des Menschen angepeilt erscheint: ,,Der Platz der Gottheit scheint durch die Ganz­
heit des Menschen eingenommen zu werden'130• 

Ist es nicht richtig, wenn der hl. Paulus sagt: daß die Menschen „frevlerisch die Wahr­
heit niederhalten" von Gott, der einem jeden Menschen nahe ist? Warum sich dann 
der „Zorn Gottes vom Himmel her über alle Gottlosigkeit und Frevelhaftigkeit der 
Menschen" offenbart (Röm 1, 18). Wir können, wenn wir vom allgemeinen Heilswil­
len Gottes ausgehen, nicht daran zweifeln, daß es die mit dem unglücklichen Begriff 
der „anonymen Christen" gemeinten Menschen gibt. Der Ernst jedoch, mit dem die 
ganze HI. Schrift über die Situation der Heiden spricht, sollte uns davon zurückhalten, 
die Frage ihres Heiles „gelassener" aufzugreifen, und statt den Missionseinsatz zu 
verstärken, in die „Legitimität" der heidnischen Religionen hineinzuflüchten30a. 

In einer Beurteilung des religions-psychologischen Verdienstes von C. G. Jung schreibt 
Arthur Jores31 : ,,Die Welt der Mythen und Sagen auf der mythischen und magischen 
Entwicklungsstufe des Menschen ist nichts weiter als die Vermischung von Objekt­
und Subjektwelt, die Projektion der inneren Bildwelt in die Außenwelt." Der Mensch 
kann nicht dabei stehenbleiben, Gott auszuschalten. Da er ein „Angewiesener" ist 
(Steinbacher) und die Schöpfung nicht absolut im Griff hat, sondern nur beschränkt 
über sie verfügen kann, wird und muß er versuchen, über mächtige Zwischeninstan­
zen doch noch sein Ziel, die absolute Weltherrschaft, zu erreichen, auch wenn dieses 
Ziel nur mühsam oder stümperhaft (scheinbar) gesichert wird, und es nur zu einer 
Balance der divergierenden Kräfte kommt, die durch keine Verletzung von Tabus und 
Regeln gestört werden dürfen. 

2. Da ist der Kulturheros, der den Gottesbegriff im deistischen Sinn geschwächt hat. 
Er zeigt sehr verschiedene Züge, je nach den Kulturen, in denen er sich findet: Immer 
dem Schöpfer untergeordnet, sein Widersacher, arbeitet er mit Lüge und Verführung, 
stets im Zusammenhang mit dem Ursprung des Bösen in der Welt. Er kann auch 
Beauftragter des Höchsten Wesens sein, Gründer und Organisator des Stammes, Heil­
bringer. Ja, er kann sogar mit dem Hochgott oder Himmelsgott verschmelzen32• Er 
kann zur Epiphanie der Lebenskraft werden und erfährt so, etwa im Indra-Mythos, 
eine klassische AusprägungS3• Der Indra-Mythos erscheint wie eine gewaltige Projek­
tion des Menschen als Steigerung all seiner Fähigkeiten, besonders aber seiner 
Sexualität. Der Mensch wird durch den heiligen Göttertrank Soma, den Indra hervor­
bringt, unsterblich, er gelangt durch ihn zu den Göttern34• Wie läßt sich nun der 
Kulturheros in unserem Sinne deuten 7 Erhöhung des Menschen, Sicherung über­
menschlicher Kraft, ewiges Leben, das als solches vergöttlicht wird? Ewiges Leben 
durch Vergöttlichung der Lebenskraft, der Zeugungskraft? Es lassen sich dafür viele 

30 ebd. 89. 
3oa Hier sei hingewiesen auf den gründlichen Aufsatz von F.-X. Durrwell, La salut par l'evan­

gile/Saint Paul, in: Spiritus, Cahiers de Spiritualite missionnaire Nr. 32 (1967), 380-395, 
der die HI. Schrift, vor allem den hl. Paulus fragt, ob zwischen dem anonymen Christen­
tum und dem expliziten Christentum nichts stehe als der Unterschied zwischen Unbe­
wußtem und Bewußtem. Durrwell macht den schweren Vorwurf, daß die HI. Schrift über 
diesen Punkt nicht oder kaum konsultiert wurde. Seine reichen Darlegungen sollten jene 
beachten, die aus einigen wenigen theologischen Prinzipien zu Ergebnissen kommen, die 
sich aus der HI. Schrift nicht belegen lassen. Auf die Gefahren solcher Spekulationen hat 
auch jüngst der Jesuitengeneral Pedro Arrupe in einem ausgezeichneten Vortrag hinge­
wiesen: Christlicher Glaube und Missionstätigkeit heute. (Internationaler Fides-Dienst, 
17. April 1968, ND 224-242.) 

31 Das Außen und das Innen, in: Gott in Welt, II, 586. 
32 König, Religionswissenschaftliches Wörterbuch, a. a. O. 344. 
33 Eliade, a. a. 0. 115-117. 
34 Fr. Heiler, Erscheinungsformen und Wesen der Religion, Stuttgart 1951, 250. 

314 



Belege bringen. Ist 2150 auch der Kulturheros eın Versuch des Menschen, sich selbst-
herrlich Mittelpunkt des Universums behaupten?

Fine weiıtere Verdunkelung des Gottesglaubens haben WIT ım Geisterglauben, IM
AÄAnimismus VOTLT uns, Darin haben WIT e5 mit personenhaften Geistern zZzu Die
BaANZE Welt ist voll davon. lle UDinge sind von persönlichen Wesen beseelt, die Sut
oder OSse  r oder beides sind, denen sich der Animist persönlich gegenübersieht und
mıit denen er sich auseinandersetzen mu(3$ Nach Jung handelt G1 dabei
Projektionen des menschlichen Geistes>”. Vielleicht darf An diese Ideen weiterftführen
und 1mM AÄAnimismus eınen primitiven Rationalismus erblicken, der Anbetracht der
Schwäche eınes lebendigen, les durchdringenden und erklärenden Gottesglaubens
Geister einsetzt, die als persönliche Wesen den Menschen ahnlich sind, denen
eın nach Menschenart manipulierbares er  15 hat hre Existenz ıst eine Vom Men-
cschen her verstandene Erklärung der Phänomene der Welt urch die Beeinflussung
der Geister gelingt CS, die j ihnen erfüllten Dinge und deren raft beherrschen.

Auch beim Ahnenkult haben WIT mıit Wesen den Geistern der Ahnen zZu

tun, die den Theismus verdunkeln, oft praktisch ausschalten. Die Erklärung
dafür 1st einsichtig: „xD  he geheimnisvolle Tra der hnen sichert dem Stamm und der
ippe eın glückliches Leben.“ Die „soziologische Bedeutsamkeit der hnen acht @5
verständlich, der Kult das religiöse und soziale Alltagsleben entscheidend
bestimmt”. Wiederum steht der ens: 1m Mittelpunkt, icht ott Das menschliche
Leben, das Weiterleben, das durch die hnen gesicherte kraftvolle eben, dem die
Tra der Ahnen der eugung VvVon Mitgliedern des Stammes weitergegeben
wird Die Ahnen leben ihren Nachkommen weiter. Das ıst das ewige Leben®.

Eine weıtere Verdunkelung des Hoch-Gott-Glaubens haben WIT Polytheismus
VOT uns, der auf bestimmten ISanzutreften ıst. Daß gibt, bedarf kei-
N Beweilses. Ohne WIT hier auf seine verschiedenen Quellen eingehen können,
INag u der bereits ..  fter bemühte Jung auch in dieser Manifestation des Anthro-
pozentrismus eın gutes CHüil  A weiterheltfen. Die Lehren der Vergangenheit ergeben als
Fazit, auf Grund stetiger innerer Erfahrung das geheimnisvoll Wirkende als
Götter personifiziert erschaut wurde. Jung spricht ıer Vomn Unbewußten und :  Tat,
dies nicht IT negatıv als enlendes Bewulßtsein erklären. „Die Annahme unsicht-
aTrer GÖötter oder Dämonen — eiıne psychologisch viel passendere ormulierung
des Unbewußten, obschon dies e1ne anthropomorphistische Projektion wäret9.“ Kann
= 2150 SageN, der Mensch der höheren Kulturstufen ım Polytheismus eın anthro-
pozentrisches Meisterstück geliefer hat, dem er die eigenen Kräfte SsOwle jene
der Natur, die er eherrschen will, Gottheiten hypostasiert, die Dienste
stehen, SO sich nicht 1Ur übermenschlicher Kräfte, sondern göttlicher
TIa Erreichung Ziele bedienen kann? leg J1er vielleicht auch die
letzte Ursache die Aufsplitterung des Höchsten Wesens eine ganz eihe VL(

Gottheiten? Das -  en aus, einzelnen Menschen mıiıtten anscheinend
einsten Polytheismus echte Religiosität seın kann, PS etwa VOTr einem Vischnu-
oder iwa-Bild einer echten Begegnung mıiıt Gott kommen kann
Jung spricht ferner von „Neigungen, eWOo|  eiten, Trieben, Vorurteilen. Ressentiments
und en möglichen Komplexen“”, „Alle 1ese Naturtatsachen funktionieren nNau wie ein

Zu „Soma“ d. Const. Regamey, Die Religionen Indiens, ın König, 1L, 971.
Gustav Mensching, Die Religion, Erscheinungsformen, Strukturtypen und Lebensgesetze,
Bonn 1959, 87 ; erthold, ,

87 Jung, d 90; a GÖtz, ffI Mensching, eb:  Q, 156
Gustav Mensching, Soziologie der großen Religionen, Bonn 1966, 34—35: Guariglia,
en! bantu cristianesimo, -  0n L’incontro cristiano CO  3 le culture, Milano 1966, 104
König, 662 t,; Mensching, Die Religion, 165; Götz, 25 ff. ; Eliade,

a. assım.
Jung, d. 02—093

315

Belege bringen. Ist also auch der Kulturheros ein Versuch des Menschen, sich selbst­
herrlich im Mittelpunkt des Universums zu behaupten35? 
3. Eine weitere Verdunkelung des Gottesglaubens haben wir im Geisterglauben, im 
Animismus vor uns. Darin haben wir es mit personenhaften Geistern zu tun. Die 
ganze Welt ist voll davon. Alle Dinge sind von persönlichen Wesen beseelt, die gut 
oder böse oder beides sind, denen sich der Animist persönlich gegenübersieht und 
mit denen er sich auseinandersetzen muß36• Nach C. G. Jung handelt es sich dabei um 
Projektionen des menschlichen Geistes37• Vielleicht darf man diese Ideen weiterführen 
und im Animismus einen primitiven Rationalismus erblicken, der in Anbetracht der 
Schwäche eines lebendigen, alles durchdringenden und erklärenden Gottesglaubens 
Geister einsetzt, die als persönliche Wesen den Menschen ähnlich sind, zu denen man 
ein nach Menschenart manipulierbares Verhältnis hat. Ihre Existenz ist eine vom Men­
schen her verstandene Erklärung der Phänomene der Welt. Durch die Beeinflussung 
der Geister gelingt es, die von ihnen erfüllten Dinge und deren Kraft zu beherrschen. 
4. Auch beim Ahnenkult haben wir es mit Wesen - den Geistern der Ahnen - zu 
tun, die den Theismus verdunkeln, oft sogar praktisch ausschalten. Die Erklärung 
dafür ist einsichtig: ,,Die geheimnisvolle Kraft der Ahnen sichert dem Stamm und der 
Sippe ein glückliches Leben." Die „soziologische Bedeutsamkeit der Ahnen macht es 
verständlich, daß der Kult das religiöse und soziale Alltagsleben entscheidend 
bestimmt''. Wiederum steht der Mensch im Mittelpunkt, nicht Gott: Das menschliche 
Leben, das Weiterleben, das durch die Ahnen gesicherte kraftvolle Leben, in dem die 
Kraft der Ahnen in der Zeugung von neuen Mitgliedern des Stammes weitergegeben 
wird. Die Ahnen leben in ihren Nachkommen weiter. Das ist das ewige Leben38• 

5. Eine weitere Verdunkelung des Hoch-Gott-Glaubens haben wir im Polytheismus 
vor uns, der auf bestimmten Kulturstufen anzutreffen ist. Daß es ihn gibt, bedarf kei­
nes Beweises. Ohne daß wir hier auf seine verschiedenen Quellen eingehen können39, 

mag uns der bereits öfter bemühte C. G. Jung auch in dieser Manifestation des Anthro­
pozentrismus ein gutes Stück weiterhelfen. Die Lehren der Vergangenheit ergeben als 
Fazit, daß auf Grund stetiger innerer Erfahrung das geheimnisvoll Wirkende als 
Götter personifiziert erschaut wurde. Jung spricht hier vom Unbewußten und rät, 
dies nicht nur negativ als fehlendes Bewußtsein zu erklären. ,,Die Annahme unsicht­
barer Götter oder Dämonen wäre eine psychologisch viel passendere Formulierung 
des Unbewußten, obschon dies eine anthropomorphistische Projektion wäre40." Kann 
man also sagen, daß der Mensch der höheren Kulturstufen im Polytheismus ein anthro­
pozentrisches Meisterstück geliefert hat, indem er die ihm eigenen Kräfte sowie jene 
der Natur, die er beherrschen will, zu Gottheiten hypostasiert, die in seinem Dienste 
stehen, so daß er sich nicht nur übermenschlicher Kräfte, sondern sogar göttlicher 
Kräfte zur Erreichung seiner Ziele bedienen kann? Liegt hier vielleicht auch die 
letzte Ursache für die Aufsplitterung des Höchsten Wesens in eine ganze Reihe von 
Gottheiten? Das schließt nicht aus, daß im einzelnen Menschen mitten im anscheinend 
reinsten Polytheismus echte Religiosität sein kann, daß es etwa vor einem Vischnu­
oder Schiwa-Bild zu einer echten Begegnung mit Gott kommen kann. 

Jung spricht ferner von „Neigungen, Gewohnheiten, Trieben, Vorurteilen. Ressentiments 
und allen möglichen Komplexen". ,,Alle diese Naturtatsachen funktionieren genau wie ein 

35 Zu „Soma" s. a. Const. Regamey, Die Religionen Indiens, in: König, III, 91. 
38 Gustav Mensching, Die Religion, Erscheinungsformen, Strukturtypen und Lebensgesetze, 

Bonn 1959, 87; Berthold, a. a. 0. 32. 
37 Jung, a. a. 0. 90; s. a. Götz, a. a. 0. 84 ff.; Mensching, ebd. 156 ff. 
38 Gustav Mensching, Soziologie der großen Religionen, Bonn 1966, 34-35; G. Guariglia, 

Mentalita bantu e cristianesimo, in: L'incontro cristiano con le culture, Milano 1966, 104 f. 
39 König, W. 662 f.; Mensching, Die Religion, a. a. 0. 165; Götz, a. a. 0. 125 ff.; Eliade, 

a. a. 0. passim. 
"° Jung, a. a. 0. 92-93. 

315 



BaNnzer Olymp vol] von Göttern, die propitiler:;, bedient, gefürchtet und verehrt Saın wollen,
nicht — Vom individuellen nhaber dieser Götterkompagnie, sondern auch noch seiner
persönlichen Umgebung“!.” Hierhin assen all die merkwürdigen und skurrilen Tatsachen
der persönlichen Götterwahl, Belohnung und Bestrafung der Götter, Drohungen die GÖöt-
ter. Es gibt ım mens:  en Wesen und in der Welt nichts, wäas der Mensch N  cht deifiziert
hätte. Ist B-  . genial ZUu Sagen der Liebesgott hat die Leidenschaft eingegeben? eden-
falls viel angenehmer als Zu MUSSeN: bin e1n leidenschaftlicher Mensch und Jasse
mich e1. In mir ist ein H3  on des asses, leichter Is: ich celbst hasse diesen Menschen.
Der ens! halt S1( auf diese Weise die Herrschaften und Mächte, die nı  chts anderes sind als
Äußerungen seines Selbst, wenigstens ınen  ®‘ Schritt E  > Leib hne diese Mächte steht

VOT der eın persönlichen religiösen und eittlichen Entscheidung, die die Ganzheit des
Menschen ohne Möglichkeit ıner Ausflucht in die Schranken ruft. Die VO.: Menschen
entnuminisierte Welt zwingt C  9 menschlichen Wesen her ZUr Entscheidung für oder wider
Gott. Der Mensch ist daraufgekommen, ese Götter, diese Geisterwelt nicht gibt.

muß seine Projektionen zurücknehmen, er kann sich nicht mehr darauf berufen, kann
sich nichts mehr vormachen. 50 hat er kein psychologisches Ventil mehr. Was tut erft Er
verschafft sich C;Öötter: den Fortschritt, die Bildung, den Kom(f{ort, die Natur, die Rasse,
das Kollektiv, die Macht, das Geld uUu5WwW. 50 versucht Auch er, das ständig mahnende „Mea
culpa” von sich fort zZu chieben und das ockende: „Adoro devote, latens eitas  0{ zu
erwurgen. Ja, er TE den Spieß und möchte ott überhaupt ZU ıner Projektion des
menschlichen Denkens machen, umm ihn en!  1g los seıin. einbar wurde &> ihn
los. Nun War Lage, seinen Thron immer höher z.u bauen, nämlich auf Bergen von
Schutt und Leichen, die mıit Blut und Iränen zemenkti:ert wurden. Das sind die grauenvollen
Folgen ınes Heidentums, mit dem der Paulus, vergleicht nan die Wirklichkeit mit
seinen Worten, eher milde als 1N5 Gericht geht

Angesichts solcher Realitäten begreift IMNan nicht, wIıe Nal Heidentum eute
verharmlosen kann! Wohlgemerkt, Heidentum steht als Grundbedrohung jedem
Menschenleben, der jeder ens imımer dann erfällt, ”n  L11 sich durch seine GCünde
von Ott zu lösen sucht und damit theologisch Paradiesesversuchung zurück-
kehrt „‚Ihr werdet SeIin wıe Gott“ Heidentum ıst Anthropozentrik des einzelnen Men-
schen oder größerer menschlicher Gruppen, die Gott verdrängt und den Menschen
selbstherrlich seine Steille Setz: Von hierher scheint CS aum mehr möglich ZUu
sein, heidnische Religionen als legitim bezeichnen. Es scheint daher auch mehr als
der einfache freie Akt des enschen als Erklärungsursache der Tatsache erfordert
se1in, Warum der Mensch sich ZUr Sünde entschließt Der Mensch setzt diesen freien
Akt um e1ines Zieles WL  Nen. Dieses Ziel kann aber letztlich nich  pn 1€e Schöpfung seın,
losgelöst VC Menschen, sondern Menschen die Schöpfung Der Mensch vertfällt
der Schöpfung und meint sich selbst. Er will sich die Gtelle Gottes Mag das
meist nicht rational formuliert geschehen, de facto aber ist co12
C) Die bis jetzt emachten Ausführungen lassen sich durch eiıne kurze Darstellung der
Antwort des Menschen auf die überirdischen Mächte vertiefen.

Das pfer gehö zu den bezeichnendsten Kriterien £ür den Geist einer Religion.
Wird Opfer rein abstrakt als „Symbolische Handlung, durch die der Mensch die ber-
errscha Gottes ber alle Dinge, deren sich der Mensch bedienen anerkannt,

wird konkret doch deutlich, „die kulturellen Umstände, unter denen dieser
Symbolismus vollzogen WI:  T d”‚ „seine Wesensstruktur verdecken“ können, und Z Wa

His zZzUu Magie, bis absoluter Macht des Opfers und seines Rituals .  ber die Cötter.
Es muß aNgENOMMEN werden, dafß sich Opfer sämtliche en und Schattierungen
menschlich-religiösen Verhaltens nachweisen assen, VL echter Anbetung, Dank,
ıtte und z ctärkster Ichpervertierung des einzelnen Menschen oder seiner
ruppe.
41 Ebd

Ein Buch, das „Heidentum” verharmlost, ist „Die vielen Götter und der eiıne Herr'  xx von
Raimundo Panikkar, Weilheim 1963; die Besprechung des Buches „Kultmysterium

Hinduismus und Christentum“” VOomn gleichen Autor, Kyv 63 (1967) 6, 369—377,
Bruno Schüller, Todsände und läßliche nde, ın  r Ludwig Bertsch, Buße und Beichte,
Frankfurt 1967,

3216

ganzer Olymp voll von Göttern, die propitiiert, bedient, gefürchtet und verehrt sein wollen, 
nicht nur vom individuellen Inhaber dieser Götterkompagnie, sondern auch noch von seiner 
persönlichen Umgebung41." Hierhin passen all die merkwürdigen und skurrilen Tatsachen 
der persönlichen Götterwahl, Belohnung und Bestrafung der Götter, Drohungen an die Göt­
ter. Es gibt im menschlichen Wesen und in der Welt nichts, was der Mensch nicht deifiziert 
hätte. Ist es nicht genial zu sagen: der Liebesgott hat die Leidenschaft eingegeben? Jeden­
fal1s viel angenehmer als sagen zu müssen: ich bin ein leidenschaftlicher Mensch und lasse 
mich gehen. In mir ist ein Dämon des Hasses, leichter als: ich selbst hasse diesen Menschen. 
Der Mensch hält sich auf diese Weise die Herrschaften und Mächte, die nichts anderes sind als 
Äußerungen seines Selbst, wenigstens einen Schritt vom Leib. Ohne diese Mächte steht 
er vor der rein persönlichen religiösen und sittlichen Entscheidung, die die Ganzheit des 
Menschen ohne Möglichkeit einer Ausflucht in die Schranken ruft. Die vom Menschen 
entnuminisierte Welt zwingt vom menschlichen Wesen her zur Entscheidung für oder wider 
Gott. Der Mensch ist daraufgekommen, daß es diese Götter, diese Geisterwelt nicht gibt. 
Er muß seine Projektionen zurüdcnehmen, er kann sich nicht mehr darauf berufen, er kann 
sich nichts mehr vormachen. So hat er kein psychologisches Ventil mehr. Was tut er? Er 
verschafft sich neue Götter: den Fortschritt, die Bildung, den Komfort, die Natur, die Rasse, 
das Kollektiv, die Macht, das Geld usw. So versucht auch er, das ständig mahnende „Mea 
culpa" von sich fort zu schieben und das lockende: ,,Adoro te devote, latens Deitas" zu 
erwürgen. Ja, er dreht den Spieß um und möchte Gott überhaupt zu einer Projektion des 
menschlichen Denkens machen, um ihn so endgültig los zu sein. Scheinbar wurde er ihn 
los. Nun war er in der Lage, seinen Thron immer höher zu bauen, nämlich auf Bergen von 
Schutt und Leichen, die mit Blut und Tränen zementiert wurden. Das sind die grauenvollen 
Folgen eines Heidentums, mit dem der hl. Paulus, vergleicht man die Wirklichkeit mit 
seinen Worten, eher zu milde als zu streng ins Gericht geht. 

Angesichts solcher Realitäten begreift man nicht, wie man Heidentum heute so 
verharmlosen kann I Wohlgemerkt, Heidentum steht als Grundbedrohung in jedem 
Menschenleben, der jeder Mensch immer dann verfällt, wenn er sich durch seine Sünde 
von Gott zu lösen sucht und damit theologisch zur Paradiesesversuchung zurück­
kehrt: ,,Ihr werdet sein wie Gott". Heidentum ist Anthropozentrik des einzelnen Men­
schen oder größerer menschlicher Gruppen, die Gott verdrängt und den Menschen 
selbstherrlich an seine Stelle setzt. Von hierher scheint es kaum mehr möglich zu 
sein, heidnische Religionen als legitim zu bezeichnen. Es scheint daher auch mehr als 
der einfache freie Akt des Menschen als Erklärungsursache der Tatsache erfordert zu 
sein, warum der Mensch sich zur Sünde entschließt. Der Mensch setzt diesen freien 
Akt um eines Zieles willen. Dieses Ziel kann aber letztlich nicht die Schöpfung sein, 
losgelöst vom Menschen, sondern im Menschen die Schöpfung. Der Mensch verfällt 
der Schöpfung und meint sich selbst. Er will sich an die Stelle Gottes setzen. Mag das 
meist nicht rational formuliert geschehen, de facto aber ist es so42• 

c) Die bis jetzt gemachten Ausführungen lassen sich durch eine kurze Darstellung der 
Antwort des Menschen auf die überirdischen Mächte nur vertiefen. 
1. Das Opfer gehört zu den bezeichnendsten Kriterien für den Geist einer Religion. 
Wird Opfer rein abstrakt als „Symbolische Handlung, durch die der Mensch die Ober­
herrschaft Gottes über alle Dinge, deren sich der Mensch bedienen darf", anerkannt, 
so wird konkret doch deutlich, daß „die kulturellen Umstände, unter denen dieser 
Symbolismus vollzogen wird", ,,seine Wesensstruktur verdecken" können, und zwar 
bis zu Magie, bis zu absoluter Macht des Opfers und seines Rituals über die Götter. 
Es muß angenommen werden, daß sich im Opfer sämtliche Stufen und Schattierungen 
menschlich-religiösen Verhaltens nachweisen lassen, von echter Anbetung, Dank, 
Bitte und Sühne zu stärkster Ichpervertierung des einzelnen Menschen oder seiner 
Gruppe. 

41 Ebd. 94. 
42 Ein Buch, das „Heidentum" verharmlost, ist „Die vielen Götter und der eine Herr" von 

Raimundo Panikkar, Weilheim 1963; s. a. die Besprechung des Buches „Kultmysterium 
in Hinduismus und Christentum" vom gleichen Autor, in: Th. Rv. 63 (1967) 6, 369-377. 
Bruno Sdiüller, Todsünde und läßliche Sünde, in: Liudwig Bertsdi, Buße und Beichte, 
Frankfurt a. M. 1967, 12 ff. 

316 



Neben dem Opfter ist das Gebet der wichtigste und meılsten charakteristische
Akt der Religion. Gebet ist die innerlichste Bewährung allen religiösen Lebens. Es
WIT'! ZUum Prüfstein die Höhe, Lebendigkeit und Besonderheit des religiösen Lebens
Es reicht V«(C  n der Drohung, Beschwörung, V” Glauben die magische Wirkung
gesprochener Worte bis ZUTr totalen Unterwerfung, völligen Hingabe, rAN reinsten
Lob-, Dank-, aber auch Bitt-Gebet43 Je reiner die Religiosität gelebt WIF|  d, n
höherstehender werden die Gebete Aus der Qualität der Gebete kann auf die echte
Religiosität geschlossen werden. D  hese Conclusio WITI allerdings adurch ungemein
erschwert, WITr wohl Gebetsworte, selten aber ihren existentiellen Voillzug VoT ur
haben und würdigen können.
Wir finden oft rhabene Gebetsformen, denen doch Irrtümer vorhanden sind, wiıe
1eser wunderbare Hymnus des ägyptischen Königs Echnaton an die Sonne: „Du erglänzestschi  On  . mmn Himmelshorizont, du: ebender Aton, der n Uranfang lebte Wenn du aufgehststlichen Horizont, SC erleuchtest du jedes Land durch deine Schönheit. VWenn du herr-
lich und groß und glänzend und hoch über jedem Lande bist, ummarmen deine trahlen die
Länder bis ZUmM Ende es dessen, Y  W  LA  TAS du geschaffen hast44, *“ Wir finden aber auych einfache,
zudem sehr anthropomorphe Formeln und mussen doch damit rechnen, der Gebrauch
1nes wirklich frommen Menschen ihnen die Härte, Ja vielleicht die fordernde Ungeduld
nimmt.
Man kann die zahllosen Gebete der Völker nach Adressaten, Inhalt, religiöser Quali-
tat untersuchen. Dabei unterläuft e1ne neue Gefahr durch die Übersetzung. Wir neigen
dazu, cie durch die Übersetzung ohnedies abgeschwächte Form noch mıit unNns

Begriffsinhalten £üllen und S5L  Ü Z einem falschen Bild kommen. ber celbst
wWwe: Alle diese Gefahren ausgeschaltet sind, werden WIT feststellen, daß Zanllose
Gebete 61 al Instanzen wenden, 1€e menschliche Spekulation zwischen Gott un
Mensch eingeschaltet hat, sehr klug zwischengeschaltet hat, die Erhörung des
Gebetes S0 sicherer zZu erreichen. Trotzdem ird i1l auch von e1inem solchen
Gebet nicht ohne weiteres können, daß® 25 religionslos, rein ich-bezogen sSeıin
müßte, celbst sich eine Instanz wendet, VvVon der WIr  x lelar wissen, daß 6]1e
icht Gott ist. Ahnliches ist Sagen, wenn Man den Inhalt der Gebete untersucht.
Wahrscheinlich handelt sich iın den meisten Fällen Bitt-Gebete, die um die
Anliegen des täglichen Lebens kreisen. Trotzdem csind die hohen Formen des Gebetes
wıe Anbetung, Lob und nicht unbekannt#® INan aber erkennen, ob das
Gebet bei den Menschen nichtchristlicher Religionen überwiegend anthropozentrisch
oder aber t*heozentrisch ausgerichtet ist, INdg ein wichtiges Kriterium dazu die Un-
tersuchung sein, wıe stark agle und Zauber S Divination das tägliche Leben
durchdringen, jedoch auch 1er die einzelne Echtheit wahren Gebetes icht au >s>5-
schließen mul

agie steht Gegensatz zZu echter Religiosität. Sie geht au VvVon der Vorstellung
der Manipulierbarkeit höherer Kräfte. Sie chließt icht einmal Gott celbst ausi6.
agie wird Z eıner vorwissenschaftlichen, CGott ausschließenden oder mifßbrau-
en Form menschlicher Weltbeherrschung ausschließlichen Vorteil des ein-
zeinen Menschen oder der menschlichen ruppe. AÄAhnlich wird 1A1 zusehen ..  mussen,
ob und wieweiıit der ens versucht, sich durch Orakel, durch Divination, der Zeit,

König, EI Er Heiler, ad: 32 Das Wort Gott; derS., Das Gebet,
München 1923 aul Werner Scheele, Opfer des Wortes, Gebete der Heiden fünf
Jahrtausenden, Paderborn 1960
Heiler, 323, nach Röder, Urkunde UTr Religion des alten Ägypten,

45 Alfonso Nola, Gebete der Menschheit, Düsseldorf Köln 1963; Engelbert DeENZ,
Structures fondamentales de 1a priere Negro-africaine, Personnalite africaine et catho-
licisme, DPar:  ıs 1963,
Bertholet,; 3306 a. Jung, A, d 272; Heiler, Ö, div. Gerade in diesem
großen Werk WITr:! ichtbar, WIe agie als SIets auernde Gefahr allem Religiösen CmMn-
wärtig Se1n kann und ist.

217

2. Neben dem Opfer ist das Gebet •der wichtigste und am meisten charakteristische 
Akt der Religion. Gebet ist die innerlichste Bewährung allen religiösen Lebens. Es 
wird zum Prüfstein für die Höhe, Lebendigkeit und Besonderheit des religiösen Lebens. 
Es reicht von der Drohung, Beschwörung, vom Glauben an die magische Wirkung 
gesprochener Worte bis zur totalen Unterwerfung, zur völligen Hingabe, zum reinsten 
Lob-, Dank-, aber auch Bitt-Gebet43• Je reiner die Religiosität gelebt wird, um so 
höherstehender werden die Gebete. Aus der Qualität der Gebete kann auf die echte 
Religiosität geschlossen werden. Diese Conclusio wird allerdings dadurch ungemein 
erschwert, daß wir wohl Gebetsworte, selten aber ihren existentiellen Vollzug vor uns 
haben und würdigen können. 

Wir finden oft erhabene Gebetsformen, in denen doch Irrtümer vorhanden sind, wie z. B. 
dieser wunderbare Hymnus des ägyptischen Königs Echnaton an die Sonne: ,,Du erglänzest 
schön am Himmelshorizont, du lebender Aton, der am Uranfang lebte. Wenn du aufgehst 
am östlichen Horizont, so erleuchtest du jedes Land durch deine Schönheit. Wenn du herr­
lich und gro.8 und glänzend und hoch über jedem lande bist, umarmen deine Strahlen die 
Länder bis zum Ende alles dessen, was du geschaffen hast44 .'' Wir finden aber auch einfache, 
zudem sehr anthropomorphe Formeln und müssen doch damit rechnen, da.8 der Gebrauch 
eines wirklich frommen Menschen ihnen die Härte, ja vielleicht sogar die fordernde Ungeduld 
nimmt. 

Man kann die zahllosen Gebete der Völker nach Adressaten, Inhalt, religiöser Quali­
tät untersuchen. Dabei unterläuft eine neue Gefahr durch die Obersetzung. Wir neigen 
dazu, die durch die Obersetzung ohnedies abgeschwächte Form noch mit unseren 
Begriffsinhalten zu füllen und so zu einem falschen Bild zu kommen. Aber selbst 
wenn alle diese Gefahren ausgeschaltet sind, werden wir feststellen, daß zahllose 
Gebete sich an Instanzen wenden, die menschliche Spekulation zwischen Gott und 
Mensch eingeschaltet hat, sehr klug zwischengeschaltet hat, um die Erhörung des 
Gebetes um so sicherer zu erreichen. Trotzdem wird man auch von einem solchen 
Gebet nicht ohne weiteres sagen können, daß es religionslos, rein ich-bezogen sein 
müßte, selbst wenn es sich an eine Instanz wendet, von der wir klar wissen, daß sie 
nicht Gott ist. Ähnliches ist zu sagen, wenn man den Inhalt der Gebete untersucht. 
Wahrscheinlich handelt es sich in den meisten Fällen um Bitt-Gebete, die um die 
Anliegen des täglichen Lebens kreisen. Trotzdem sind die hohen Formen des Gebetes 
wie Anbetung, Lob und Dank nicht unbekannt45• Will man aber erkennen, ob das 
Gebet bei den Menschen nichtchristlicher Religionen überwiegend anthropozentrisch 
oder aber theozentrisch ausgerichtet ist, so mag ein wichtiges Kriterium dazu die Un­
tersuchung sein, wie stark Magie und Zauber sowie Divination das tägliche Leben 
durchdringen, was jedoch auch hier die einzelne Echtheit wahren Gebetes nicht aus­
schließen muß. 
3. Magie steht in Gegensatz zu echter Religiosität. Sie geht aus von der Vorstellung 
der Manipulierbarkeit höherer Kräfte. Sie schließt nicht einmal Gott selbst aus46• 

Magie wird so zu einer vorwissenschaftlichen, Gott ausschließenden oder mißbrau­
chenden Form menschlicher Weltbeherrschung zum ausschließlichen Vorteil des ein­
zelnen Menschen oder der menschlichen Gruppe. Ähnlich wird man zusehen müssen, 
ob und wieweit der Mensch versucht, sich durch Orakel, durch Divination, der Zeit, 

43 König, W. 607 ff.; Fr. Heiler, a. a. 0. 306-332: Das Wort zu Gott; ders., Das Gebet, 
München 1923; Paul Werner Scheele, Opfer des Wortes, Gebete der Heiden aus fünf 
Jahrtausenden, Paderborn 1960. 

44 Heiler, a. a. 0. 323, nach Röder, Urkunde zur Religion des alten Ägypten, 63. 
46 Alfonso di Nola, Gebete der Menschheit, Düsseldorf - Köln 1963; Engelbert Mveng, 

Structures fondamentales de la priere Negro-africaine, in: Personnalite africaine et catho­
licisme, Paris 1963, 153 ff. 

40 Bertholet, a. a. 0. 336; s. a. Jung, a. a. 0. 272; Heiler, a. a. 0. div.: Gerade in diesem 
großen Werk wird sichtbar, wie Magie als stets lauernde Gefahr allem Religiösen gegen­
wärtig sein kann und ist. 

317 



die auf ihn zukommt oder der eLtwas geschehen ist, zZu bemächtigen. Das Orakel
muß nicht un  e unreligiös sein, sicher aber ist, daß dort, WO 5 geübt wird, der
rTeINEe religiöse Gottesbegri mıit seiner Hingabe, seinem Vertrauen schwer gelitten
hat. Auch hier steht der Mensch ich-bezogener Weise Mittelpunkt des Daseins*7.

I, Zusammenfassung
Nach der Schrift tut sich Gott allen Menschen auch ohne positive Offenbarung

kund, und ZWaltr durch die Natıur und die Stimme des CGewissens. Die Väter reden von

angeborener Gotteserkenntnis. Nach dem hl Thomas besitzt jeder Mensch mindestens
eine „Cognitio Dei confusa” und erfassen alle vernunftbegabten Wesen Gott „‚impli-
cıte quolibet cognuto””. Diese Lehren werden durch die Forschung bestätigt. Wir
ennen ke; einzZI1g2es Volk, das ohne jede Idee VOIL einem Absoluten, Gott, das
ohne Religion ware.

Andererseits Sagen Schrift und Tradition aber auch, daß die „Heiden“” Gott „‚nicht
kennen“. Ihre Gotteserkenntnis ıst unvollkommen oder falsch Die Ursache dafür ist
das idololatrische Otreben des Menschen, csich zum absoluten Herrn der Schöpfung
machen und daher C;ott beiseite schieben, ih: menschlichen Manipulieren
mıt dem Sein icht auszuschließen.
D  1ese Versuche schlagen sich den verschiedenen nichtchristlichen Religionen nieder,
die In vielen ihrer Institutionen das anthropozentrische Streben des Menschen eutlich
erkennbar machen. Sie 617 aber auch ım nichtchristlichen en der Christen erkenn-
bar und chließen daher die Christen von anthropozentrisch-heidnischer Verfallenheit
keineswegs 15,

Wir haben den heidnischen Religionen SOM WEel feststellbare Linien VOT n
Finerseits das ühen Cottes un die Menschen, das manchen t+ief religiösen Men-
schen cichtbar wird, und das auch ın Gebeten, KRiten, Verhaltensweisen des Menschen
ffenkundig werden kann Andererseits die anthropozentrische, idololatrische inie, die
in dem dargestellten Sinn ohne Gott auskommen il oder ihn beiseite schiebt und
rAN  n Mittel degradiert. Diese Linie findet sich besonders vielen „religiösen” Formen
klar ausgeprägt. icht celten birgt G1e cich dem Mantel der Religion, wobei 612e
Formen und Praktiken benützt, die ...  reli  gziös zı Se1in scheinen, die aber der tention und
dem tieferen nach klar unreligiös auf den Menschen allein ausgerichtet sind
Auch von dieser Aussage sind ‚religiöse” Praktiken vieler Christen icht aUSBENOM-
1€

Diese letzte 10Ie mul als Grundbedrohung jeder echten Religion angesehen
werden. Sie ist, weil Menschen stammend, ımmer und überall vorhanden. >s
muß daher auch 1€e Tatsache des „Heidentums” und überall vermute werden,
celbst en 1 Christentum. Heidentum ist S  it seinem Wesen nach icht gTra-
phisch und außerlich zZz.Uu deuten, sondern als Entscheidung des Menschen und der Ge-
meinschaft, der lebt, für oder Gott, eine Entscheidung, die allerdings ın
zahllosen Fällen wohl eher existentiell vollzogen als rational durchdacht wird

In der auch SOZ]:  al verfaßten enschlichen Entscheidung kommt cdann allerdings
doch wieder das geographische Moment Geltung, da der einzelne ens! einer
‚„‚heidnischen” Entscheidung SO weniger ausweichen wird (im Durchschnitt), je

die religiöse ohe seiıner Umgebung ist. 1r Christen Sagen: Je weniger die
Wahrheit von Gott, der sich uns historisch in jesus Christus und ceiner Kirche geoffen-
A{ Maurier, 134; Jacques Dournes, ott liebt die Heiden, Freiburg Br. 1965,

142 „W  1€ der Krebs den OUOrganismus, den PT befallen hat, erschöpft, rschöpft die
Magie das religiöse Leben, und indem S1e die Religion otet, vernichtet SI chließ@lich sich
celibst .. Das sinnlich Wahrnehmbare „hat die Tendenz, sich an die SGtelle der trans-
zendenten Wirklichkeiten setizen, genügt sich selber und unterwirft sich den ganzen
Menschen. Das religiöse Leben hat aufgehört.“

2418

die auf ihn zukommt oder in der etwas geschehen ist, zu bemächtigen. Das Orakel 
muß nicht unbedingt unreligiös sein, sicher aber ist, daß dort, wo es geübt wird, der 
reine religiöse Gottesbegriff mit seiner Hingabe, seinem Vertrauen schwer gelitten 
hat. Auch hier steht der Mensch in ich-bezogener Weise im Mittelpunkt des Daseins47• 

III. Zusammenfassung 

1. Nach der HI. Schrift tut sich Gott allen Menschen auch ohne positive Offenbarung 
kund, und zwar durch die Natur und die Stimme des Gewissens. Die Väter reden von 
angeborener Gotteserkenntnis. Nach dem hl. Thomas besitzt jeder Mensch mindestens 
eine „Cognitio Dei confusa" und erfassen alle vernunftbegabten Wesen Gott „impli­
cite in quolibet cognito". Diese Lehren werden durch die Forschung bestätigt. Wir 
kennen kein einziges Volk, das ohne jede Idee von einem Absoluten, von Gott, das 
ohne Religion wäre. 
2. Andererseits sagen Schrift und Tradition aber auch, daß die „Heiden" Gott „nicht 
kennen". Ihre Gotteserkenntnis ist unvollkommen oder falsch. Die Ursache dafür ist 
das idololatrische Streben des Menschen, sich zum absoluten Herrn der Schöpfung zu 
machen und daher Gott beiseite zu schieben, ihn sogar vom menschlichen Manipulieren 
mit dem Sein nicht auszuschließen. 
Diese Versuche schlagen sich in den verschiedenen nichtchristlichen Religionen nieder, 
die in vielen ihrer Institutionen das anthropozentrische Streben des Menschen deutlich 
erkennbar machen. Sie sind aber auch im nichtchristlichen Leben der Christen erkenn­
bar und schließen daher die Christen von anthropozentrisch-heidnischer Verfallenheit 
keineswegs aus. 
3. Wir haben in den heidnischen Religionen somit zwei feststellbare Linien vor uns: 
Einerseits das Mühen Gottes um die Menschen, das in manchen tief religiösen Men­
schen sichtbar wird, und das auch in Gebeten, Riten, Verhaltensweisen des Menschen 
offenkundig werden kann. Andererseits die anthropozentrische, idololatrische Linie, die 
in dem dargestellten Sinn ohne Gott auskommen will oder ihn beiseite schiebt und 
zum Mittel degradiert. Diese Linie findet sich in besonders vielen „religiösen" Formen 
klar ausgeprägt. Nicht selten birgt sie sich unter dem Mantel der Religion, wobei sie 
Formen und Praktiken benützt, die religiös zu sein scheinen, die aber der Intention und 
dem tieferen Gehalt nach klar unreligiös auf den Menschen allein ausgerichtet sind. 
Auch von dieser Aussage sind „religiöse" Praktiken vieler Christen nicht ausgenom­
men. 
4. Diese letzte Linie muß als Grundbedrohung jeder echten Religion angesehen 
werden. Sie ist, weil von Menschen stammend, immer und überall vorhanden. Es 
muß daher auch die Tatsache des „Heidentums" immer und überall vermutet werden, 
selbst mitten im Christentum. Heidentum ist somit seinem Wesen nach nicht geogra­
phisch und äußerlich zu deuten, sondern als Entscheidung des Menschen und der Ge­
meinschaft, in der er lebt, für oder gegen Gott, eine Entscheidung, die allerdings in 
zahllosen Fällen wohl eher existentiell vollzogen als rational durchdacht wird. 
5. In der auch sozial verfaßten menschlichen Entscheidung kommt dann allerdings 
doch wieder das geographische Moment zur Geltung, da der einzelne Mensch einer 
„heidnischen" Entscheidung um so weniger ausweichen wird (im Durchschnitt), je 
geringer die religiöse Höhe seiner Umgebung ist. Wir Christen sagen: Je weniger die 
Wahrheit von Gott, der sich uns historisch in Jesus Christus und seiner Kirche geoffen-

47 Maurier, a. a. 0. 128-134; Jacques Dournes, Gott liebt die Heiden, Freiburg i. Br. 1965, 
142: ,,Wie der Krebs den Organismus, den er befallen hat, erschöpft, so erschöpft die 
Magie das religiöse Leben, und indem sie die Religion tötet, vernichtet sie schließlich sich 
selbst ... " Das sinnlich Wahrnehmbare „hat die Tendenz, sich an die Stelle der trans­
zendenten Wirklichkeiten zu setzen, es genügt sich selber und unterwirft sich den ganzen 
Menschen. Das religiöse Leben hat aufgehört." 

318 



art hat und mer noch offenbart, diesen Menschen ihrer bedrohten Situation be-
kannt ist, mehr sind 61€e€ der drohenden Gefährdung des Heidentums Q u5-

gesetzft. Damit schließt sich der Ring.
ıst unbiblisch und untheologisch, dagegen anzugehen, die Heiden ‚An Einster-

n1ıs5 und Todesschatten ciıtzen  &i (Köm 2, 19) Die Tatsachen lehren 65, al „ihr UNV!

ständiges Herz ist verfinstert worden‘ (Köm 1, 21) Wer die ÄAussagen der Schriftt
und der Religionswissenschaft cieht und sie, vom Glauben erleuchtet, unvoreingenom-

auf sich wirken Jäßt, muß Sagen, Menschen, die „Heidentum“ leben,
wirklich großer Gefahr sind, den eigentlichen Sinn Tes Lebens, Gott, zZzu verfehlen,
und sich selbst ZU) sinnlosen Sinn e1nes Daseins zu machen, das Ur z} Gott aus
für Gott 1n Jesus Christus innvoll erklären ist48.
Sollten die Christen daraus die naheliegende Konsequenz ziehen, s1e hätten dann
eigentlich lück gehabt, von Christus und seiner Kirche w1ıssen und durch die

Taufe das göttliche Leben zu erhalten, mögen S1e@ wissen, e1n derartiges Ver-
ständnis Von Christentum SECNAU SO heidnisch, weil anthropozentrisch, seın kann wıe das
Heidentum der Heiden. Wer das Christentum Ur als Besitz und nich  er als mi1ssionari-
schen Auftrag versteht, geht gründlich AN dessen eigentlichem Wesen vorbei.

Thomas hm, Machet zu Jüngern alle Völker, a 162

POTOCZKY

Zusammenarbeıiıt VON Priestern un! Laı1en
Fragen WIT un zunächst, Vas WIT unter Zusammenarbeit verstehen wollen. Joseph
Fichter definiert Zusammenarbeit In folgender Weise: „Zusammenarbeit ıst jener
sOzjale Prozeß, bei dem ZWwWwEeı oder mehr Personen oder (G‚ruppen gemeinsam handeln,
un e1n gemeinsames Ziel zu erreichen1.“ Welche Voraussetzungen mussen  : gegeben
se1in, daß WIT von einem gemeinsamen Handeln sprechen können? Wir wollen uns

fragen, wıe die Menschen aufeinanderzu und miteinander handeln können.

1. Formen des gemeinsamen Handelns nach Max er
Um das Zusammenarbeiten als eıne der Formen des gemeinsamen Handelns besser
verstehen können, hat er zwischen Gemeinschafts-, Einverständnis- und
Gesellschaftshandeln unterschieden. Wir wollen dieser Unterscheidung nachgehen und
S1e auf uUuNnser Thema anwenden.
„Gemeinschaftshandeln” liegt dann VOÖTL, ;„AWeENnn menschliches Handeln subjektiv sinnvoll
auf das Verhalten anderer Menschen bezogen wird‘?2. Die erstie grundsätzliche Einsicht
Webers ist, der einzelne, das Individuum, Subjekt des Gemeinschaftshandelns
Se1in kann und icht eıne ruppe oder die Masse, Nur der einzelne kann sich verhalten
und handeln, aber das wichtigste Handeln des einzelnen ıst senmn Handeln ezug
auf die anderen. Das Handeln des einzelnen wird wesentlich durch die CGruppen, iın
denen lebt, ber die T die Gesellschaft hineinwächst, die SeINe Sozialisation
'agen, geprägt?
Gemeinschaftshandeln ereignet sich also, 171  .  dem ich das Verhalten des anderen als auf
mich zustrebend betrachte. er der andere meine „Einstellung“ auf nicht, dann
könnten WIT „einseitigem Gemeinschaftshandeln“ sprechen. „Beiderseitiges

1 Eichter Joseph Grundbegriffe der Soziologie. 1en-New ork 1968, 140.
5 Weber Max Gesammelte Aufsätze Wissenschaftslehre. Tübingen, Auflage, 19068,
Vgl Fichter Joseph aA. O., 24

319

hart hat und immer noch offenbart, diesen Menschen in ihrer bedrohten Situation be­
kannt ist, um so mehr sind sie der stets drohenden Gefährdung des Heidentums aus­
gesetzt. Damit schließt sich der Ring. 
Es ist unbiblisch und untheologisch, dagegen anzugehen, daß die Heiden „in Finster­
nis und Todesschatten sitzen" (Röm 2, 19). Die Tatsachen lehren es, daß „ihr unver­
ständiges Herz ist ver.finstert worden" (Röm 1, 21). Wer die Aussagen der HI. Schrift 
und der Religionswissenschaft sieht und sie, vom Glauben erleuchtet, unvoreingenom­
men auf sich wirken läßt, muß sagen, daß Menschen, die im „Heidentum" leben, in 
wirklich großer Gefahr sind, den eigentlichen Sinn ihres Lebens, Gott, zu verfehlen, 
und sich selbst zum sinnlosen Sinn eines Daseins zu machen, das nur von Gott aus 
für Gott in Jesus Christus sinnvoll zu erklären ist48• 

Sollten die Christen daraus die naheliegende Konsequenz ziehen, sie hätten dann 
eigentlich Glück gehabt, von Christus und seiner Kirche zu wissen und durch die 
hl. Taufe da~ göttliche Leben zu erhalten, so mögen sie wissen, daß ein derartiges Ver­
ständnis von Christentum genau so heidnisch, weil anthropozentrisch, sein kann wie das 
Heidentum der Heiden. Wer das Christentum nur als Besitz und nicht als missionari­
schen Auftrag versteht, geht gründlich an dessen eigentlichem Wesen vorbei. 

48 Thomas Ohm, Machet zu Jüngern alle Völker, a. a. 0. 162 ff. 

KLAUS ZAPOTOCZKY 

Zusammenarbeit von Priestern und Laien 

Fragen wir uns zunächst, was wir unter Zusammenarbeit verstehen wollen. Joseph 
Fichter definiert Zusammenarbeit in folgender Weise: ,,Zusammenarbeit ist jener 
soziale Prozeß, bei dem zwei oder mehr Personen oder Gruppen gemeinsam handeln, 
um ein gemeinsames Ziel zu erreichen1.'' Welche Voraussetzungen müssen gegeben 
sein, daß wir von einem gemeinsamen Handeln sprechen können? Wir wollen uns 
fragen, wie die Menschen aufeinanderzu und miteinander handeln können. 

1. Formen des gemeinsamen Handelns nadt Max Weber 

Um das Zusammenarbeiten als eine der Formen des gemeinsamen Handelns besser 
verstehen zu können, hat M. Weber zwischen Gemeinschafts-, Einverständnis- und 
Gesellschaftshandeln unterschieden. Wir wollen dieser Unterscheidung nachgehen und 
sie auf unser Thema anwenden. 
„Gemeinschaftshandeln" liegt dann vor, ,,wenn menschliches Handeln subjektiv sinnvoll 
auf das Verhalten anderer Menschen bezogen wird"2• Die erste grundsätzliche Einsicht 
Webers ist, daß nur der einzelne, das Individuum, Subjekt des Gemeinschaftshandelns 
sein kann und nicht eine Gruppe oder die Masse. Nur der einzelne kann sich verhalten 
und handeln, aber das wichtigste Handeln des einzelnen ist sein Handeln in Bezug 
auf die anderen. Das Handeln des einzelnen wird wesentlich durch die Gruppen, in 
denen er lebt, über die er in die Gesellschaft hineinwächst, die seine Sozialisation 
tragen, geprägt3. 
Gemeinschaftshandeln ereignet sich also, indem ich das Verhalten des anderen als auf 
mich zustrebend betrachte. Merkt der andere meine „Einstellung" auf ihn nicht, dann 
könnten wir von „einseitigem Gemeinschaftshandeln" sprechen. ,,Beiderseitiges 

1 Fichter Joseph H.: Grundbegriffe der Soziologie. Wien-New York 1968, 140. 
:2 Weber Max: Gesammelte Aufsätze zur Wissenschaftslehre. Tübingen, 3. Auflage, 1968, 441. 
s Vgl. Fichter Joseph H.: a. a. 0., 23 f. 

319 


