Ein Lied der Pilgerschaft, ,,Wachet auf, ruft uns die Stimme”’, ein Adventslied, auch
ein Osterlied am Grabe, eines aus ,Passion”” und ,,Gottvertrauen” kénnte die gemiit-
haften Abschieds-, Schmerz- und Wehmutslieder der Friedhofgesinge langsam erset-
zen.

5. Ganz mafigebend sind die Gebete der Gemeinde Zeugnis von den letzten Dingen.
Es ist durchaus zu erwarten, dafl heute der Gebetsschatz der offiziellen Andachtsbiicher
in der signifikanten Phase der Krankheit und des Sterbens von einer Christusvorstel-
lung, von einem Erlésungsverstindnis und einer Todesvorstellung geprigt sind, in
der das ganze des Paschamysteriums nicht voll zu Wort kommt: Die Ergebung in
Gottes Willen, der gekreuzigte Herr und seine Siihnetat, die Verzeihung der Siinden,
die Bitte um Fiirsprache, um einen gnidigen Herrn und um barmherzigen Beistand, die
Fiirbitte fiir die Verstorbenen, das Mitleid mit den Armen Seelen verkdrpern nur einen,
gewif3 wesentlichen Akzent. Die Bitte um die Teilnahme an der Verklirung als einem
kiinftigen Geschenk, als einer Gnadengabe an die von der Siinde Erlosten kommt
den theozentrischen Gebeten mit ihrem konsequenten Blick auf die Erlésungsherrlich-
keit, auf die Gemeinschaft der Heiligen, auf die Friedensverheifung der Heilszeit noch
nicht gleich42.

Ins Volle trifft die herrliche Psalmensammlung des geplanten Ritus!, Unverkennbar
sind dort die neuen Gebete, vor allem wenn sie aus alten Sakramentarien und Litur-
gien gewihlt sind, in den Horizont der Auferstehung, des ewigen Lebens, der Krénung
in Herrlichkeit, der Verheiung der ,,Unsterblichkeit” gestelit.

42 O, Karer (Hg.), Liturgisches Gebetbuch, Miinchen 1928, 247 u. passim.
43 Psalm 22 (Nr. 81); Psalm 113, 1—20 (Nr. 86); Psalm 114 (Nr. 19); Psalm 120 (Nr. 90);
Psalm 121 (Nr. 95); Psalm 131 (Nr. 95); Psalm 133 (Nr. 96); Psalm 41; 64; 17.

JOHANNES BETTRAY

Heidentum — Versuch einer Deutung!

Es faillt auf, mit welcher Wachheit heute nicht nur Fachgelehrte verschiedener Herkunft,
sondern auch, ja fast noch mehr, viele Laien Fragen erértern, die sich aus dem unmittel-
bar erlebten religisen Pluralismus ergeben. Das Aufhéren des Kolonialismus, der
Beginn der gleichberechtigten Selbstindigkeit der jungen Nationen, der internationale
Verkehr, die Massenkommunikationsmedien, die Studenten aus Ubersee an unsern
Universititen haben jenes schematisierende billige Denken erschiittert: , Hier die Lin-
der des Christentums mit ihrem Licht und ihrem Fortschritt, dort die Linder des
Heidentums mit ihrer Armut, ihrer Primitivitit, ihrem Gotzendienst.” Dafl sich zwi-
schen Christentum und Fortschritt bei richtigem Verstindnis Zusammenhinge aufzei-
gen lassen, braucht deswegen nicht geleugnet zu werden. Wer aber der Intelligenz
aus Ubersee in ihrem (allerdings durch den Westen angeregten) dynamischen Streben
nach Fortschritt und geistig eigenstindiger Entwicklung begegnet, ist schockiert und
spiirt sofort: hier ist starkes Umdenken erforderlich. Zudem distanziert sich die fiih-
rende Schicht der jungen Vélker entriistet von den Begriffen ,Heide” und ,Heiden-
tum”!. Man deutet das Reden der Missionare von ,Finsternis und Todesschatten”
als dunkles Relikt des Kolonialismus und Imperialismus. Diese energische Abwehr
zeigt deutlich, da hier ein Begriff von ,Heidentum” supponiert wird, der auch einem
Christen untragbar sein sollte, da der Christ sich nicht durch Verlagerung des Begriffes
in die Kategorie des Territorialen, erst recht des Persénlich-Qualitativen auBerhalb der

1 Des Prétres noirs s’interrogent, Paris 1956, 41 f.

307



Diskussion stellen darf. Zweifellos hat die neue Weltsituation, die sich immer mehr
mit ,jener rationalen Kultur, die von Europa ausgehend den gesamten Globus zu um-
greifen im Begriffe ist”, identifiziert?, auch dazu gefiihrt, da sich nicht wenige Theolo-
gen den nichtchristlichen Religionen in einer Weise zuwenden, aus der man deutlich die
Dringlichkeit der Neuorientierung um Werte und Unwerte dieser Religionen und ihrer
Beziehung zum Christentum herausspiirt.

Es ist doch auffallend, dafl sich etwa ein Josef Schmidlin in immerhin fundamentalen Werken
nicht einmal die Frage nach dem Wesen des ,Heidentums” stellt. Auch Thomas Ohm
bietet in einem grundlegenden und zusammenfassenden Werk nicht die wiinschenswerte
Klarheit®. Anderswo® sagt er: ,Das Wort Heidentum steht fiir alle polytheistischen, pan-
theistischen, theopanistischen und auch fiir die nichtjiidischen und nichtchristlichen mono-
theistischen Religionen. Das Gemeinsame dabei ist, daf die heidnischen Religionen aus
den Vilkern selbst, ihrem Blut und Geist entstanden sind und nicht von Gott stammen,
dal sie Wege zu Gott und zum Géttlichen hin darstellen, die sich der Mensch selbst
ausgesucht hat, wihrend die Offenbarungsreligion ein Weg zu Gott ist, den Gott selbst
gezeigt hat und zu gehen befihigt.” Ahnlich formuliert es Karl Priimm®: ,Der heidnische
Mensch sucht, im allgemeinen gesehen, bis gegen die Spitantike hin mehr aus eigener
Kraft von unten nach oben zu Gott emporzusteigen; zum Christen aber neigt sich Gott
herab, und der Christ wei, da auch ein Aufstieg zu Gott noch einmal Gabe Gottes ist.”
Was Ohm? 1956 sagte, miifite er heute anders formulieren, sonst hitte er von mancher
Seite einen Sturm der Entriistung zu gewirtigen: ,Mit dem Wort ,Heidentum’ bringen wir
zum Ausdruck, da in den heidnischen Religionen als solchen keine echte Offenbarung und
SelbsterschlieBung Gottes vorliegt, daB sie keine Gott gezeigten und Gott gebahnten Wege
zum Heile darstellen, daf ihnen allen Mingel und Fehler anhaften und daf die Heiden
deswegen Gegenstand der Mission sind.” Karl Rahner® lifit alle diese Momente beiseite.
Er umschreibt Heidentum oder Heiden einfach als ,jene in Volkstiimern geschichtlich
verfaBten Menschen, die in ihrer vélkischen und geschichtlich-kulturellen VerfaBtheit (als
Vélker”) praktisch noch nicht vom Anspruch des Christentums geschichtlich erreicht sind
oder sich ihm noch im Namen ihrer eigenen geschichtlichen Uberlieferung verschlieSen”.
Er greift den Ausdruck von den ,heidnischen Religionen als solchen”, den Ohm gebraucht,
auf und bekriftigt, daB heidnische Religion als solche kein Heilsweg sei. Aber wo ver-
schliet sich der Inhalt einer heidnischen Religion gegen die wahre Religion so, daff diese
VerschlieBung zur Religion ,als solcher” wird? Und wenn es zu einer VerschlieBung kiéme,
ist damit gesagt, daf diese mala fide geschieht? Kann sie nicht auch bona fide geschehen,
solange man wenigstens die volle Wahrheit nicht erkannt hat?

Weil nun das menschliche Dasein, die ,Condition humaine”, allen Menschen in
gleicher Weise eigen ist, muf8 angenommen werden, daf8 auch das ,Heidentum” vom
inneren Wesen des Menschen her in seiner dufleren Verflechtung mit der Welt allen
Menschen droht, stindig droht, und in der persénlichen Entscheidung eines jeden
Menschen Ffiir oder gegen den transzendenten Gott siindhafte Realitit oder gnaden-
haft transzendiert wird. Die Unterschiede zwischen den ,,alten” und ,,neuen” Heiden-
tiimern sind nicht kernhaft, wesensmiBig, sondern nur #uferlich bedingt. Sie ergeben
sich aus der Stellung des Menschen zu der in der kulturellen Verinderung der Welt
bewirkten Hominisation, innerhalb derer zahlreiche Stufen méglich und wirklich sind.
Doch lassen sich altes und neues Heidentum mit Fug und Recht gerade von ihrer
Stellungnahme zur Welt und damit auch zu Gott in etwa in ein Schema einschliefen®.
Im ,,alten” Heidentum sehen wir jene Gott negierende, ihn entfernende, abschwichende,

jhn manipulierende anthropozentrische Denkform vor uns, die sich in einen Kosmos ein-
gehiillt weiB, der zahllose innerweltliche Divinisierungen, Verabsolutierungen, Tabus in

2 Franz Steinbacher, Kultur als Daseinsbewiltigung, Bonn 1967, 45.

3 Einfithrung in die Missionswissenschaft, Miinster i. W. 1925, 17; Katholische Missions-
lehre im Grundri, Miinster i. W. 1923, 34 f.

4 Machet zu Jiingern alle Vélker, Freiburg i. Br. 1962, 146—151.

5 In: Kénig, W, ,,Heidentum”.

¢ Die Religion des Hellenismus, in: Kénig, H, 242.

7 In: Konig, W, ,Heidentum”.

8 Heidentum”, in: LTHKS, 5, 74—75.

 H. Maurier, Theologie des Heidentums, Kéln 1967, 39 f.; J. B. Metz, Die Zukunft des
Glaubens in einer hominisierten Welt, in: Weltverstindnis im Glauben, Mainz 1965, 45 ff.

308



sich trigt. Weil in diesem Kosmos Gott nie ganz gottlich, ja, weil er das nicht sein
darf, darum ist auch die Welt nie ganz ,weltlich”. Gott darf nicht der absolut transzendente
sein, weil das die anthropozentrische idololatrische Grundhaltung des Menschen im Heiden-
tum nicht mehr zuliefe. Dann kionnte der Mensch némlich nicht mehr Mittelpunkt der Welt
sein. Im ,,neuen” Heidentum haben wir die grundsitzlich gleiche idololatrische Anthropo-
zentrik vor uns. Wihrend das alte Heidentum Gott durch AusschluB der Transzendenz zu
einem manipulierbaren Teil der Welt macht und so seine Gottheit lahmlegen mdchte, erreicht
das neue Heidentum sein Ziel durch Entnuminisierung der Welt. Der Mensch bekommt
die Welt mehr und mehr als solche in den Griff, daher braucht er Gott oder iiberweltliche
Krifte nicht mehr. Er hofft, von der Hominisierung der Welt aus den Sprung zum autono-
men Humanismus und damit zu einer endzeitlichen Selbsterldsung machen zu kénnen. Eine
Haltung, die nicht weniger heidnisch ist als die erste, mit dem Unterschied, daB sie den
transzendenten Schopfergott der christlichen Offenbarung und darin die Menschwerdung
Gottes in Jesus Christus bewufst ablehnt. Diese ist die absolute Gipfelhthe des Menschen,
zugleich aber auch jener gottmenschliche Ort, der jede idololatrische Anthropozentrik des
Menschen entlarvt und zunichte macht. Wir werden uns im folgenden mehr mit der ersten
Form des Heidentums, mit dem ,,alten” Heidentum, befassen, das sich in einer Welt findet,
die weithin dem Zugriff des Menschen, seiner rationalen Entschliisselung entzogen war, iiber
die er aber gerade in diesem Heidentum absolute Herrschaft mit dem Ziele eigener Selbst-
verherrlichung, egoistischen Genusses anstrebt. Mit einem Heidentum also, dem Christus
noch nicht verkiindet wurde. Immer aber muff klar bleiben, da8 sich Heidentum auch bei
jenen findet, die den christlichen Namen zwar tragen, von ihrem Heidentum jedoch nicht
abgeriickt sind.

Heidentum kann daher kein geographischer Begriff sein, wenigstens nicht seinem
Wesen nach. Es ist vielmehr ein persénlicher, auch sozialer, theologal gefiillter Be-
griff, der die selbstherrliche Stellung des Menschen zu Gott, zum Mitmenschen, zur
Welt beinhaltet. Eine solche Aussage kann aber nur dann berechtigt sein, wenn der
Mensch zugleich die Moglichkeit hat, sich in seiner Situation fiir den transzendenten
Gott zu entscheiden. Der Ausgangspunkt dieser Entscheidung ist das menschliche
Dasein. Der Mensch fiihlt sich darin als ein Angewiesener!®. Dieses menschliche
Dasein, diese Angewiesenheit ist Beginn folgender Uberlegungen: ,Wenn man ver-
sucht, sich in der reichen Literatur iiber heidnische Religionen zurechtzufinden, bemerkt
man bald, daB das menschliche Dasein in all seinen Aspekten als Leitfaden zum Ver-
stindnis der Tatsachen dienen kann.”

Diesen Ausgangspunkt vorausgesetzt, kann man von der HIl. Schrift des Alten und
Neuen Bundes ausgehen, um zu verstehen, was Heidentum ist. Das dariiber hier
Gebotene kann jedoch nur als ein sehr kleiner Ausschnitt der viel umfangreicheren
Materialien betrachtet werden, die sich in der Hl. Schrift zu dieser Frage finden. Wir
wollen dann sehen, ob die Religionswissenschaft uns die Aussagen der Hl. Schrift
irgendwie bestitigt oder doch nahelegt, und wollen schlieBlich zu einem zusammen-
fassenden Resultat zu kommen versuchen.

Wie schwierig die Situation heute diesbeziiglich ist, ergibt sich aus der Frage, ob man
zu dem ja sagen kann, was ein Wissenschaftler! fordert, da heute von der katholi-
schen Theologie ,,dem heilsgeschichtlichen Sinn der Religionen Beachtung zu schenken”
ist? ,,Daf die Religionen auf der Ebene der allgemeinen Heilsgeschichte die Wege der
Menschheit zu Gott darstellen, da auch auf diesen Wegen das Heil erlangt werden
kann, weil es Gott gefallen hat, die eine Heilsgeschichte in der Spannung allgemeiner
und spezieller Heilsgeschichte ihrem eschatologischen Ziel entgegenzufiihren!”

I. Heidentum in Genesis und R6merbrief

1. Die 11 ersten Kapitel der Genesis

Diese Kapitel bieten eine kurz zusammengefafite Theologie der Geschichte, die wesent-
lich von Gott her begonnen wird, gegen den der Mensch seine Eigenherrlichkeit aufzu-

10 Kultur als Daseinsbewiltigung, a. a. O. 65 + 68.
11 H, R, Schlette, Colloquium Salutis, Christen und Nichtchristen heute, Kéln 1965, 61 f. Dazu
auch Bernhard Stoeckle, Zur Theologie der Religionen, in: Mysterium Salutis, 2, 1071 f.

309



bauen trachtet. Dadurch stiirzt er ins Verderben, in dem Gott ihn aber nicht unter-
gehen ldLt, sondern in das er die Heilslinie einmiinden liBt, die mit Abraham (12. Kap.)
beginnt und die ein fortgesetztes verheifendes Hereinsprechen, Hereinrufen und Her-
einwirken Gottes in die Geschichte ist, das im Zusammenschluf aller Geschlechter der
Erde um das Heil, um Christus erfiillt wird!2. Die theologisch wichtige Aussage hier
ist, daB Gott mit universaler Schépfermacht und allbeherrschender Souverdnitit auf-
tritt. Er ist der ewige, transzendente Schopfer von allem. Alles steht in seinem Dienst.
Zwar hat er die Welt unmittelbar in den Dienst des Menschen gestellt, dieser aber
steht mitsamt der Welt im Dienste Gottes!®. Somit steht nicht der Mensch im Mittel-
punkt des Universums, sondern Gott.

Es gibt kein Wort in den Kosmogonien anderer Volker, daff diesem ersten Wort der Bibel
von der Schipfung der Welt durch Gott gleichkime. Es bestehen wesentliche Unterschiede
zwischen dem biblischen und mythologischen Schopfergott. In der Schopfung durch das Wort
kommt die absolute Macht und Uberlegenheit des Schopfers iiber seine Schopfung zum
Ausdruck. Die Schépfung ist ein sinnvoll geplantes Werk des gottlichen Geistes. Der ganze
Bericht ist eine religidse Wahrheitsaussage, die zeitlose Giiltigkeit hat'!, Nimmt man das
Universum mit dem Menschen, dem Abbild Gottes an der Spitze der Schopfung, wird das
Wort des Paulus ungeheuer kraftvoll und fordernd zugleich: ,,Was ndmlich unsichtbar ist
an ihm, ist seit Erschaffung der Welt an den geschaffenen Dingen mit der Vernunft zu sehen,
ndmlich seine ewige Kraft und Gottheit.” (Rém 1,20) Die Schépfung ist also Gottes Werk
uriz als solches eine Offenbarung von Gott. Sie ist das ungeschriebene Buch, in dem die
Menschen lesend Gott zu erkennen vermdgen. Diese Mbglichkeit wurde den Menschen
durch die Siinde nicht genommen, wenngleich jede nicht geklidrte Siinde die Erkenntnis Gottes
aus und in der Schépfung erschwert. Wenn der Mensch positiv zur Welt als zu einer
Offenbarung Gottes steht, lebt er in ihr wie in einem Paradies. Wenngleich die Siinde dem
Menschen diese Moglichkeit nicht genommen hat, so wurde sie ihm doch duBerst erschwert.

Wir stehen hier vor dem psychologisch wohl feinsten und prophetisch tiefsten Ab-
schnitt des AT, der uns Fernblicke durch die Jahrtausende der Menschheitsgeschichte
ermdglicht und zugleich Tiefblicke in die letzten Wesenszusammenhinge des Men-
schentums in seiner Bezogenheit auf Gott, in seiner versuchten Trennung von Gott,
in der Vergétzung des Menschen und in dem dadurch unbedingt notwendigen Ver-
such des Menschen, die Dinge rein fiir sich zu gebrauchen, und zwar mit allen Folge-
rungen fiir letzte Menschennot und Menschenkrankheit!, Der Mensch will Herr der
Schopfung sein, aber nicht so, wie Gott es will, sondern wie er selbst es will: Er will
die Schopfung als ihr von Gott gelster und Gottesherrschaft und -macht usurpierender
Herr nach seinem eigenen Belieben gebrauchen. Das bedeutet, daff er den Offenba-
rungscharakter der Welt, die ihm von Gott kiindet, iibersehen wird. Daher wird er auch
die glinzenden Moglichkeiten, die ihm der Schopfungsauftrag von Anfang an gab,
nur sehr zdgernd und immer in der Versuchung der Trennung von Gott gebrauchen.
Noch mehr: Er will sein wie Gott! Das ist die ungeheuerlichste Versuchung, die es
gibt, die der Mensch aber nie aus dem Auge verliert. Sie ist die Zusammenfassung
jeder anderen Versuchung und der Siinde. Der Mensch will sich an die Stelle Gottes
setzen, er will Gott gleich sein. Dafiir aber muf er Gott ausschalten, es wenigstens
versuchen, immer aufs neue und in tausend Weisen. Der Mensch ifft Gottes unendliche
Liebe zu sich selbst abgéttisch nach, indem er trachtet, sich auf Gottes Thron zu setzen.
Ein Versuch, der alles in der Schopfung durcheinanderbringen mufl. Aus dieser Hoffart
des Geistes folgt die Begierlichkeit des Fleisches.

2 Hellmuth Frey, Das Buch der Anfdnge, Stuttgart 1950, div. loc.; Gerhard von Rad, Das
erste Buch Moses, Genesis Kapitel 1—12, 9, Gottingen 1953, 34: Die Beziehung des
Schopfungsglaubens zum Heils- und Erwihlungsglauben des AT,

13 Paul de Haes, Die Schopfung als Heilsmysterium, Mainz 1964, 3. Kap.

4 Heinisch, Das Buch Genesis, Bonn 1930, 96; Hubert Junker, Das Zeugnis des Alten Testa-
mentes von der Schopfung, in: Fritz Leisf, Seine Rede geschah zu mir, Miinchen
1965, 281 ff.

15 Frey, a. a. O., 42.

310



Die Geschichte der Religionen zeigt den stindig erneuerten Versuch, den gesamten Bereich
menschlicher Leidenschaft zu divinisieren, ihn sogar durch religitse Weihe iiber seine Unord-
nung zu erheben, ohne diese selbst zu indern, oder doch mit ihm Ziele zu erreichen, die,
wie die Fortpflanzung der Menschen, in sich selbst als hichstes Ziel, als Erfiillung des Seh-
nens nach Ewigkeit betrachtet werden. Die Schopfung sollte Mittel der Gotteserkenntnis
werden. Indem der Mensch ihr idololatrisch verfillt, wird sie voll von jenen Geistern und
Dimonen, die aus des Menschen Brust in sie hineinprojiziert werden. Der Mensch deutet
die Krifte der Natur nach der Zerrissenheit seines eigenen Wesens. Er trachtet, die von ihm
selbst projizierten Geister und Dimonen durch ein klug ersonnenes System aus Zauber,
Magie, Wahrsagerei, Traumdeutung usw. zu beherrschen. Es gibt keine heidnische Religions-
stufe, auf der diese Dinge nicht vorkdmen, selbst wenn sich wie bei den Primitiven recht
hohe und reine Gottesvorstellungen finden. Der Mensch ist Sklave seiner selbst geworden.
Da er das nicht zugibt, macht er Didmonen, Geister, Ahnen usw. verantwortlich. Sie sind eine
getreue vergroferte Kopie seines eigenen zerrissenen Seelenlebens.

Eine logische Konsequenz dieser menschlichen Verfallenheit ist der Brudermord. Der
Ubermensch ist nicht eine Erfindung Nietzsches. Wenn der eine Ubermensch ist,
warum dann nicht auch der andere? Die Haupttriebe des Menschen werden durch die
Siinde allerdings nicht abgeschnitten. Er kann sich weiter von der Erde ernihren,
aber sie trigt ihm Dornen und Disteln. Einer wird dem andern die Nahrung nicht
gonnen. Die einen werden prassen, die andern hungern. Auch wird der Mensch in der
Zeugung neuen Lebens nicht gehemmt, aber Leidenschaft und Niedergang brechen in
einen Bereich ein, der berufen war, das Gnadenleben weiterzugeben und die Menschen
immer aufs neue die hochste Liebe, die Gott ihnen geschenkt, erleben zu lassen?.
Der Mensch vermag Gott noch zu erkennen, aber je tiefer die Schuldverstrickung, um
so schwicher die Gotteserkenninis, um so niherliegender die Versuchung, sich einen
fiir seine personliche Letztentscheidung bequemeren Ausweg zu suchen, auf dem er
dann nicht mehr sagen muB: ich habe gesiindigt, sondern: die Schlange hat mich ver-
fithrt. Ob diese Schlange nun Maya heiflt oder Schicksal, oder ein Dimon ist; ob man
sich auf das Kollektiv des Clans oder den Gemeinnutz des Volksganzen beruft: Das
eine liegt all dem zugrunde: Man will auf jeden Fall von der niederschmetternden
Erkenntnis frei bleiben, da man vor Gott ein elender Siinder ist, der Strafe verdient
hat. Das Atman, das gottliche Selbst muf8 erhaben sein iiber das Maya, die Illusion,
die wirkliche Welt. All das sind doch wohl meisterhafte Versuche, ohne Gott mit der
Frage der Schuld fertig zu werden. Dem entsprechen die tausend Versuche der Selbst-
erlosung, die vom primitivsten rein duflerlich mechanischen Reinigungsritus bis zur
erhabensten Versenkungsmystik gehen, in der Erkenntnis, Wissen, Verstehen den
Menschen erl6sen konnen, wie es im Buddhismus und Hinduismus der Fall ist.

Dennoch betitigen sich die Menschen als grole Kulturschépfer. Aber gerade die Episode
des Turmbaues von Babel zeigt, wie sie sich in idololatrischer Verfallenheit und Ver-
messenheit iiberschlagen.

Dieses diistere Bild berechtigt indessen nicht dazu, anzunehmen, da88 alle Menschen ver-
worfen sind. Es gibt einige, die auf Gott horen. Sie deuten die Zeichen der Natur rich-
tig. Sie erkennen Gott als den Herrn dieser Natur und der Menschen in ihr an?”.

2. Die Texte (der Apostelgeschichte und) des Rémerbriefes

a) Die Gehalte von den positiven Méglichkeiten des Menschen in diesen Texten ent-
sprechen den ersten Versen der Genesis vor dem Siindenfall. Da Paulus sich in seinen
Reden vor Heiden nicht auf den Alten Bund berufen kann, bezieht er sich auf die
Moglichkeit der Gotteserkenntnis der Heiden in der Schépfung. So spricht er in der
Rede zu Lystra (Apg 14,15—17) und in der Rede auf dem Areopag von dem Gott,
der geschaffen hat den Himmel und die Erde und das Meer und alles, was in ihnen
ist”. Es ist jener Gott, der ,sich nicht unbezeugt gelassen hat dadurch, da er Wohl-

18 Pierre Grelot, Mann und Frau nach der Heiligen Schrift, Mainz 1964.
17 Jean Daniélou, Die heiligen Heiden des Alten Testamentes, Stuttgart 1955; ders., Vom
Ursprung bis Babel, Frankfurt a. M. 1965; s. a. von Rad, a. a. O. 104—107.

311



taten spendete vom Himmel her, den Regen schenkte und fruchtbare Zeiten und mit
Nahrung und Frohsinn euer Herz erfiillte”. Gott, ,der die Welt gemacht hat und alles,
was darin ist, er, der Herr des Himmels und der Erde”. ,,.Der allem Leben und Odem
gibt und alles andere.” Der Rémerbrief geht noch weiter: ,Ist doch das Erkennbare
an Gott offenkundig unter ihnen (den Heiden); denn Gott hat es ihnen geoffenbart.”
Das Unsichtbare an Gott ,ist seit Erschaffung der Welt an den geschaffenen Dingen
mit der Vernunft zu sehen, nimlich seine ewige Kraft und Gottheit” (Apg 17, 22—31;
Rom 1,19 ff.). Die Heiden kénnen Gott jedoch nicht nur aus der Natur erkennen; sie
wissen auch, was des Gesetzes ist, da dieses in ihre Herzen eingeschrieben ist. Sie
vermégen also kraft der Gotteserkenntnis und kraft eines in ihre Herzen eingeschrie-
benen sittlichen Gesetzes motiviert sittlich zu handeln.

Somit ist nach der Hl. Schrift jeder Mensch in der Lage, auch nach dem Siinden-
fall Gott als den Schopfer der ganzen Welt, der Dinge, zu erkennen, und zwar mit
Hilfe der geschaffenen Welt, die eine Offenbarung Gottes ist!8, Die Dogmatik kleidet
diese Wahrheiten in den Glaubenssatz: ,,Der Mensch vermag auch im Zustand der
gefallenen Natur mit Gottes Hilfe religiose (und moralische) Wahrheiten der natiir-
lichen Ordnung zu erkennen!®.” Gott kann also mit Hilfe des natiirlichen Lichtes der
Vernunft auf dem Wege iiber die sichtbaren Schopfungswerke wie die Ursache aus der
Wirkung nachgewiesen werden??, Ahnliches gilt vom Gewissen: Das Naturgesetz ist
auch den Heiden eingeschrieben, es ist Offenbarung des- Schopfers, und macht daher
auch die Heiden unentschuldbar fiir ihre Siinden, Kraft des Gewissens ist jeder Mensch
des Anrufes Gottes fihig und fiir das Nein in der Siinde vor Gott verantwortlich?!.

b) Die Aussagen des Paulus iiber die idololatrische Verwirrung des Menschen.

Der stirkste Text innerhalb von Rém 1,18—32, der das Wesen des Heidentums als
Verkehrung der rechten Ordnung iiberaus treffend charakterisiert, ist 1,25: sie ,ver-
ehrten anbetend die Schipfung an Stelle des Schopfers”. Alle anderen Texte dort illu-
strieren diese Grundaussage, sie beleuchten das Wesen des Heidentums als Schop-
fungsbezogenheit mit dem Menschen im Mittelpunkt. Gott ist darin héchstens eine
dienende Randfigur. Der Mensch kann aber nur dann wieder zu Gott kommen, wenn
er sich in seiner ,,Condition humaine” Gott unterwirft und von seiner Ich-Bezogenheit
frei wird. Wenn er das nicht tut, nicht will, kommt es zu religisen und daher auch
moralischen Verirrungen der Menschen, die Paulus mit schmerzhafter Klarheit offen-
kundig macht. Doch bleibt es nicht bei moralischen Fehlhaltungen der Menschen. Ihre
Versager wirken sich auch im kulturellen Bereich aus. Die Menschen ,wurden
eitel in ihren Gedanken, und verfinstert wurde ihr unverstindiges Herz” (Rém 1, 21).
Darum iiberlie8 Gott sie der Unlauterkeit. Widernatiirliche Unzucht von Frauen und
Minnern ist Folge des Gétzendienstes: ,,Und wie sie die Erkenntnis Gottes verwarfen,
iiberlieR sie Gott ihrer verwerflichen Gesinnung, so dafl sie taten, was nicht in der
Ordnung ist. Sie wurden erfiillt mit jeglicher Frevelhaftigkeit, Schlechtigkeit (Un-
zucht), Habsucht, Bosheit, voll Neid, Mord, Zank, Arglist, Hinterhiltigkeit” (R6m 1,
28—29). Damit rundet sich das Bild heidnischer Verkehrung in seiner Auswirkung auf
alle Bereiche des geschaffenen Lebens ab.

Bleibt zu bemerken, welche Art von Offenbarung wir in der Schopfung vor uns haben.
Nicht die Uroffenbarung, auch nicht eine positiv jiidisch-christliche Offenbarung, son-
dern die ,, Tatoffenbarung” der Schépfung selbst22.

18 Ferdinand Hahn, Das Verstindnis der Mission im Neuen Testament, Neukirchen-Vluyn
1965, 86, Nota 4; Ulrich Wildkens, Die Missionsreden der Apostelgeschichte, Neukirchen-
Vluyn 1961, div. loc.

1% Diekamp, Dogmatik, III, 26 (ed. Desclée, 1935).

2 Diekamp, Dogmatik, I, 115; cf. 2 Makk 7, 28.

21 Hiiring, Das Gesetz Christi’ (1963), 1, 36. 180. 276.

22 Johann Riedl, Das Heil der Heiden nach R 2, 14—16. 26. 27. (Médling b. Wien 1965), 186.

312



I1. Religionswissenschaftliche Parallelen zu den Aussagen der Heiligen Schrift

a) Zweifellos konnen die Schépfungsmythen der einzelnen Vélker iiber deren Stellung
zu Gott oder zu einem hdchsten Wesen Auskunft geben. Das besagt allerdings nicht,
daB die sonstigen Aussagen der betreffenden Religion, selbst wenn es sich im einzel-
nen um eine sehr reine Auffassung von der Schépfung handelt, damit konform sein
miissen®3. Es sei daran erinnert, daf die theologische Kraft der Genesis-Aussage von
keiner kosmogonischen Mythe iibertroffen wird. Trotzdem darf festgestellt werden,
daB ,,der Glaube an ein Hdchstes Wesen eine durchgingige Struktur” nicht nur bei
den primitiven Vélkern ist?. Bei ihnen ist die Religion des Himmels-Gottes ,die wirk-
same Mitte und die urspriingliche Gestalt dieser Kulturen?5, Man konnte also sagen:
»Zwischen dem Glauben der Primitiven und der christlichen Lehre besteht eine Ver-
wandtschaft®.” Damit hitten wir einen wichtigen Ausgangspunkt, der Parallelen zum
biblischen Gott der Anfinge in mehr als einer Hinsicht aufweist. Diese Parallele ist
allerdings verschieden deutlich und stark.

b) Je weniger dieses Hochste Wesen durch intermediire Wesen und unreligiése Prak-
tiken verdunkelt wird, um so stirker sind die Parallelen, wie sich aus vielerlei Mythen
nachweisen ld8t. Um so intensiver ist daher auch der das tigliche Leben bestimmende
EinfluB des Hochsten Wesens. Doch gibt es eben eine ganze Reihe von Verdunkelun-
gen, wie sie auch der Hl. Schrift nicht unbekannt sind.

1. Als erste nennen wir den Deismus: Gott entfernt sich aus irgendeinem Grund, mei-
stens wegen des Ungehorsams der Menschen, der verschiedene Ursachen haben kann,
von der Erde, von den Menschen. Wir sprechen vom ,,Deus otiosus”. Gott kiimmert
sich nicht mehr um die Menschen, und diese ziehen daraus die Konsequenz. Fiir den
tiglichen Gebrauch wenden sie sich an Zwischenwesen, die sogar von Gott selbst
erschaffen sein konnen, nur mehr in verzweifelten Fillen wenden sie sich an Gott,
dann ndmlich, wenn alle anderen Méglichkeiten versagen®.

Vielleicht darf man den Deismus tiefenpsychologisch so deuten: Der Deismus ist nicht erst
eine Erfindung der Aufklirung, sondern eine mit der siindhaften Selbstherrlichkeit eines
jeden Menschen stindig gegebene Gefahr: Man kann Gott nicht aus der Welt schaffen,
man will ihn aber nicht mitten im selbstherrlichen Tun haben. Man will sich nicht in die
Karten schauen lassen. Darum sagt man: ,Gott hitte viel zu tun, wenn er sich um alle
unsere Siinden kiimmern wollte.” Gott hat sich darum in eine ferne Welt zuriickgezogen.
Der zivilisierte Aufklidrer sagt: ,Natiirlich gibt es einen Gott, aber er kiimmert sich nicht
mehr um die Welt, nachdem sie einmal abzulaufen begonnen hat.” Man spricht Gott alle
lebendige Einwirkung auf Natur und Geschichte ab®. Das ist entscheidend. Es ist dem
Menschen gelungen, in sophistischer Wahrnehmung der Erhabenheit Gottes Gott angeblich
aus der Nichtigkeit des menschlichen Alltags herauszuhalten. Der Mensch formuliert jedoch
so, da nicht er es ist, der Gott ausschaltet, sondern Gott, der sich selbst zuriickzieht. So
hat der Mensch Ruhe vor Gott, er kann selbstherrlich schalten und walten und ist keinem
Gott mehr verantwortlich®. Man kann hier das Wort von Carl Gustav Jung anwenden,

= Joseph Gotz, Die Religionen der vorgeschichtlichen und primitiven Vélker, Aschaffen-
burg 1960, 70.

2 Van der Leeuw, ARW, 1931, 106. Dieser Wissenschaftler ist allerdings an dieser Stelle
der Meinung, es handele sich dabei um , Deismus” (ebd. 94). Die Stellungnahme dazu bei
Gotz, a. a. O. 74-75.

2 Gétz, a. a. O. 62; s. a. Eliade: Die Religionen und das Heilige, Salzburg 1954, 61.

2 ebd. (Gotz) 76.

21 Gétz, a. a. Q. 63; Eliade, a. a. O. 71.

8 Bertholet, Worterbuch der Religionen, Stuttgart 1962, ,,Deismus”.

2 Carl Gustav Jung, ,Sobald ein Gott aufhort, ein iiberwiltigender Faktor zu sein, wird er
ein bloBer Name. Sein Wesentliches ist tot, und seine Macht ist dahin.” (Zur Psychologie
westlicher und &stlicher Religion, Ziirich-Stuttgart 1963, 88.) Eine gute Stellungnahme zur
Bedeutung C. G. Jungs in Josef Rudin; Psychotherapie und Religion, Olten u. Freiburg
in Breisgau 1964, passim. Die auf S. 192 dargelegten Ideen von der Neurose durch Ver-
absolutierung relativer Werte (Caruso) scheinen ein fruchtbarer Ansatzpunkt der Deutung
des Heidentums als idololatrische Verfallenheit des Menschen an die Geschépfe sein zu
kénnen.

313



das zwar nicht ganz auf den Zusammenhang pafit, worin aber das letzte Ziel des deistischen
Strebens des Menschen angepeilt erscheint: , Der Platz der Gottheit scheint durch die Ganz-
heit des Menschen eingenommen zu werden3.

Ist es nicht richtig, wenn der hl. Paulus sagt: daf die Menschen ,frevlerisch die Wahr-
heit niederhalten” von Gott, der einem jeden Menschen nahe ist? Warum sich dann
der ,,Zorn Gottes vom Himmel her iiber alle Gottlosigkeit und Frevelhaftigkeit der
Menschen” offenbart (Rom 1, 18). Wir konnen, wenn wir vom allgemeinen Heilswil-
len Gottes ausgehen, nicht daran zweifeln, daf es die mit dem ungliicklichen Begriff
der ,,anonymen Christen” gemeinten Menschen gibt. Der Ernst jedoch, mit dem die
ganze HI. Schrift iiber die Situation der Heiden spricht, sollte uns davon zuriickhalten,
die Frage ihres Heiles ,gelassener” aufzugreifen, und statt den Missionseinsatz zu
verstirken, in die ,,Legitimitat” der heidnischen Religionen hineinzufliichten32.

In einer Beurteilung des religions-psychologischen Verdienstes von C. G. Jung schreibt
Arthur Jores®t: ,Die Welt der Mythen und Sagen auf der mythischen und magischen
Entwidklungsstufe des Menschen ist nichts weiter als die Vermischung von Objekt-
und Subjektwelt, die Projektion der inneren Bildwelt in die AuBenwelt.” Der Mensch
kann nicht dabei stehenbleiben, Gott auszuschalten. Da er ein , Angewiesener” ist
(Steinbacher) und die Schopfung nicht absolut im Griff hat, sondern nur beschrinkt
iiber sie verfiigen kann, wird und muf8 er versuchen, iiber michtige Zwischeninstan-
zen doch noch sein Ziel, die absolute Weltherrschaft, zu erreichen, auch wenn dieses
Ziel nur mithsam oder stiimperhaft (scheinbar) gesichert wird, und es nur zu einer
Balance der divergierenden Krifte kommt, die durch keine Verletzung von Tabus und
Regeln gestort werden diirfen.

2. Da ist der Kulturheros, der den Gottesbegriff im deistischen Sinn geschwicht hat.
Er zeigt sehr verschiedene Ziige, je nach den Kulturen, in denen er sich findet: Immer
dem Schopfer untergeordnet, sein Widersacher, arbeitet er mit Liige und Verfithrung,
stets im Zusammenhang mit dem Ursprung des Bosen in der Welt. Er kann auch
Beauftragter des Hochsten Wesens sein, Griinder und Organisator des Stammes, Heil-
bringer. Ja, er kann sogar mit dem Hochgott oder Himmelsgott verschmelzen32. Er
kann zur Epiphanie der Lebenskraft werden und erfihrt so, etwa im Indra-Mythos,
eine klassische Ausprigung?, Der Indra-Mythos erscheint wie eine gewaltige Projek-
tion des Menschen als Steigerung all seiner Fihigkeiten, besonders aber seiner
Sexualitit. Der Mensch wird durch den heiligen Géttertrank Soma, den Indra hervor-
bringt, unsterblich, er gelangt durch ihn zu den Géttern34. Wie ldBt sich nun der
Kulturheros in unserem Sinne deuten? Erhohung des Menschen, Sicherung iiber-
menschlicher Kraft, ewiges Leben, das als solches vergottlicht wird? Ewiges Leben
durch Vergottlichung der Lebenskraft, der Zeugungskraft? Es lassen sich dafiir viele

30 ebd. 89.

%2 Hier sei hingewiesen auf den griindlichen Aufsatz von F.-X. Durrwell, La salut par I'evan-
gile/Saint Paul, in: Spiritus, Cahiers de Spiritualité missionnaire Nr. 32 (1967), 380—395,
der die Hl. Schrift, vor allem den hl. Paulus fragt, ob zwischen dem anonymen Christen-
tum und dem expliziten Christentum nichts stehe als der Unterschied zwischen Unbe-
wufltem und BewuSBtem. Durrwell macht den schweren Vorwurf, daf die Hl. Schrift iiber
diesen Punkt nicht oder kaum konsultiert wurde. Seine reichen Darlegungen sollten jene
beachten, die aus einigen wenigen theologischen Prinzipien zu Ergebnissen kommen, die
sich aus der HI. Schrift nicht belegen lassen. Auf die Gefahren solcher Spekulationen hat
auch jiingst der Jesuitengeneral Pedro Arrupe in einem ausgezeichneten Vortrag hinge-
wiesen: Christlicher Glaube und Missionstitigkeit heute. (Internationaler Fides-Dienst,
17. April 1968, ND 224—242.)

31 Das Auflen und das Innen, in: Gott in Welt, II, 586.

32 Konig, Religionswissenschaftliches Warterbudh, a. a. O. 344.

33 Eliade, a. a. O. 115~117.

34 Fr. Heiler, Erscheinungsformen und Wesen der Religion, Stuttgart 1951, 250.

314



Belege bringen. Ist also auch der Kulturheros ein Versuch des Menschen, sich selbst-
herrlich im Mittelpunkt des Universums zu behaupten®s?

3. Eine weitere Verdunkelung des Gottesglaubens haben wir im Geisterglauben, im
Animismus vor uns. Darin haben wir es mit personenhaften Geistern zu tun. Die
ganze Welt ist voll davon. Alle Dinge sind von persénlichen Wesen beseelt, die gut
oder bdse oder beides sind, denen sich der Animist personlich gegeniibersieht und
mit denen er sich auseinandersetzen muf$*®, Nach C. G. Jung handelt es sich dabei um
Projektionen des menschlichen Geistes’?. Vielleicht darf man diese Ideen weiterfithren
und im Animismus einen primitiven Rationalismus erblicken, der in Anbetracht der
Schwiche eines lebendigen, alles durchdringenden und erklirenden Gottesglaubens
Geister einsetzt, die als persénliche Wesen den Menschen dhnlich sind, zu denen man
ein nach Menschenart manipulierbares Verhiltnis hat. Ihre Existenz ist eine vom Men-
schen her verstandene Erklirung der Phinomene der Welt. Durch die Beeinflussung
der Geister gelingt es, die von ihnen erfiillten Dinge und deren Kraft zu beherrschen.

4. Auch beim Ahnenkult haben wir es mit Wesen — den Geistern der Ahnen — zu
tun, die den Theismus verdunkeln, oft sogar praktisch ausschalten. Die Erklirung
dafiir ist einsichtig: ,,Die geheimnisvolle Kraft der Ahnen sichert dem Stamm und der
Sippe ein gliickliches Leben.” Die ,soziologische Bedeutsamkeit der Ahnen macht es
verstindlich, daB der Kult das religisse und soziale Alltagsleben entscheidend
bestimmt”. Wiederum steht der Mensch im Mittelpunkt, nicht Gott: Das mensdhliche
Leben, das Weiterleben, das durch die Ahnen gesicherte kraftvolle Leben, in dem die
Kraft der Ahnen in der Zeugung von neuen Mitgliedern des Stammes weitergegeben
wird. Die Ahnen leben in jhren Nachkommen weiter. Das ist das ewige Leben38,

5. Eine weitere Verdunkelung des Hoch-Gott-Glaubens haben wir im Polytheismus
vor uns, der auf bestimmten Kulturstufen anzutreffen ist. DaB es ihn gibt, bedarf kei-
nes Beweises. Ohne daf8 wir hier auf seine verschiedenen Quellen eingehen kénnen®’,
mag uns der bereits dfter bemiihte C. G. Jung auch in dieser Manifestation des Anthro-
pozentrismus ein gutes Stiick weiterhelfen. Die Lehren der Vergangenheit ergeben als
Fazit, da auf Grund stetiger innerer Erfahrung das geheimnisvoll Wirkende als
Gétter personifiziert erschaut wurde. Jung spricht hier vom Unbewufiten und rit,
dies nicht nur negativ als fehlendes BewuBtsein zu erkliren. ,Die Annahme unsicht-
barer Gétter oder Dimonen wire eine psychologisch viel passendere Formulierung
des Unbewuften, obschon dies eine anthropomorphistische Projektion wire®.” Kann
man also sagen, daf der Mensch der hoheren Kulturstufen im Polytheismus ein anthro-
pozentrisches Meisterstiick geliefert hat, indem er die ihm eigenen Kriifte sowie jene
der Natur, die er beherrschen will, zu Gottheiten hypostasiert, die in seinem Dienste
stehen, so daf er sich nicht nur iibermenschlicher Krifte, sondern sogar gottlicher
Krifte zur Erreichung seiner Ziele bedienen kann? Liegt hier vielleicht auch die
letzte Ursache fiir die Aufsplitterung des Hochsten Wesens in eine ganze Reihe von
Gottheiten? Das schlieBt nicht aus, da im einzelnen Menschen mitten im anscheinend
reinsten Polytheismus echte Religiositit sein kann, daf es etwa vor einem Vischnu-
oder Schiwa-Bild zu einer echten Begegnung mit Gott kommen kann.

Jung spricht ferner von ,Neigungen, Gewohnheiten, Trieben, Vorurteilen. Ressentiments
und allen méglichen Komplexen”. , Alle diese Naturtatsachen funktionieren genau wie ein

38 Zu ,,Soma” s. a. Const. Regamey, Die Religionen Indiens, in: Kénig, III, 91.

38 Gustav Mensching, Die Religion, Erscheinungsformen, Strukturtypen und Lebensgesetze,
Bonn 1959, 87; Berthold, a. a. O, 32.

37 Jung, a. a. O. 90; s. a. Gétz, a. a. O. 84 ff.; Mensching, ebd. 156 ff.

38 Gustav Mensdhing, Soziologie der grofien Religionen, Bonn 1966, 34—35; G. Guariglia,
Mentalitd bantu e cristianesimo, in: L’incontro cristiano con le culture, Milano 1966, 104 f.

® Konig, W. 662 f.; Mensching, Die Religion, a. a. O. 165; Gétz, a. a. O. 125 ff.; Eliade,
a. a. O. passim.

49 Jung, a. a. O. 92—93.

315



ganzer Olymp voll von Géttern, die propitiiert, bedient, gefiirchtet und verehrt sein wollen,
nicht nur vom individuellen Inhaber dieser Gétterkompagnie, sondern auch noch von seiner
personlichen Umgebung®.” Hierhin passen all die merkwiirdigen und skurrilen Tatsachen
der personlichen Gotterwahl, Belohnung und Bestrafung der Gotter, Drohungen an die Got-
ter. Es gibt im menschlichen Wesen und in der Welt nichts, was der Mensch nicht deifiziert
hitte. Ist es nicht genial zu sagen: der Liebesgott hat die Leidenschaft eingegeben? Jeden-
falls viel angenehmer als sagen zu miissen: ich bin ein leidenschaftlicher Mensch und lasse
mich gehen. In mir ist ein Dimon des Hasses, leichter als: ich selbst hasse diesen Menschen.
Der Mensch hilt sich auf diese Weise die Herrschaften und Midhte, die nichts anderes sind als
Auflerungen seines Selbst, wenigstens einen Schritt vom Leib. Ohne diese Michte steht
er vor der rein persinlichen religiosen und sittlichen Entscheidung, die die Ganzheit des
Menschen ohne Moglichkeit einer Ausflucht in die Schranken ruft. Die vom Menschen
entnuminisierte Welt zwingt vom menschlichen Wesen her zur Entscheidung fiir oder wider
Gott. Der Mensch ist daraufgekommen, dal es diese Gétter, diese Geisterwelt nicht gibt.
Er muB seine Projektionen zuriicknehmen, er kann sich nicht mehr darauf berufen, er kann
sich nichts mehr vormachen. So hat er kein psychologisches Ventil mehr. Was tut er? Er
verschafft sich neue Gotter: den Fortschritt, die Bildung, den Komfort, die Natur, die Rasse,
das Kollektiv, die Macht, das Geld usw. So versucht auch er, das stindig mahnende ,Mea
culpa” von sich fort zu schieben und das lockende: ,,Adoro te devote, latens Deitas” zu
erwiirgen. Ja, er dreht den Spief um und méochte Gott iiberhaupt zu einer Projektion des
menschlichen Denkens machen, um ihn so endgiiltig los zu sein. Scheinbar wurde er ihn
los. Nun war er in der Lage, seinen Thron immer héher zu bauen, nimlich auf Bergen von
Schutt und Leichen, die mit Blut und Trinen zementiert wurden. Das sind die grauenvollen
Folgen eines Heidentums, mit dem der hl. Paulus, vergleicht man die Wirklichkeit mit
seinen Worten, eher zu milde als zu streng ins Gericht geht.

Angesichts solcher Realititen begreift man nicht, wie man Heidentum heute so
verharmlosen kann! Wohlgemerkt, Heidentum steht als Grundbedrohung in jedem
Menschenleben, der jeder Mensch immer dann verfillt, wenn er sich durch seine Siinde
von Gott zu losen sucht und damit theologisch zur Paradiesesversuchung zuriick-
kehrt: ,,Thr werdet sein wie Gott”. Heidentum ist Anthropozentrik des einzelnen Men-
schen oder gréSerer menschlicher Gruppen, die Gott verdringt und den Menschen
selbstherrlich an seine Stelle setzt. Von hierher scheint es kaum mehr méglich zu
sein, heidnische Religionen als legitim zu bezeichnen. Es scheint daher auch mehr als
der einfache freie Akt des Menschen als Erklirungsursache der Tatsache erfordert zu
sein, warum der Mensch sich zur Siinde entschliet. Der Mensch setzt diesen freien
Akt um eines Zieles willen. Dieses Ziel kann aber letztlich nicht die Schépfung sein,
losgelgst vom Menschen, sondern im Menschen die Schépfung. Der Mensch verfillt
der Schopfung und meint sich selbst. Er will sich an die Stelle Gottes setzen. Mag das
meist nicht rational formuliert geschehen, de facto aber ist es so2.

c) Die bis jetzt gemachten Ausfithrungen lassen sich durch eine kurze Darstellung der
Antwort des Menschen auf die iiberirdischen Michte nur vertiefen.

1. Das Opfer gehort zu den bezeichnendsten Kriterien fiir den Geist einer Religion.
Wird Opfer rein abstrakt als ,Symbolische Handlung, durch die der Mensch die Ober-
herrschaft Gottes iiber alle Dinge, deren sich der Mensch bedienen darf”, anerkannt,
so wird konkret doch deutlich, daf ,die kulturellen Umstinde, unter denen dieser
Symbolismus vollzogen wird”, ,,seine Wesensstruktur verdecken” konnen, und zwar
bis zu Magie, bis zu absoluter Macht des Opfers und seines Rituals iiber die Gotter.
Es mufl angenommen werden, daf sich im Opfer simtliche Stufen und Schattierungen
mensdchlich-religiosen Verhaltens nachweisen lassen, von echter Anbetung, Dank,
Bitte und Sithne zu stirkster Ichpervertierung des einzelnen Menschen oder seiner
Gruppe.

41 Ebd. 94.

4 Ein Budch, das , Heidentum” verharmlost, ist ,Die vielen Gotter und der eine Herr” von
Raimundo Panikkar, Weilheim 1963; s. a. die Besprechung des Buches ,Kultmysterium
in Hinduismus und Christentum” vom gleichen Autor, in: Th. Rv. 63 (1967) 6, 369—377.
Bruno Schiiller, Todsiinde und liliche Stinde, in: Ludwig Bertsch, BuBe und Beichte,
Frankfurt a. M. 1967, 12 ff.

316



2. Neben dem Opfer ist das Gebet der wichtigste und am meisten charakteristische
Akt der Religion. Gebet ist die innerlichste Bewihrung allen religiosen Lebens. Es
wird zum Priifstein fiir die Hhe, Lebendigkeit und Besonderheit des religiésen Lebens.
Es reicht von der Drohung, Beschworung, vom Glauben an die magische Wirkung
gesprochener Worte bis zur totalen Unterwerfung, zur vélligen Hingabe, zum reinsten
Lob-, Dank-, aber auch Bitt-Gebet®3, Je reiner die Religiositit gelebt wird, um so
héherstehender werden die Gebete. Aus der Qualitit der Gebete kann auf die echte
Religiositdt geschlossen werden. Diese Conclusio wird allerdings dadurch ungemein
erschwert, daf8 wir wohl Gebetsworte, selten aber ihren existentiellen Vollzug vor uns
haben und wiirdigen kénnen.

Wir finden oft erhabene Gebetsformen, in denen doch Irrtiimer vorhanden sind, wie z. B.
dieser wunderbare Hymnus des dgyptischen Konigs Echnaton an die Sonne: ,,Du erglinzest
schon am Himmelshorizont, du lebender Aton, der am Uranfang lebte. Wenn du aufgehst
am ostlichen Horizont, so erleuchtest du jedes Land durch deine Schonheit. Wenn du herr-
lich und groB und glinzend und hoch iiber jedem Lande bist, umarmen deine Strahlen die
Linder bis zum Ende alles dessen, was du geschaffen hast®.” Wir finden aber auch einfache,
zudem sehr anthropomorphe Formeln und miissen doch damit rechnen, daB der Gebrauch
eines wirklich frommen Menschen ihnen die Hirte, ja vielleicht sogar die fordernde Ungeduld
nimmt.

Man kann die zahllosen Gebete der Vslker nach Adressaten, Inhalt, religioser Quali-
tit untersuchen. Dabei unterlduft eine neue Gefahr durch die Ubersetzung. Wir neigen
dazu, die durch die Ubersetzung ohnedies abgeschwichte Form noch mit unseren
Begriffsinhalten zu fiillen und so zu einem falschen Bild zu kommen. Aber selbst
wenn alle diese Gefahren ausgeschaltet sind, werden wir feststellen, daB zahllose
Gebete sich an Instanzen wenden, die menschliche Spekulation zwischen Gott und
Mensch eingeschaltet hat, sehr klug zwischengeschaltet hat, um die Erhorung des
Gebetes um so sicherer zu erreichen. Trotzdem wird man auch von einem solchen
Gebet nicht ohne weiteres sagen konnen, daf es religionslos, rein ich-bezogen sein
miilte, selbst wenn es sich an eine Instanz wendet, von der wir klar wissen, dafl sie
nicht Gott ist. Ahnliches ist zu sagen, wenn man den Inhalt der Gebete untersucht.
Wahrscheinlich handelt es sich in den meisten Fillen um Bitt-Gebete, die um die
Anliegen des tiglichen Lebens kreisen. Trotzdem sind die hohen Formen des Gebetes
wie Anbetung, Lob und Dank nicht unbekannt®. Will man aber erkennen, ob das
Gebet bei den Menschen nichtchristlicher Religionen iiberwiegend anthropozentrisch
oder aber theozentrisch ausgerichtet ist, so mag ein wichtiges Kriterium dazu die Un-
tersuchung sein, wie stark Magie und Zauber sowie Divination das tigliche Leben
durchdringen, was jedoch auch hier die einzelne Echtheit wahren Gebetes nicht aus-
schlieBen muf.

3. Magie steht in Gegensatz zu echter Religiositit. Sie geht aus von der Vorstellung
der Manipulierbarkeit héherer Krifte. Sie schlieBt nicht einmal Gott selbst aus?.
Magie wird so zu einer vorwissenschaftlichen, Gott ausschlieBenden oder miflbrau-
chenden Form menschlicher Weltbeherrschung zum ausschliefllichen Vorteil des ein-
zelnen Menschen oder der menschlichen Gruppe. Ahnlich wird man zusehen miissen,
ob und wieweit der Mensch versudht, sich durch Orakel, durch Divination, der Zeit,

43 Kénig, W. 607 ff.; Fr. Heiler, a. a. O. 306—332: Das Wort zu Gott; ders.,, Das Gebet,
Miinchen 1923; Paul Werner Scheele, Opfer des Wortes, Gebete der Heiden aus fiinf
Jahrtausenden, Paderborn 1960.

4 Heiler, a. a. O. 323, nach Roder, Urkunde zur Religion des alten Agypten, 63.

45 Alfonso di Nola, Gebete der Menschheit, Diisseldorf — Koln 1963; Engelbert Mveng,
Structures fondamentales de la priére Négro-africaine, in: Personnalité africaine et catho-
licisme, Paris 1963, 153 ff.

48 Bertholet, a. a. O. 336; s. a. Jung, a. a. O. 272; Heiler, a. a. O. div.: Gerade in diesem
groflen Werk wird sichtbar, wie Magie als stets lauernde Gefahr allem Religitsen gegen-
wirtig sein kann und ist.

317



die auf ihn zukommt oder in der etwas geschehen ist, zu bemichtigen. Das Orakel
muf nicht unbedingt unreligids sein, sicher aber ist, da dort, wo es geiibt wird, der
reine religiose Gottesbegriff mit seiner Hingabe, seinem Vertrauen schwer gelitten
hat. Auch hier steht der Mensch in ich-bezogener Weise im Mittelpunkt des Daseins*7.

III. Zusammenfassung

1. Nach der HL. Schrift tut sich Gott allen Menschen auch ohne positive Offenbarung
kund, und zwar durch die Natur und die Stimme des Gewissens. Die Viter reden von
angeborener Gotteserkenntnis. Nach dem hl. Thomas besitzt jeder Mensch mindestens
eine ,,Cognitio Dei confusa” und erfassen alle vernunftbegabten Wesen Gott ,,impli-
cite in quolibet cognito”. Diese Lehren werden durch die Forschung bestitigt. Wir
kennen kein einziges Volk, das ohne jede Idee von einem Absoluten, von Gott, das
ohne Religion wire.

2. Andererseits sagen Schrift und Tradition aber auch, daf die ,Heiden” Gott ,nicht
kennen”. Thre Gotteserkenntnis ist unvollkommen oder falsch. Die Ursache dafiir ist
das idololatrische Streben des Menschen, sich zum absoluten Herrn der Schopfung zu
machen und daher Gott beiseite zu schieben, ihn sogar vom menschlichen Manipulieren
mit dem Sein nicht auszuschlieSen.

Diese Versuche schlagen sich in den verschiedenen nichtchristlichen Religionen nieder,
die in vielen ihrer Institutionen das anthropozentrische Streben des Menschen deutlich
erkennbar machen. Sie sind aber auch im nichtchristlichen Leben der Christen erkenn-
bar und schlieBen daher die Christen von anthropozentrisch-heidnischer Verfallenheit
keineswegs aus.

3. Wir haben in den heidnischen Religionen somit zwei feststellbare Linien vor uns:
Einerseits das Miihen Gottes um die Menschen, das in manchen tief religitsen Men-
schen sichtbar wird, und das auch in Gebeten, Riten, Verhaltensweisen des Menschen
offenkundig werden kann. Andererseits die anthropozentrische, idololatrische Linie, die
in dem dargestellten Sinn ohne Gott auskommen will oder ihn beiseite schiebt und
zum Mittel degradiert. Diese Linie findet sich in besonders vielen ,religisen” Formen
klar ausgeprigt. Nicht selten birgt sie sich unter dem Mantel der Religion, wobei sie
Formen und Praktiken beniitzt, die religits zu sein scheinen, die aber der Intention und
dem tieferen Gehalt nach klar unreligiés auf den Menschen allein ausgerichtet sind.
Auch von dieser Aussage sind ,religiose” Praktiken vieler Christen nicht ausgenom-
men.

4. Diese letzte Linie muff als Grundbedrohung jeder echten Religion angesehen
werden. Sie ist, weil von Menschen stammend, immer und iiberall vorhanden. Es
muf} daher auch die Tatsache des ,Heidentums” immer und iiberall vermutet werden,
selbst mitten im Christentum. Heidentum ist somit seinem Wesen nach nicht geogra-
phisch und duBlerlich zu deuten, sondern als Entscheidung des Menschen und der Ge-
meinschaft, in der er lebt, fiir oder gegen Gott, eine Entscheidung, die allerdings in
zahllosen Fillen wohl eher existentiell vollzogen als rational durchdacht wird.

5. In der auch sozial verfaBten menschlichen Entscheidung kommt dann allerdings
doch wieder das geographische Moment zur Geltung, da der einzelne Mensch einer
,heidnischen” Entscheidung um so weniger ausweichen wird (im Durchschnitt), je
geringer die religitse Hohe seiner Umgebung ist. Wir Christen sagen: Je weniger die
Wahrheit von Gott, der sich uns historisch in Jesus Christus und seiner Kirche geoffen-

47 Maurier, a. a. O. 128—134; Jacques Dournes, Gott liebt die Heiden, Freiburg i. Br. 1965,
142: ,Wie der Krebs den Organismus, den er befallen hat, erschdpft, so erschdpft die
Magie das religiose Leben, und indem sie die Religion tétet, vernichtet sie schlieBlich sich
selbst...” Das sinnlich Wahrnehmbare ,hat die Tendenz, sich an die Stelle der trans-
zendenten Wirklichkeiten zu setzen, es geniigt sich selber und unterwirft sich den ganzen
Menschen. Das religitse Leben hat aufgehért.”

318



bart hat und immer noch offenbart, diesen Menschen in ihrer bedrohten Situation be-
kannt ist, um so mehr sind sie der stets drohenden Gefihrdung des Heidentums aus-
gesetzt. Damit schlieBSt sich der Ring.

Es ist unbiblisch und untheologisch, dagegen anzugehen, daf8 die Heiden ,,in Finster-
nis und Todesschatten sitzen” (R6m 2,19). Die Tatsachen lehren es, daB8 ,ihr unver-
stindiges Herz ist verfinstert worden” (R8m 1, 21). Wer die Aussagen der Hl. Schrift
und der Religionswissenschaft sieht und sie, vom Glauben erleuchtet, unvoreingenom-
men auf sich wirken 1a8t, muf sagen, daf Menschen, die im ,Heidentum” leben, in
wirklich grofer Gefahr sind, den eigentlichen Sinn ihres Lebens, Gott, zu verfehlen,
und sich selbst zum sinnlosen Sinn eines Daseins zu machen, das nur von Gott aus
fiir Gott in Jesus Christus sinnvoll zu erkliren ist8,

Sollten die Christen daraus die naheliegende Konsequenz ziehen, sie hitten dann
eigentlich Gliick gehabt, von Christus und seiner Kirche zu wissen und durch die
hl. Taufe das gottliche Leben zu erhalten, so mogen sie wissen, daf8 ein derartiges Ver-
stindnis von Christentum genau so heidnisch, weil anthropozentrisch, sein kann wie das
Heidentum der Heiden. Wer das Christentum nur als Besitz und nicht als missionari-
schen Auftrag versteht, geht griindlich an dessen eigentlichem Wesen vorbei.

48 Thomas Ohm, Machet zu Jiingern alle Vélker, a. a. O. 162 ff.

KLAUS ZAPOTOCZKY
Zusammenarbeit von Priestern und Laien

Fragen wir uns zunichst, was wir unter Zusammenarbeit verstehen wollen. Joseph
Fichter definiert Zusammenarbeit in folgender Weise: ,Zusammenarbeit ist jener
soziale ProzeB, bei dem zwei oder mehr Personen oder Gruppen gemeinsam handeln,
um ein gemeinsames Ziel zu erreichenl.” Welche Voraussetzungen miissen gegeben
sein, da wir von einem gemeinsamen Handeln sprechen kénnen? Wir wollen uns
fragen, wie die Menschen aufeinanderzu und miteinander handeln kénnen.

1. Formen des gemeinsamen Handelns nach Max Weber

Um das Zusammenarbeiten als eine der Formen des gemeinsamen Handelns besser
verstehen zu konnen, hat M. Weber zwischen Gemeinschafts-, Einverstindnis- und
Gesellschaftshandeln unterschieden. Wir wollen dieser Unterscheidung nachgehen und
sie auf unser Thema anwenden.

,Gemeinschaftshandeln’ liegt dann vor, ,,wenn menschliches Handeln subjektiv sinnvoll
auf das Verhalten anderer Menschen bezogen wird”’2. Die erste grundsitzliche Einsicht
Webers ist, daB nur der einzelne, das Individuum, Subjekt des Gemeinschaftshandelns
sein kann und nicht eine Gruppe oder die Masse. Nur der einzelne kann sich verhalten
und handeln, aber das wichtigste Handeln des einzelnen ist sein Handeln in Bezug
auf die anderen. Das Handeln des einzelnen wird wesentlich durch die Gruppen, in
denen er lebt, iiber die er in die Gesellschaft hineinwichst, die seine Sozialisation
tragen, geprigt®.

Gemeinschaftshandeln ereignet sich also, indem ich das Verhalten des anderen als auf
mich zustrebend betrachte. Merkt der andere meine ,Einstellung” auf ihn nicht, dann
kénnten wir von ,einseitigem Gemeinschaftshandeln” sprechen. , Beiderseitiges

1 Fichter Joseph H.: Grundbegriffe der Soziologie. Wien-New York 1968, 140.
2 Weber Max: Gesammelte Aufsitze zur Wissenschaftslehre. Tiibingen, 3. Auflage, 1968, 441.
3 Vgl. Fichter Joseph H.: a. a. O., 23 f.

319



