bart hat und immer noch offenbart, diesen Menschen in ihrer bedrohten Situation be-
kannt ist, um so mehr sind sie der stets drohenden Gefihrdung des Heidentums aus-
gesetzt. Damit schlieBSt sich der Ring.

Es ist unbiblisch und untheologisch, dagegen anzugehen, daf8 die Heiden ,,in Finster-
nis und Todesschatten sitzen” (R6m 2,19). Die Tatsachen lehren es, daB8 ,ihr unver-
stindiges Herz ist verfinstert worden” (R8m 1, 21). Wer die Aussagen der Hl. Schrift
und der Religionswissenschaft sieht und sie, vom Glauben erleuchtet, unvoreingenom-
men auf sich wirken 1a8t, muf sagen, daf Menschen, die im ,Heidentum” leben, in
wirklich grofer Gefahr sind, den eigentlichen Sinn ihres Lebens, Gott, zu verfehlen,
und sich selbst zum sinnlosen Sinn eines Daseins zu machen, das nur von Gott aus
fiir Gott in Jesus Christus sinnvoll zu erkliren ist8,

Sollten die Christen daraus die naheliegende Konsequenz ziehen, sie hitten dann
eigentlich Gliick gehabt, von Christus und seiner Kirche zu wissen und durch die
hl. Taufe das gottliche Leben zu erhalten, so mogen sie wissen, daf8 ein derartiges Ver-
stindnis von Christentum genau so heidnisch, weil anthropozentrisch, sein kann wie das
Heidentum der Heiden. Wer das Christentum nur als Besitz und nicht als missionari-
schen Auftrag versteht, geht griindlich an dessen eigentlichem Wesen vorbei.

48 Thomas Ohm, Machet zu Jiingern alle Vélker, a. a. O. 162 ff.

KLAUS ZAPOTOCZKY
Zusammenarbeit von Priestern und Laien

Fragen wir uns zunichst, was wir unter Zusammenarbeit verstehen wollen. Joseph
Fichter definiert Zusammenarbeit in folgender Weise: ,Zusammenarbeit ist jener
soziale ProzeB, bei dem zwei oder mehr Personen oder Gruppen gemeinsam handeln,
um ein gemeinsames Ziel zu erreichenl.” Welche Voraussetzungen miissen gegeben
sein, da wir von einem gemeinsamen Handeln sprechen kénnen? Wir wollen uns
fragen, wie die Menschen aufeinanderzu und miteinander handeln kénnen.

1. Formen des gemeinsamen Handelns nach Max Weber

Um das Zusammenarbeiten als eine der Formen des gemeinsamen Handelns besser
verstehen zu konnen, hat M. Weber zwischen Gemeinschafts-, Einverstindnis- und
Gesellschaftshandeln unterschieden. Wir wollen dieser Unterscheidung nachgehen und
sie auf unser Thema anwenden.

,Gemeinschaftshandeln’ liegt dann vor, ,,wenn menschliches Handeln subjektiv sinnvoll
auf das Verhalten anderer Menschen bezogen wird”’2. Die erste grundsitzliche Einsicht
Webers ist, daB nur der einzelne, das Individuum, Subjekt des Gemeinschaftshandelns
sein kann und nicht eine Gruppe oder die Masse. Nur der einzelne kann sich verhalten
und handeln, aber das wichtigste Handeln des einzelnen ist sein Handeln in Bezug
auf die anderen. Das Handeln des einzelnen wird wesentlich durch die Gruppen, in
denen er lebt, iiber die er in die Gesellschaft hineinwichst, die seine Sozialisation
tragen, geprigt®.

Gemeinschaftshandeln ereignet sich also, indem ich das Verhalten des anderen als auf
mich zustrebend betrachte. Merkt der andere meine ,Einstellung” auf ihn nicht, dann
kénnten wir von ,einseitigem Gemeinschaftshandeln” sprechen. , Beiderseitiges

1 Fichter Joseph H.: Grundbegriffe der Soziologie. Wien-New York 1968, 140.
2 Weber Max: Gesammelte Aufsitze zur Wissenschaftslehre. Tiibingen, 3. Auflage, 1968, 441.
3 Vgl. Fichter Joseph H.: a. a. O., 23 f.

319



Gemeinschaftshandeln” wiirde dann vorliegen, wenn auch der andere in mir einen
,~Handelnspartner” sieht und sich entsprechend verhilt.

Unter Einverstindnis versteht M. Weber ,,den Tatbestand: daB ein an Erwartungen
des Verhaltens anderer orientiertes Handeln um deswillen eine empirisch ,geltende’
Chance hat, diese Erwartungen erfiillt zu sehen, weil die Wahrscheinlichkeit objektiv
besteht, da8 diese anderen jene Erwartungen trotz des Fehlens einer Vereinbarung
als sinnhaft ,giiltig’ fiir ihr Verhalten praktisch behandeln werden’4.

Einverstindnishandeln” ist dann ein Gemeinschaftshandeln, wenn das Auf-den-oder-
die-anderen-zu-Handeln deshalb geschieht, weil vom anderen ein bestimmtes Verhalten
erwartet wird, Es gibt aber gemeinsames oder gleiches Handeln, das uns nicht
Gemeinschafts- oder Einverstindnishandeln heiflen soll. Dazu gehoren z.B. nach-
ahmendes Handeln oder einheitlich befohlenes Handeln wie Marschieren von Soldaten.
Das charakteristische Merkmal des Einverstindnishandelns ist also nicht das gleich-
artige Tun zu gleicher Zeit (Massenhandeln) oder zu verschiedenen Zeiten (Nach-
ahmenshandeln), sondern das Sein-Handeln sinnvoll auf fiir die Zukunft erwartetes
Handeln anderer beziehen.

Einverstindnishandeln heifit aber nicht unbedingt Handeln aus Zufriedenheit, heifit
nicht Einverstandensein. Eine dauernde Unzufriedenheit wird aber das an ,Einver-
stindnischancen” orientierte Handeln mehr und mehr untergraben, so da zuletzt die
frither , Einverstandenen” ein ,einverstindnisgemidfles Handeln” nicht mehr fiir ver-
bindlich ansehen. In vielen Fillen sind dann Institutionen genétigt, durch Ordnungen
und Gesetze explizit jene Verhaltensweisen vorzuschreiben, die vorher von den
Menschen auf Grund von implizit fiir verbindlich angesehenem Sich-Verhalten ohne
Ordnungen beobachtet wurden. Da die Wahrscheinlichkeit, da8 die Einverstandenen
ein ,einverstindnisgemifles” Handeln als fiir sich ,verbindlich” ansehen werden, mit
dem Steigen des einverstindniswidrigen Verhaltens fillt, fordert das einverstindnis-
widrige Verhalten, das aus einem Nicht-Einverstanden-Sein resultiert, die Auflésung
des ,,Sich-gebunden-Erachtens” und damit das Einverstindnishandeln®,

Der Mensch der modernen Gesellschaft ist niher an die anderen Menschen heran-
geriickt, d. h. er ist mannigfaltiger und mit mehr Menschen verbunden als die Menschen
fritherer Eochen. Mit steigender Zahl der als ,giiltig” angesehenen Bindungen sinkt
aber ihre Intensitit; das einverstindniswidrige Handeln nimmt zu und untergribt das
Einverstindnishandeln immer mehr. Als Mittel gegen eine solche Entwicklung bedient
man sich gerne der Institutionalisierung, der , Vergesellschaftung’ der menschlichen
Beziechungen und vernachlissigt angesichts dieser schwierigen Aufgabe oft andere
Méglichkeiten, das gemeinsame Handeln zu férdern, wie die Intensivierung der geisti-
gen Solidaritdt, gemeinsames Studium auftauchender Probleme, Aufbau eines den
gednderten Erwartungen und Anschauungen entsprechenden Lebensstiles etc. Immer
wieder wurde Einverstindnishandeln auch mit Handeln in Exklusivitdt oder mit der
Bildung einer Solidaritit der Einverstandenen gegen davon Ausgeschlossene ver-
wechselt. Es kann Schwierigkeiten bereiten, das Einverstindnis, das eine bestimmte
Gruppe verbindet, nachzuvollzichen oder — von der Gruppe der einverstindnismiBig
Handelnden her gesehen — neue Partizipanten, die vielleicht eine latent vorhandene
innere Uneinigkeit fordern, ,hereinzunehmen’’, aber von diesen ,,praktischen” Schwie-
rigkeiten abgesehen, miissen alle am Einverstindnishandeln teilnehmen kénnen, zum
Unterschied zum Gesellschaftshandeln, bei dem Ordnungen Beschrinkungen bringen
konnen.

Unter ,,Gesellschaftshandeln” wollen wir mit Weber ein Gemeinschaftshandeln ver-
stehen, das

4 Weber Max: a. a. O., 456.
§ Vgl. Weber Max: a. a. O., 457.

320



»1. sinnhaft orientiert ist an Erwartungen, die gehegt werden auf Grund von Ord-
nungen, wenn

2. deren ,Satzung’ rein zwedkrational erfolgte im Hinblick auf das als Folge erwartete
Handeln der Vergesellschafteten und

3. die sinnhafte Orientierung subjektiv zweckrational geschieht"8.

Voraussetzung des Gesellschaftshandeln ist eine vorher konzipierte Ordnung, deren
Sinn darin liegt, da@ mit ihrer Hilfe ein bestimmtes Handeln der Vergesellschafteten
am besten erreicht wird.

Das ihnen ,vorgeschriebene” Verhalten kann von den einzelnen in gleicher Weise
erfalt werden, dann sprechen wir von einem , konvergierenden’ Gesellschaftshandeln,
es kann aber auch verschieden aufgefafit werden, dann liegt ein ,divergierendes”
Gesellschaftshandeln vor. In beiden Fillen aber will der Vergesellschaftete gemif8 den
von ihm erfaten Normen handeln, wir kénnen also von positivem Gesellschaftshandeln
sprechen. Er kann aber auch gegen die Ordnung handeln wollen, dann sprechen wir
von negativem Gesellschaftshandeln.

Nachdem wir nun diese Arten des Gemeinsam-Handelns, um ein gemeinsames Ziel
zu erreichen, unterschieden haben, wollen wir uns fragen, was tun die Priester, wie
sieht ihr Zeitbudget aus, und was tun die Laien.

2. Zeitbudget der Priester

Man héort immer wieder von Priestern, daff sie iiberlastet sind, kaum Zeit Ffiir sich
selbst haben und dringend der Hilfe eines Kaplans oder sonstigen Mitarbeiters be-
diirften oder wenigstens von gewissen Titigkeiten entlastet werden sollen. Laien
klagen, dafl es schwer ist, einen Priester in Ruhe zu sprechen, weil der Betreffende eine
Reihe von Verpflichtungen hat und man den Eindruck gewinnt, zu storen. Andere da-
gegen — meist der Kirche fremd Gegeniiberstehende — meinen, daB so ein Priester ja
sowieso nichts zu tun habe, nur seine Messe halten und hin und wieder predigen miisse.

Hier scheint es uns nun bedeutungsvoll festzustellen: Was tun die Priester tatsichlich,
wie sieht eine durchschnittliche Arbeitswoche eines Priesters aus, wie teilt er sich seine
Zeit ein. Leider existiert keine Zeitbudgetstudie die dsterreichischen Priester betreffend,
aber wir haben eine prizise und eingehende Studie iiber die Arbeitszeit evangelischer
Pfarrer in Wiirttemberg von Giinther Bormann’. Bormann entwickelte Zeitpline, die
,die mit dem Amt gegebenen zeitlich von vorneherein festliegenden Aufgaben des
Pfarrers (Wortverkiindigung, Amtshandlungen, Unterricht, kirchliche Gruppen, dienst-
liche Sitzungen) von den zeitlich nicht unbedingt festliegenden Aufgaben (Verwaltungs-
arbeiten, Reprisentationsaufgaben, Seelsorge, Gespriche, Vorbereitungsarbeiten, wis-
senschaftliche Arbeit) getrennt”® behandeln und so den Grad der freien Gestaltungs-
moglichkeit bzw. die Funktionalisierung des Pfarrers angeben. Freilich haftet dieser
Trennung in zeitlich festliegende und nicht festliegende Aufgaben etwas Willkiirliches
an, da die Uberginge fliefend sind.

Die Titigkeitsbereiche eines katholischen Priesters unterscheiden sich von denen eines
evangelischen Pfarrers, die Zeitpline sind auflerdem auch fiir die evangelischen Pfarrer
nicht reprisentativ, trotzdem scheint mir eine Auseinandersetzung mit diesen Modell-
fillen Hinweise auf Médglichkeiten und Schwierigkeiten einer Zusammenarbeit mit
Priestern zu erlauben.

Bormann untersuchte 13 verschiedene Typen von Gemeinden; wir wollen beispielhaft
das Zeitbudget des Pfarrers einer Gemeinde herausgreifen, die 3460 Einwohner zihlt,
von denen 2710 evangelisch sind. Es handelt sich um eine ausgesprochene Industrie-

S Weber Max: a. a. O,, 442.

? Vgl. Bormann Giinther: Untersuchungen zur sozialen Organisation der evangelischen Kirche
und des evangelischen Pfarramtes in Wiirttemberg. Diss. Clausthal 1967.

8 Bormann Giinther: a. a. O., 159 f.

n 321



gemeinde, die im unmittelbaren Einzugsgebiet eines gréfleren Industriezentrums liegt.
Die Industrialisierung hat bereits in den neunziger Jahren des vorigen Jahrhunderts
eingesetzt; eine Entkirchlichung a8t sich seit dem Ende des ersten Weltkrieges in
zunehmendem MaBe beobachten, und seit dem zweiten Weltkrieg haben sich auch
katholische Fliichtlinge in der Gemeinde angesiedelt. Es gibt kleine gemeinschaftliche

Gruppen in der Gemeinde; diese stagnieren aber véllig®.

Zeitplan der Gemeinde VII®, Stunden durchschnittlich
pro Woche
Dienste mit festgelegter Arbeitszeit Winter Sommer
Sonntagsgottesdienste 1 1,5
Feiertags-, Wochen-, Friih-, Festgottesdienste 0,15 0,15
Abendmahlsgottesdienste 0,13 0,13
Kindergottesdienste 1 1
Schiilergottesdienste 1 1
Gottesdienste insgesamt 3,28 3,78
Taufen, !/2 Stunde, jihrlich 25
Trauungen, 1 Stunde, jihrlich 20 1 1
Bestattungen, 1 Stunde, jihrlich 20
Kasualien 1 1
Religionsunterricht 8 8
Katechumenenunterricht 2 —
Konfirmandenunterricht 2 —
Christenlehre 1 1
Berufsschulunterricht — —
Sonstiger Unterricht — —
Kirchliche Unterweisung 13 9
Bibelstunden 1 1
Minnliche Jugendkreise 2 2
Midchenkreise (Pfarrfrau 2)(Pfarrfrau 2)
Frauenarbeit, Miitterkreise 2 2
Kirchenchor - —
Posaunenchor — —
Sonstige Gruppen (2) (2)
Kirchliche Gruppen 5 5
Sitzungen des Kirchengemeinderates 0,5 0,5
Dienstbesprechungen — —
Pfarrkranz, Kirchl.-Hierat. Arbeitsgemeinschaft 1,5 1,5
Pfarrkonvente usw. 0,6 0,6
Tagungen, Seminare usw. 0,3 0,3
Dienstliche Besprechungen 2,90 2,90
Sonstige feste Dienste (Evangelisationen) 2,60 2,60
Dienste mit festgelegter Arbeitszeit insgesamt 26,78 23,28
Dienste mit nicht festgelegter Arbeitszeit Winter Sommer
Wegzeiten (Gottesdienste, Kasualien, Unterricht, sonstige) 5 5
Verwaltungsarbeiten (durch Gemeindehaus- und Kirchenbau) 7 7

Behorden, Reprisentation, Offentlichkeit

® Bormann Giinther: a. a. O., 162 f.
10 Vgl. Bormann Giinther: a. a. O., Tab. VIII, Blatt 2 u. Blatt 2 a.

322



Verwaltung, Behorden insgesamt 7 7

Seelsorge, Gespriche, Besuche 15 15
Tauf-, Trau-, Sterbegespriche, Gespriche bei Trauerfall 0,76 0,76
Sprechstunden 1 1
Privatkommunionen 0,15 0,15
Seelsorge, Gespriche, Privatkommunionen 16,91 16,91
Vorb. Predigten 4 4
Vorb. Festgottesdienste 0,6 0,6
Vorb. Kindergottesdienste 0,5 0,5
Vorb. Schiilergottesdienste 1 1
Vorb. Kasualien 1,53 1,53
Vorb. Religionsunterricht 7 7
Vorb. Katech.-Unterricht 1 —
Vorb. Konfirmandenunterricht 2 —
Vorb. Christenlehre 0,5 0,5
Vorb. sonstiger Unterricht — —
Vorb. Bibelstunden 2 2
Vorb. Kreise 2 2
Vorb. Arbeiten insgesamt 22,13 19,13
Wissenschaftliche Arbeit 5 5
Dienste mit nicht festgelegter Arbeitszeit 56,04 53,04
Arbeitszeit insgesamt 81,82 76,32

Im- Anschlu8 an dieses Beispiel, das jeder Priester mit Gewinn auf seine spezifische
Situation anwenden konnte, wollen wir mit Bormann erste Folgerungen aus diesem
Zeitbudget ziehen!!.

Wir sehen, dafl der Pfarrer ein sehr weites und differenziertes Berufsfeld hat. Ver-
gleiche zwischen den Zeitplinen der 13 verschiedenen Gemeinden wiirden auflerdem
zeigen, dal es groBe Strukturverschiedenheiten zwischen den Gemeinden, aber auch
zwischen verschiedenen Gemeindebezirken gibt, die zu bewiltigen vom Pfarrer beson-
dere personliche und berufliche Qualititen erfordern, insbesondere eine ausgebildete
Kommunikationsfahigkeit. Ein solcher Zeitplan von fast 82 bzw. mehr als 76 Wochen-
stunden ist eine Uberforderung; er kann auf die Dauer ohne physischen und seelischen
Schaden nicht erfiillt werden. Dabei muff aber gesagt werden, daf fiir manche
Titigkeitsbereiche viel mehr Stunden erforderlich sind, sollen sie sinnvoll gestaltet
werden.

,,Die Konzentration der pfarramtlichen Funktionen auf den Pfarrer hat zu allen Zeiten
eine starke Beanspruchung des Pfarrers verursacht; bei der heute ausgebildeten Fiille
der Funktionen fiihrt sie zu einer Uberlastung und VeriuBerlichung und damit zu einer
Gefihrdung der Zielverwirklichung!?.” Die Pfarrer sind durch die vorgegebenen
gottesdienstlichen, unterrichtlichen, amtlich-seelsorglichen und gemeindeleitenden Auf-
gaben so sehr ausgelastet, daf8 sie zu einer spontanen, nicht an bestimmte Funktionen
gebundenen Gemeindearbeit, etwa zu einer umfassenden Seelsorgetitigkeit, keine Zeit
haben. Geringere Arbeitsbelastung, mehr verfiigbare Zeit hatten in den untersuchten
Gemeinden nur die Pfarrer, denen es gelungen war, einen fihigen Mitarbeiterstab zu
gewinnenis,

So sehen wir aus dem Zeitbudget der evangelischen Pfarrer in Wiirttemberg, da nur
eine geplante und den jeweiligen Umstinden entsprechende ,Dezentralisierung” des
,,Ein-Mann-Betriebes” heute auf Dauer die notwendige Seelsorgetitigkeit des Priesters

1 Vgl. Bormann Giinther: a. a. O., 172 ff.
12 Bormann Giinther: a. a. O., 180. 13 Vgl. Bormann Giinther: a. a. O., 309.

323



ermoglicht. Stellen wir nun dem Zeitbudget des Priesters ein Zeitbudget eines Laien
gegeniiber,

3. Zeitbudget der Laien und Bereiche einer Zusammenarbeit

Es ist schwierig, anzugeben, wie die Laien ihre Zeit verwenden, da dies nach Berufs-
gruppen, Bildungsschichten, lokalen Gegebenheiten und Lindern sehr verschieden sein
kann. Als Beispiel mége uns eine Untersuchung iiber berufstitige Miitter dienen, die
zeigt, wie unterschiedlich welche Titigkeitsbereiche auf den gesamten Tag verteilt sind.
Obwohl die Verwendung der Zeit am Wochentag vollig anders aussieht als am Sonn-
tag!4, oder auch am Samstag (5-Tage-Woche), beniitzt nur zirka ein Drittel der
Katholiken die am Wochenende in gréferem Ausmaf zur Verfiigung stehende Freizeit
dazu, den Gottesdienst mitzufeiernt®, Vergleicht man die Zeitverwendung eines
Pfarrers mit der eines berufstitigen Laien, so fillt auf, da8 in der Regel — die Lehrer
bilden hier eine Ausnahme — die frei verfiigbare Zeit fiir den Laien ziemlich klar
durch die Berufstitigkeit festgelegt ist und zugleich, bewirkt durch Arbeitszeitver-
kiirzung, mehr wird, wihrend die frei verfiigbare Zeit des Pfarrers weniger klar
fixiert ist, aber durch stindig neue ,,Amtspflichten”” immer mehr eingeengt wird.
Eine Zusammenarbeit von Priestern und Laien ist daher vor allem unter zwei Aspekten
zu sehen:
1. Welche Titigkeitsbereiche, die zur Zeit der Priester wahrnimmt, kénnten zur Ent-
lastung und Freisetzung des Priesters fiir andere Titigkeiten von Laien iibernommen
werden?
2. Was kénnen Laien in der Kirche von heute tun, daB sie sich in der Kirche und fiir
die Kirche sinnvoll engagiert fiihlen? Unter diesem Aspekt wire Mitarbeit der Laien
auch eine wesentliche seelsorgliche Mainahme. Kirche bestiinde dann auch — minde-
stens mehr als bisher — im gemeinsamen Handeln in fiir die Religion relevanten
Bereichen. Hier miiflten eingehende Untersuchungen angesetzt werden, um zu erhe-
ben, welche Bereiche von den verschiedenen Gruppen von Katholiken als fiir die
Religion wichtig angesehen sind, und eventuell auch herauszufinden, welches Bild An-
dersdenkende von diesen Bereichen haben; differenzierte Selbst- und Fremdeinschitzun-
gen sollten ermittelt werden. Der ostdeutsche Religionssoziologe Olor Klohr meint, daf8
,die Soziologie der Religion das Wesen christlichen Denkens und Verhaltens erfas-
sen’1® miisse und sieht als die wichtigsten Kriterien solchen Denkens und Verhal-
tens die folgenden an:
- Glaube an Gott.
— Glaube, daB sich Gott in der Gestalt Jesu Christi offenbart hat.
— Glaube, da88 der Verlauf unseres Lebens und des Weltgeschehens letztlich von Gott
abhiingig ist.
— Glaube an die Geschopflichkeit des Menschen.
— Kirchenzugehérigkeit.
— Teilnahme am Leben der kirchlichen Gemeinschaft (z. B. Gottesdienste, Gemeinde-
leben, Taufe, Trauung, Begribnis).
— Christliche Erziehung der Kinder??.
Wichtig fiir die Erérterung der fiir den Vollzug des Religiésen wesentlichen Bereiche
ist auch die Tatsache, da8 nicht alle Laien den gleichen Zugang zur Religion und zur
Kirche haben. Vaskovics hat nachgewiesen, daf die Art der Sozialisation religidser
Werte in der Familie von entscheidender Bedeutung fiir das religiose Verhalten der

14 Vgl Guilbert Madeleine, Lowit Nicole und Creusen Joseph: Enquéte comparative de
budgets-temps, in: Revue francaise de Sociologie. Vol. 3, 1965, 506 f.

15 Vgl, Bodzenta Erich: Die Katholiken in Usterreich. Ein religionssoziologischer Uberblidk.
Wien 1962, 73 f.

18 Klohr Olor: Religion und Atheismus heute. Berlin 1966, 17.

17 Vgl. Klohr Olor: a. a. O., 18.

324



Aus: E. Pfeil, Die Berufstitigkeit von Miittern. Tiibingen 1961, 300.

Abb. 7: Der Tageslauf der berufstatigen Miitter

Uhrzeit nach Berufsgruppen
1

LT
MR
SHEIHES
77
i
ORI
RN
i

W &: ot A W N

o
S 8 w o

2
1 2 3 4 5 6 L4 8
1 Freie Berufe * 2 Lehrerinnen **
3 Angestellte 4 Arbeiterinnen 6-Tg.-Woche
5 Arbeiterinnen 5-Tg.-Woche ¢ Arbeiterinnen Wechselschicht ®
7 Verkduferinnen 8 Krankenschwestern

Morgentoilette Abwesenheit
Mahlzeit MuBe
Wege i hiusl. Aktivitie

* Arbeitsdauer wechselnd und z. T. mittags zu Hause.
** in der Zeit der hiusl. Aktivitit auch Vorbereitung fiir den Schuldienst.
® hier: Frithschicht.

325



nachfolgenden Generation ist!8. Daraus resultiert, daB es verschiedene Ebenen des
religisen Vollzugs geben muf und diese unterschiedlichen Niveaus zugleich moglichst
durchlissig sein sollen, damit ein stufenweises Hineinwachsen und Mittun mit der
Kirche erméglicht wird. Die Katholiken, deren religitses Leben nicht sehr lebendig ist,
werden oft durch einen ihnen fremden religiosen Stil und fiir sie noch zu grofle For-
derungen abgehalten, ihr religiéses Leben zu intensivieren.

4. Hindernisse und Chancen einer Zusammenarbeit von Priestern und Laien

Was ist das Neuartige, Moderne in unserer Gesellschaft, das ein Umdenken und
damit Neuformen des Zusammenlebens notwendig macht und daher auch neue For-
men der Zusammenarbeit verlangt?

In den letzten zwei Jahrhunderten hat sich die Gesellschaft von einer biuerlich-biirger-
lich-handwerklichen zu einer industriell-technisch-biirokratischen umgewandelt, wofiir
vor allem drei Faktoren verantwortlich zu sein scheinen: Die Wissenschaft, die Technik,
die Tendenz zur Bildung von Grof- und Massengebilden?®.

1. Die Wissenschaft:

Die Erkenntnisse der modernen Naturwissenschaft hatten nach der franzésischen Revo-
lution, also zu Beginn des 19. Jahrhunderts — in England auch schon frither — immer
groBere praktische Auswirkungen. Energien, die bis dahin kaum bekannt waren, konn-
ten nun immer besser und von immer weiteren Bevolkerungskreisen und fiir solche
geniitzt werden. Kohle, Gas, Elektrizitat, Erdél, ja auch die Atomkraft sollten und
konnten fiir die Menschen nutzbar gemacht werden.

Mitentscheidend fiir diese Entwicklung und Entfaltung war ein Prozef der Entbin-
dung, wihrend dessen sich der Mensch aus iiberweltlichen und weltlichen Ordnungen
zu befreien suchte. Marksteine dieses Prozesses waren die Reformation vom 31. Okto-
ber 1517; die Unabhéngigkeitserklirung der Vereinigten Staaten vom 4. Juli 1776 und
die Franzgsische Revolution vom 17. Juni 1789. Kirchliche Dogmen, staatliche Autori-
titen, feudale Privilegien und Berufsordnungen verlieren ihre institutionelle durch Gott
garantierte Verbindlichkeit. Der Mensch beginnt die Welt neu zu gestalten, wie es
seiner Vernunft, seinen Zwecken und Interessen zu entsprechen scheint. Er sucht und
proklamiert neue ,,bessere” Ordnungen. Die Mafstibe fiir das menschliche Leben wer-
den nicht mehr vorwiegend auBerhalb, sondern innerhalb der irdischen Welt gesucht.
Die einheitliche und geschlossene Welt- und Gesellschaftsauffassung gehort der Ver-
gangenheit an, wir leben in einer pluralistischen, d. h. uniibersehbar komplizierten,
vielfiltigen Gesellschaft, die fiir viele nicht mehr Gott, sondern Menschen zum Bezugs-
punkt hat.

Die Rationalisierung ist eine Begleiterscheinung dieser Sikularisierung, dieser Ver-
weltlichung des gesellschaftlichen Lebens. Der Mensch wird sich seines Verstandes
bewuf8t, er will die Ordnungszusammenhiinge erfassen, durchdringen und gestalten.
Daraus folgt dann eine einseitige Betonung gewisser menschlicher Fahigkeiten:

Die Tiichtigkeit wird héher bewertet als die Tugend, der Verstand hoher als das Gemiit,
Wissen hoher als Glauben, Berechnung hoher als Vertrauen, Freiheit hoher als Unter-
ordnung und Gewissen héher als Autoritit.

2. Die Technik:

Diese Rationalisierung ist die wesentliche Voraussetzung fiir die Entfaltung der Tech-
nik, die die Industrialisierung bewirkte. Der Mensch, der bisher nur mit seinen
Hinden, mit Werkzeugen, die seine Tatigkeit wirksamer machten, und Tieren, die er
fithrt, gearbeitet hat, bedient nun die Maschine, die ihm die Energien nutzbar macht.
Heute sitzen viele Menschen am Schalthebel eines Automaten und leisten vor allem

18 Vgl. Vaskovics Laszlo A.: Religionssoziologische Aspekte der Sozialisation wertorientierter
Verhaltensformen, in: Internationales Jahrbuch fiir Religionssoziologie III., Koln-
Opladen 1967.

19 Vgl. Beer Ulrich: Familien- und Jugendsoziologie. Neuwied-Berlin 1963, 11 ff.

326



Kontrollarbeit. So bewirkt die Industrialisierung, daf die menschliche Arbeit erleich-
tert wird. Es wird mehr und billiger produziert. Der Sinnakzent des téglichen Lebens
wird von der Arbeit auf den Konsum verlagert, von der ARBEIT auf die FREIZEIT.
Von daher ist auch die wachsende Bedeutung der Werbung und der Reklame zu ver-
stehen.

3. Die Tendenz zur Bildung von Grofi- und Massengebilden innerhalb der Gesell-
schaft:

Die Freude an der Distanz und ihrer Uberwindung — denken wir daran, daf das
Auto Zeichen unserer Zeit geworden ist — fithrt dazu, daB die Bindungen der Men-
schen immer vielfiltiger und zugleich auch lockerer werden. Es scheint, daff sich die
Menschen so schnell begegnen, daf sie sich nicht mehr genau erkennen kénnen, wie
man auch ein Auto oder ein Flugzeug, das mit grofer Geschwindigkeit an einem vor-
beibraust, nur mehr undeutlich sieht, und zwar je niher um so schlechter.

Oft ist es leichter, uns mit dem Ubernichsten zu befassen, als dem Nichsten gerecht zu
werden.

Wir kénnen die moderne Gesellschaft eine Gesellschaft der Groforganisationen nennen.
Diese Organisationen zeichnen sich nicht nur durch eine gréBere Zahl von Mitgliedern
aus, es kommt in ihnen auch zu einer anderen strukturellen Verfaftheit.

a) Es gibt in diesen Organisationen eine neue Form von Gerechtigkeit, die Gerechtig-
keit des quantitativen Durchschnitts; auf die besonderen Bediirfnisse des einzelnen
kann nicht geachtet werden.

b) Die Fithrung dieser Groforganisation bedarf eines hauptamtlichen Apparates und
kann keine Freizeitaufgabe oder Ehrenaufgabe sein.

¢) Es entsteht der Funktionir, der die Interessen einer Gruppe vertritt und dafiir ein
Gehalt bezieht.

War frither der Zivilisierungsprozef eine produktive Wechselbeziehung zwischen den
primidren Anlagen des Menschen und der geschichtlichen Mitwelt, so wird er im indu-
striellen Zeitalter einseitig von der Gesellschaftsverfassung her bestimmt. Es wird mit
einem Menschen gerechnet, der nicht anders kann, als auf das System anzusprechen,
sich anzupassen?0. So kann es leicht zur Vereinzelung des Menschen kommen; damit
wichst aber zugleich auch die Sehnsucht nach Gemeinschaft. Dies niitzen Ideologien
aus, die den funktionalisierten Menschen ihr Bild des Ganzen ,bescheren”. Eine Dis-
kussion zu diesem Bild ist nicht erlaubt, die gliubige Annahme wird erwartet, die
Ablehnung fordert zum Kampf, zum ,heiligen Krieg” gegen den ,Erbfeind” heraus.
Dieses Massenphinomen erscheint als eine besondere Form von Entfremdung des
Menschen im Industriezeitalter. Die ,,Masse” wird hier von Ordnungen erzeugt, die
den Menschen nicht als Gesamtpersénlichkeit, sondern als desintegrierten Rollentri-
ger behandeln?!,

Es geht um die Uberwindung des ,sekundiren Systems” (Freyer), um die Selbstbe-
hauptung, das Menschlich-Werden der Gesellschaft; dies erfordert auch eine nicht
funktionelle Ordnung.

Es gilt, in der Gesellschaft Kristallisationskerne zu bilden, die dieses Neuwerden der
Gesellschaft erméglichen. Primirgruppen, die auf dem personlichen Naheverhiltnis
ihrer Mitglieder aufbauen, konnen dies am ehesten leisten. Ein solcher Kern ist die
Familie. Hat die Familie viele Funktionen abgegeben, so ist in der Kernfamilie, als der
heute dominanten Familienform unserer Gesellschaft, in verstirktem Mafle die Mog-
lichkeit zur Entfaltung der Personlichkeit gegeben. Hier kann das Interesse an der
Person des anderen, und nicht nur an seiner Leistung, wachsen.

Besonders in den letzten Jahren finden wir auch in der Kirche — einer anderen gesell-
schaftlichen Gruppe, die eine Reihe von Aufgaben abgegeben hat — einen Aufbruch

20 Vgl. Lersch Philipp: Der Mensch in der Gegenwart. Miinchen, Basel 1964.
21 Vgl. Michel Ernst: Der Prozef Gesellschaft contra Person. Stuttgart 1959, 135 ff.

327



zum menschlichen, persénlichen Kontakt, zur groferen Zusammenarbeit zwischen den
Gliedern der Kirche. Dieses lang verponte ,,Persténlich-Werden” — es wurde ja immer
nur negativ gesehen — ist im Zusammenleben von Priestern immer mehr zu spiiren.
Viele Priesterkreise gehen iiber die Atmosphire eines nur Amtstreffens, einer offiziellen
Konferenz, hinaus und erreichen dadurch ein anderes Interesse auch fiir die behan-
delten Sachfragen.

Dieser neue Geist prigt aber oft nur das bewufte Zusammenarbeiten von Priestern
und Laien, das zugleich auch von einem — unbewufliten — Verhalten beeinflult ist,
das noch aus einer anderen Konzeption und Sicht der Kirche stammt.

Es gibt einen Cultural lag, (Ogburn) ein Nachhinken der Institutionen und Verhal-
tensweisen in der Gesellschaft hinter dem Leben®®, Zu Zeiten, da sich die Gesell-
schaft rasch oder entscheidend wandelt, wie heute, wird dies besonders spiirbar. Ein
Miflbehagen, Unbefriedigtsein, kann dann Ausdruck dieser Situation sein, weil die
alte Sicherheit aufgegeben wird, das neue Denken und Sich-Verhalten erst die
entsprechenden Formen finden und das Aufgabengebiet jedes Einzelnen neu geregelt
werden muBS. Aus Angst, das Richtige nicht finden zu kénnen, am Althergebrachten
unbedingt festzuhalten, ist eine ebenso verstindliche und ungliickliche Haltung wie ein
kritikloses Aufnehmen alles Neuen seiner Neuheit und nicht seines Inhaltes wegen.
Wenden wir nun das bisher Gesagte auf die Zusammenarbeit von Priestern und Laien,
als zweier eigenverantwortlicher Partner in der Gestaltung der Welt im Geiste Christi
an.

Zusammenarbeit kann als Gemeinschaftshandeln geschehen; dafiir ist es notwendig,
das eigene Handeln subjektiv sinnvoll auf das Verhalten anderer zu beziehen; dies
kann ich aber in der Regel nur dann, wenn ich einen Zugang zum Verhalten der anderen
habe. Aus einer Befragung von Wiener Mittelschiilern, die im Jahre 1962 durchgefiihrt
wurde®3, also bei Leuten, die iiber den Religionsunterricht regelmiBig die Méglich-
keit haben, mit Priestern ohne eigenes Zutun in Kontakt zu kommen, geht hervor,
daf Religion als das ,,Ganz-Andere’” empfunden wird und somit auch der Priester als
der Ganz-Andere, Uber- oder AuBermenschliche, gesehen wird?4.

Daf etwas von dieser Weltfremdheit der Priester, wie sie von den Mittelschiilern gese-
hen wurde, tatsichlich der Realitit entspricht, erscheint aus der Tatsache verstindlich,
daf Priester oft keine Maglichkeit hatten, die konkreten Lebensvollziige mitzuerleben.
Die Priester zumindest in Usterreich sind in der iiberwiegenden Mehrzahl Absolventen
von kirchlichen Internatsschulen und haben wihrend dieser Zeit meist eine Rand-
stellung in ihrer Familie und werden kaum mit konkreten Fragen des tiglichen Lebens
konfrontiert. Thre Sozialisation geschieht somit auf andere Weise wie diejenige des
itberwiegenden Teiles der Bevélkerung, und nicht selten, aber zu Unrecht, wird dieser
Unterschied auf die Polaritit geistlich-weltlich zuriickgefiihrt.

Die gesellschaftliche Kluft zwischen Priestern und Laien wird auch durch eine spezi-
fische kirchliche Sprache noch vertieft?, Man konnte die Frage stellen, ist es unbe-
dingt notig, daB Menschen, die eine andere Sprache reden, die in anderen gesell-
schaftlichen Formen grofi geworden sind, die kirchliche Sprache und die kirchlichen
Gesellschaftsformen lernen miissen, um ihr religitses Leben vertiefen zu kénnen?
Oder kann man sagen, da ein direkter Weg gesucht werden muB, wie auch in der
Urkirche die Heiden direkt und nicht auf dem ,,Umweg” iiber das Judentum Christen
wurden?

Die in der Kirche gebrauchte Sprache driickt ein Noch-Bestehen von unbewuBtem Ver-
halten aus, das der ,Unterwerfung des ,gemeinen’ Kirchenvolkes unter die Amtstri-

2 Vgl. Ogburn William Fielding: Social Change, Gloucester 1964, 256 ff. Ogburn William F.
u. Nimkoff Meyer F.: A Handbook of Scciology. London 1964, 596 f.

2 Vgl. Lindner-Lentner-Holl: Priesterbild und Berufswahlmotive. Wien 1963.

# Vgl. Lindner-Lentner-Holl: a. a. O., 10.

25 Vgl. Carrouges Michel: volk gottes-mythos und wirklichkeit. Limburg 1965, 15 ff.

328



ger” mehr entspricht als der Zusammenarbeit von eigenverantwortlichem Laien und
demokratischem Priester. Offizielle Stellungnahmen der Kirche, man denke nur an
die Konzilstexte — wobei hier zwischen den einzelnen Ubersetzungen zu unter-
scheiden ist — oder an die Enzykliken, haben einen Stil, der den meisten Menschen,
an die sich diese Texte richten, fremd ist und nicht wenige schon durch die Formu-
lierung, ja oft mehr durch die Formulierung als durch den Inhalt, absto8t. Aus diesen
Griinden ist Gemeinschaftshandeln, und erst recht Einverstindnishandeln, zwischen
Priestern und Laien heute noch schwer méglich; es wird vieler Gespriche, die Heils-
verkiindung und Weltverantwortung zum Gegenstand haben, zwischen Priestern und
Laien bediirfen — und fiir dieses Sprechen muf die geeignete Form gefunden werden —
bis das neue Denken den ihm entsprechenden und damit glaubwiirdigen Ausdruck
gefunden hat.

Es kann voriibergehend eine Losung sein, an Stelle von noch nicht oder nicht mehr
moglichem Gemeinschaftshandeln entsprechendes Gesellschaftshandeln zu setzen, in
dem man dafiir nétige Normen und Ordnungen aufstellt. Auf Dauer bedarf es jedoch
in den einzelnen Lebensbereichen und in der Gesamtgesellschaft eines Ausgleichs
zwischen Gemeinschafts-, Einverstindnis- und Gesellschaftshandeln, damit dem einzel-
nen ein Mitleben in der Gesellschaft und den gesellschaftlichen Teilbereichen ermég-
licht wird und die Forderungen an ihn nicht zu groff sind und so die Spannungen
nicht mehr lebbar werden.

Bei diesem Wandlungsprozef der Kirche stellen sich fiir die Priester viele neue Fragen
und Probleme. Von diesen Schwierigkeiten weif8 der Laie im Durchschnitt wenig bis
gar nichts; eine entsprechende Auseinandersetzung mit diesen Problemen kénnte ihn
dem Priester und damit der Religion iiberhaupt niher bringen. Vor allem bei Taufen,
Hochzeiten und Begribnissen, wo dem Priester auch eine wichtige gesellschaftliche
Rolle zukommt, kénnen Kontakte zwischen Priestern und Laien entstehen; doch wer-
den diese gegenseitigen Zuwendungen nur dort von Dauer sein kénnen, wo Bereiche
des Zusammenwirkens gegeben sind; das heifit, es muf zu einer neuen Aufgaben-
verteilung zwischen Priestern und Laien kommen. Dies weniger aus der Tatsache, daf8
die Fiille von Aufgaben von den weniger werdenden Priestern nicht mehr erfiillt
werden kann, sondern eher aus dem Bewuftsein, da von Priestern in erster Linie
das getan werden soll, was ihre besondere Aufgabe ist, was nur sie tun kdnnen, Damit
wird klar, daf iiber die Stellung der Priester in der Gesellschaft heftig diskutiert wird.
Die Meinungen dariiber sind durchaus nicht einheitlich?s,

Es bedarf des Bemiihens von Priestern und Laien, die historisch und gesellschaftlich
bedingten Schwierigkeiten einer partnerschaftlichen Titigkeit auf der Grundlage der
Gleichberechtigung und Mitverantwortung zu iiberwinden. Diese Zusammenarbeit
ist hingeordnet auf die Verchristlichung der Welt, das Einigen des Gottesvolkes, darf
also nicht beschrinkt werden auf eine kleine, vielleicht nur zufillig mit der Kirche in
Kontakt gekommene, Minderheit von Laien.

Die Mehrheit der Christen, deren religitses Leben nicht lebendig ist, weil sie heute so
selbstverstindlich und gedankenlos nicht in die Kirche gehen, wie sie friilher gegan-
gen sind, gilt es zu entschiedenen Menschen zu formen. Diejenigen, die in unserer
verantwortungsarmen Gesellschaft Eigeninitiative ergreifen — wofiir immer —, kénnen
allein dabei helfen.

Der Wunsch nach Kontakt mit den Gliedern der Kirche, die Ehrfurcht vor der Person
des andern und das Sich-verantwortlich-Fiihlen fiir alle Mitmenschen miissen lebendig
werden.

20 Vgl. ,,Der Priester in einer sdkularisierten Welt”. Akten des 3. internat. Kongresses zu
Luzern, 18.—22. 9. 1967, Maastricht 1968. Jacques Duquesne: Die Priester. Struktur, Krise
und Erneuerung. Wien-Miinchen 1965. Salasin R. und Markus E.: Qu’est-ce qu’ un prétre?
Paris 1965.

329



Wonach zu streben ist, sind nicht primir neue Formen der Zusammenarbeit institu-
tioneller oder organisatorischer Art, sondern Ehrlichkeit und Echtheit im Kontakt mit
den Mitmenschen und die Forderung nach Selbstindigkeit im Denken und Handeln,
als Grundlage des Wihlen- und Sich-Entscheiden-Kénnens. Der Geist ist es, der
lebendig macht, auch durch die noch nicht ganz entsprechende Form hindurch.

IGNAZ SCHLAURI
Erziehung zum miindigen Gewissen

Zielsetzung und Problematik

Das Ideal des miindigen Christen ist nicht eine Erfindung der heutigen Zeit. Nach
dem Epheserbrief sollen alle Christen herangebildet werden ,,zur Reife eines voll-
kommenen Mannes, zum Vollma des Alters Christi“. Sie sollen nicht mehr ,,Un-
miindige” sein, von jedem Wind hin und her getrieben, sondern in der Wahrheit
feststehend sollen sie in Liebe hinwachsen auf ihn, der das Haupt ist, Christus
(4, 12—15).

Wenn man heute in der Kirche von einem , Trend zur Miindigkeit” des Christen
spricht, und selbst das Konzil immer wieder darauf insistiert, ,,dal die Menschen bei
ihrem Tun ihr eigenes Urteil und eine verantwortliche Freiheit“! gebrauchen sollen,
so wiederholt dies eigentlich nur, was immer christliche Forderung und christliches
Ideal war, heute aber ganz besonders dringend nétig ist und als nétig erkannt wird.
Nur der miindige Christ kann sich im differenzierten Leben unserer Zeit, wo die
Schranken der Sittlichkeit in der Gesellschaft weithin gefallen sind, und er sich auch
in sittlicher Hinsicht in einer Diasporasituation’? befindet, seinen Glauben leben und
zeugnishaft vorleben3. Nur mit miindigen, aus eigener Initiative und Verantwortung
handelnden Gliedern vermag die Kirche in der heutigen Welt zu bestehent.

Ein miindiger Christ ist aber nur, wer ein miindiges Gewissen hat, so dafl die Erzie-
hung des miindigen Christen letztlich identisch ist mit der Bildung des miindigen
Gewissens. Es ist eine wesentliche Aufgabe heutiger Moral- und Pastoraltheologie,
auf den erhshten Anspruch an das Gewissen des Christen einzugehen und ihm auf
seinem Weg zum miindigen Gewissen Beistand zu leisten,

Das Ziel der Gewissensbildung ist das reife, ,erwachsene” Gewissen, das zur persén-
lichen Entscheidung fihig ist. Gewissensbildung bedeutet demnach Vorbereitung dieses
konkreten, unabnehmbaren und unvertretbaren Gewissensentscheides. Einen miindigen
Gewissensentscheid fillen, heift aber, den Gnadenruf Gottes in der je konkreten
Situation vernehmen, sich mit der objektiven Norm, den Umstinden und eigenen
Moglichkeiten auseinandersetzen und in freier Verantwortung Ja sagen zur daraus
sich ergebenden sittlichen Forderung.

An der Komplexitit des Gewissensentscheides entziindet sich die existentielle Pro-
blematik der Gewissensbildung, die ja Vorbereitung und Einiibung dieses Entschei-
des ist. Da es sich beim Gewissensentscheid um einen freien, personalen Akt des
Menschen handelt, kann und darf der Einfluf auf sein Gewissen nur indirekt erfolgen.
Weil das Gewissen des Menschen selber in der konkreten Situation letzte Norm des

1 Vgl. Vat. II. Erkldrung iiber die Religionsfreiheit Nr. 1.

2 Vgl. R. Hauser, Der erhohte Anspruch des Gewissens, in: StdZ 177 (1966), 321—332, 326.

3 ,Noch so schéne Zeremonien und noch so bliihende Vereine niitzen wenig, wenn sie nicht
auf die Erziehung des Menschen zu christlicher Reife hingeordnet sind”: Vat. II. Dekret
iiber Dienst und Leben der Priester Nr. 5.

4 Uber die nétige eigene Initiative der Laien vgl. Vat. II. Dogmatische Konstitution {iber die
Kirche Nr. 37; Dekret iiber Dienst und Leben der Priester Nr. 9.

330



