Wonach zu streben ist, sind nicht primir neue Formen der Zusammenarbeit institu-
tioneller oder organisatorischer Art, sondern Ehrlichkeit und Echtheit im Kontakt mit
den Mitmenschen und die Forderung nach Selbstindigkeit im Denken und Handeln,
als Grundlage des Wihlen- und Sich-Entscheiden-Kénnens. Der Geist ist es, der
lebendig macht, auch durch die noch nicht ganz entsprechende Form hindurch.

IGNAZ SCHLAURI
Erziehung zum miindigen Gewissen

Zielsetzung und Problematik

Das Ideal des miindigen Christen ist nicht eine Erfindung der heutigen Zeit. Nach
dem Epheserbrief sollen alle Christen herangebildet werden ,,zur Reife eines voll-
kommenen Mannes, zum Vollma des Alters Christi“. Sie sollen nicht mehr ,,Un-
miindige” sein, von jedem Wind hin und her getrieben, sondern in der Wahrheit
feststehend sollen sie in Liebe hinwachsen auf ihn, der das Haupt ist, Christus
(4, 12—15).

Wenn man heute in der Kirche von einem , Trend zur Miindigkeit” des Christen
spricht, und selbst das Konzil immer wieder darauf insistiert, ,,dal die Menschen bei
ihrem Tun ihr eigenes Urteil und eine verantwortliche Freiheit“! gebrauchen sollen,
so wiederholt dies eigentlich nur, was immer christliche Forderung und christliches
Ideal war, heute aber ganz besonders dringend nétig ist und als nétig erkannt wird.
Nur der miindige Christ kann sich im differenzierten Leben unserer Zeit, wo die
Schranken der Sittlichkeit in der Gesellschaft weithin gefallen sind, und er sich auch
in sittlicher Hinsicht in einer Diasporasituation’? befindet, seinen Glauben leben und
zeugnishaft vorleben3. Nur mit miindigen, aus eigener Initiative und Verantwortung
handelnden Gliedern vermag die Kirche in der heutigen Welt zu bestehent.

Ein miindiger Christ ist aber nur, wer ein miindiges Gewissen hat, so dafl die Erzie-
hung des miindigen Christen letztlich identisch ist mit der Bildung des miindigen
Gewissens. Es ist eine wesentliche Aufgabe heutiger Moral- und Pastoraltheologie,
auf den erhshten Anspruch an das Gewissen des Christen einzugehen und ihm auf
seinem Weg zum miindigen Gewissen Beistand zu leisten,

Das Ziel der Gewissensbildung ist das reife, ,erwachsene” Gewissen, das zur persén-
lichen Entscheidung fihig ist. Gewissensbildung bedeutet demnach Vorbereitung dieses
konkreten, unabnehmbaren und unvertretbaren Gewissensentscheides. Einen miindigen
Gewissensentscheid fillen, heift aber, den Gnadenruf Gottes in der je konkreten
Situation vernehmen, sich mit der objektiven Norm, den Umstinden und eigenen
Moglichkeiten auseinandersetzen und in freier Verantwortung Ja sagen zur daraus
sich ergebenden sittlichen Forderung.

An der Komplexitit des Gewissensentscheides entziindet sich die existentielle Pro-
blematik der Gewissensbildung, die ja Vorbereitung und Einiibung dieses Entschei-
des ist. Da es sich beim Gewissensentscheid um einen freien, personalen Akt des
Menschen handelt, kann und darf der Einfluf auf sein Gewissen nur indirekt erfolgen.
Weil das Gewissen des Menschen selber in der konkreten Situation letzte Norm des

1 Vgl. Vat. II. Erkldrung iiber die Religionsfreiheit Nr. 1.

2 Vgl. R. Hauser, Der erhohte Anspruch des Gewissens, in: StdZ 177 (1966), 321—332, 326.

3 ,Noch so schéne Zeremonien und noch so bliihende Vereine niitzen wenig, wenn sie nicht
auf die Erziehung des Menschen zu christlicher Reife hingeordnet sind”: Vat. II. Dekret
iiber Dienst und Leben der Priester Nr. 5.

4 Uber die nétige eigene Initiative der Laien vgl. Vat. II. Dogmatische Konstitution {iber die
Kirche Nr. 37; Dekret iiber Dienst und Leben der Priester Nr. 9.

330



Handelns ist, kann es nicht einfach um das Beibringen eines objektiven Sittenkodexes
gehen, sondern nur um die Entfaltung der ganz persénlichen Gewissensanlage. Diese
Entfaltung spielt sich im Bereich psychologischer Gegebenheiten und Vorginge ab, wo
aber auch Gnade und Siinde am Werk sind. Weil es sich schlieBlich um eine Erzie-
hung, d. h. ein Wachsen handelt, ist wie bei jedem Wachstum mit Krisen und Versagen
zu rechnen,

Im folgenden sollen nun (I) Prinzipien aufgezeigt werden, von denen eine christliche
Gewissensbildung auszugehen hat, und Wege gewiesen werden, auf denen heute der
Mensch zum miindigen (II) Gewissensurteil und (III) Gewissensentscheid hingefiihrt
werden kann.

L. Einiibung des Handelns aus dem Prinzip christlicher Sittlichkeit
1. Wurzel der Sittlichkeit

Wenn ganzheitliche Gewissensbildung Hinfithrung des Menschen zur reifen sittlichen
Entscheidung bedeutet, dann kann es nicht nur darum gehen, ihn zu irgendwelchen
Verrichtungen” oder ,Unterlassungen” zu bewegen, noch ihm blo8 ein sittliches
Wissen zu vermitteln, oder nur den Willen zu schulen. Das Organ des sittlichen Han-
delns selber, der Quellgrund, aus dem jede Sittlichkeit entspringt, ist zu bilden.

Der eigentliche Triger sittlicher Werte oder Unwerte ist die Person. Bei aller
Anerkennung einer objektiven Sittlichkeit gilt, daf nicht der dulere Akt als solcher
sittlich entscheidend ist, sondern der innere, personale Freiheitsakt des Menschen, der
iuBere Akt nur, insofern er Auswirkung der inneren Haltung ist. Was aus seinem
,JInnemn’ hervorgeht, verunreinigt den Menschen (vgl. Mk 7, 20—23). Von der Beschaf-
fenheit des sittlichen Grundes im Menschen, biblisch gesprochen des ,Herzens”, hingt
all sein Handeln ab. Denn ,der gute Mensch bringt aus dem guten Schatz seines
Herzens das Gute hervor, der bése aus dem bdsen (Schatz) das Bsse” (Lk 6, 45). Die
Grundausrichtung des Herzens durchformt alle menschlichen Handlungen, daraus
erhalten die einzelnen Akte ihre sittliche Qualitit. Durch die Grundausrichtung wird
der ganze Mensch geprigt; nicht nur sein Handeln, nicht nur etwas im Menschen,
sondern der ganze Mensch wird gut oder schlechts.

2. Christliches Prinzip des Handelns

Die Gewissensanlage des Menschen wird durch sein Christsein im Tiefsten umgestaltet
und iiberformt: Er erhilt durch die Taufe ein neues Prinzip des sittlichen Verhaltens.
Auf Christi Tod getauft, ist er durch die Taufe mit ihm in seinen Tod hinein begra-
ben und mitauferweckt worden zu einem Wandel im neuen Leben (vgl. Rom 6, 3 f).
Er hat den ,neuen Menschen angezogen, der sich erneuert auf Erkenntnis hin”
(Kol 3, 9 f). Das bedeutet, da8 dem Getauften ein neues Prinzip des sittlichen Erken-
nens eingesenkt wird: weil er in der Taufe ,,Christus angezogen” hat (vgl. Gal 3, 27),
besitzt der Gliubige auch das ,pneuma”, den ,,Geist Christi” und den ,,nous”, den
,,.5inn Christi” (Ré6m 8,9; 1 Kor 2,16). Die Stimme des Gewissens wird zum ,Mit-
zeugnis des Heiligen Geistes”®. Derselbe Geist wirkt im Getauften als neue Trieb-
kraft seines sittlichen Handelns: die Liebe. ,Denn die Liebe Gottes ist ausgegossen in
unsere Herzen durch den Heiligen Geist” (R6m 5, 5). Die Liebe macht das Wesen der
christlichen Moral aus, hitte der Christ die Liebe nicht, er wire nichts (vgl. 1 Kor 13, 2).
Nicht als wiirde die Liebe alle anderen Tugenden aufheben oder iiberfliissig machen.
Als ,Form der Tugenden” will sie sich vielmehr in die einzelnen Tugenden inkarnie-
ren. Daf} aber die eigentliche sittliche Triebkraft, die Liebe, dem Christen gnadenhaft

5 Vgl. H. Reiners, Grundintention und sittliches Tun, Freiburg 1966, 31 f.

¢ ,Symmartyrouses syneideseos en pneumati”, Rém 9, 1. ,,Die Gewissensanlage erhilt durch
das innere Prinzip des Christenlebens, den Heiligen Geist, eine neue Kraft, die uns in alle
Wabhrheit einfiihren soll”: J. Rudin, Das Gewissen in katholischer Sicht, in: Das Gewissen,
Studien aus dem C. G. Jung-Institut, Ziirich 1958, 139—165, 150.

331



geschenkt ist, bedeutet nichts Geringeres, als daf christliche Sittlichkeit wesentlich
geschenkte Sittlichkeit ist.

3. Entfaltung der sittlichen Grundlage

Christliche Gewissensbildung bedeutet demnach Entfaltung dieser sittlichen Grund-
lage, oder aber Freilegung der in der Taufe grundgelegten, jedoch vernachldssigten
und durch Siinde verschiitteten Wirklichkeit. Es geht um die Erneuerung des ganzen
Menschen durch die fortschreitende Wandlung der Gesinnung in die Gesinnung Chri-
sti, der in uns wohnt, zur Erkenntnis und zum Vollbringen des Willens Gottes (vgl.
Rém 12, 2; Phil 2,5). Immer mehr sollen wir den ,alten Menschen hinsichtlich des
fritheren Wandels ablegen” und ,neu werden in Geist und Gesinnung” zu einem
Wandel ,,in wahrer Gerechtigkeit und Heiligkeit” (Eph 4, 22—24). An Stelle des Geset-
zes der Siinde und des Todes soll immer mehr das ,,Gesetz des lebendigmachenden
Geistes in Christus Jesus” treten (R6m 8, 2). Seine einzige und absolute Norm war es,
den Willen des Vaters zu erfiillen’. Ebenso muf8 der Christ nach Kol 4,12 ,erfiillt
sein in allem vom Willen Gottes”. Er soll nicht nur gehorchen, sondern (aus einer
inneren Konformitit heraus) ,verstehen, was der Wille des Herrn ist” (Eph 5, 17).
Erste Aufgabe des Gewissens ist es also, sich dem Willen Gottes anzugleichen, sich
durch die Gnade und Liebe des Heiligen Geistes nach dem Vorbild Christi angleichen
zu lassen.

Der Christ soll wachsen hin zur Freiheit, d. h. zur absoluten Leitung durch den
Heiligen Geist, denn freie ,Kinder Gottes sind die, welche sich vom Geiste Gottes
leiten lassen” (R6m 8,14). Wo infolge von Siinde und Verbitterung diese Offenheit
fiir die Liebe Gottes und die Fithrung des Geistes fehlt, ist jede andere Bemiihung
um Gewissensbildung von vornherein aussichtslos. Ein solcher Mensch muf8 zuerst
wieder zu sich selber finden, sich von Gott eine neue Mitte und einen Liebes- und
Entscheidungsraum fiir das Gute schaffen lassens.

4. Handeln aus dem christlichen Prinzip der Sittlichkeit

Bildung des Gewissens besagt sodann, da der junge Christ angeleitet wird — und daf
auch der Erwachsene selber sich bemiiht, immer mehr aus diesem christlichen Prinzip
heraus zu handeln. Motiv des Handelns ist nicht sosehr Angst vor Strafe oder Gehor-
sam den Geboten gegeniiber, sondern Dankbarkeit gegen die Liebe Gottes und Christi.
Als Christ leben, bedeutet nichts anderes, als tiglich die Konsequenz ziehen aus der
bedringenden Tatsache, da8 Christus uns liebt und fiir uns gestorben ist (Vgl. 2 Kor
5,14)%. Oder, um es mit dem Konzil zu sagen, ,,aus der Logik von Glaube und Liebe
das Leben einrichten”??, Es ist daher eines Christen unwiirdig, wichtige Entscheide, wie
die Berufs- und Partnerwahl, zu treffen, ohne sie am Maflstab seines Gewissens zu
messen!!, Nach dem Romerbrief ist ,alles, was nicht aus gliubiger Uberzeugung
geschieht, Siinde” (14, 23). Die heranwachsenden Christen miissen ,allmahlich ein tie-
feres Verantwortungsbewuftsein fiir ihr eigenes Leben erwerben”!2. In freier Ver-
antwortung, ohne erst durch Befehle und Vorschriften gedringt zu werden, soll der

? Vgl. dazu Mt 26, 42 parr; Jo 4, 34; 5, 30; 6, 38 u. &.

8 Vgl. das ,,neue Herz” bei Ez 11, 19; Jr 24, 7; 31, 33; 32, 39. O. Betz, Antwort aus Freiheit,
in: LS 9 (1958), 50—54, 53: ,Das Herz ist der Ort, an dem der Heilige Geist Wohnung
nehmen kann. Diese Heimsuchung des Herzens durch den Heiligen Geist schafft im Men-
schen eine neue Mitte, aus der er ganz neu handeln und wirken kann. Ein Freiheits- und
Entscheidungsraum entsteht, von dem der Glaubenslose und Lieblose (d. h. letztlich der
Herzlose) keine Vorstellung hat.”

® Zur Moral der Dankbarkeit vgl. noch 1 Jo 2, 6; 3, 16; 4, 11; Siinde ist Undankbarkeit.

3¢ Vat. II. Erklirung iiber die christliche Erziehung Nr. 2.

11, Die Kinder sollen so erzogen werden, da sie, wenn sie erwachsen sind, in voller Ver-
antwortung ihrer Berufung, auch einer geistlichen, folgen und den Lebensstand wihlen
konnen”: Vat. I1. Pastoralkonstitution iiber die Kirche in der Welt von heute, Nr. 52.

12 Vat. II. Erklidrung iiber die christliche Erziehung, Nr. 1.

332



miindige Christ das in der Situation Beste suchen. Denn die innere Dynamik des
Christseins will sich auswirken bis in die kleinsten, anscheinend ganz profanen Ent-
scheidungen!3, Der Christ darf auch wissen, daf er nicht aus eigener Kraft sittliche
Leistungen vollbringen muf8 im Sinne einer Gesetzesgerechtigkeit, sondern da er aus
der Kraft der Firmung, dem Sakrament der christlichen Miindigkeit, lebt und handelt.
So wird er auch angesichts schwerer Forderungen und Schwierigkeiten nicht mutlos
werden, sondern zu ganzem Einsatz fihig und bereit sein.

IL. Einiibung des personalen, norm- und situationsgerechten Gewissensurteils

1. Norm

Das Gewissen ist seinem inneren Wesen nach auf die Norm hingeordnet!d. Gewis-
sensautonomie im Sinne einer Selbstverfiigung iiber Gut und B6s widerspricht der
Wirklichkeit des Gewissens. Ohne objektiv giiltige sittliche Ordnung wire das Gewis-
sen inhaltlos und richtungslos, denn aus den in einer konkreten Situation einmalig
gegebenen Verhiltnissen allein liBt sich keine geniigende Norm fiir das Handeln
entnehmen. Die Gewissensbildung hat nun die Aufgabe, den Menschen anzuleiten,
daB er sich fiir die Norm offenhilt, sich mit ihr konfrontiert und sie auf die kon-
krete Entscheidung anwendet. Es gilt daher, die sittlichen Werte und Normen zu erler-
nen, aber auch zu erleben, denn nur als erlebte konnen sie ihrerseits lebengestaltend
fruchtbar werden. Wir sind immer in Gefahr, hinter den Normen, dem Gesetz,
den Geboten nicht mehr ihren Sinn, das Gute zu sehen.

Vielfach gilt der Dekalog als Grundlage unserer Sittlichkeit und als Lehrbuch fiir
Gewissensbildung. Christliche Moral und Gewissensbildung diirfen aber nicht nur vom
Dekalog her, sondern miissen von Christus her gesehen werden!s. Der neutestament-
liche Mensch lebt nicht mehr unter dem Gesetz, sondern unter der Gnade, dem
,neuen Gebot” (Jo 13,34) und dem ,koniglichen Gesetz” (Jak 2, 8) der Gottes- und
Nichstenliebe. Gewif8 gibt es auch im Neuen Testament Normen, ,Grenzgebote”,
auflerhalb derer der Wille Gottes nicht gesucht und das Liebesgebot nicht erfiillt
werden kann. Aber die Gewissensbildung hat nicht am Zaun, sondern von der Mitte
und vom Ziel her zu geschehen. Im Alten Testament war das knechtliche Gesetz als
Zuchtmeister auf Christus hin néotig (Vgl. Gal 3, 24), im Neuen Testament geht der
Sohn selber den rechten Weg, weil er sich vom Geiste seines Vaters leiten l48t. Der
frei liebende Christ empfindet die Gebote und Verbote nicht als Behinderung, sondern
sie sind Leitplanken, die zu seinem Schutze da sind, mit denen er aber méglichst nicht
in Berithrung kommt. Es gilt daher, hinter und in den einzelnen Geboten und Vor-
schriften immer die Einheit aller Normen in Jesus Christus zu sehen. Die eigentliche
sittliche Norm ist nicht ein abstraktes Gesetz, sondern die Person Jesu Christite.
Gewissensbildung bedeutet deshalb Anleitung zur personalen Nachfolge Christi. Die
ganz personliche Bindung an ihn bewahrt vor Legalismus und falsch verstandener
Kasuistik. Gesetzeschristen und Skrupulanten ist in erster Linie dadurch zu helfen,
daf man ihnen ein echt christliches Gottesbild aufzeigt und sie zu personaler
Gott- und Christusbegegnung fiihrt. Sie sollen lernen, auch in den Geboten den
Liebeswillen Gottes zu sehen und nicht die harte und pedantisch genaue Forderung

13 Gegen eine Zweispurigkeit von religiSsem und profanem Leben wendet sich Vat. II.
Pastoralkonstitution, Nr. 43: ,,Im selben Grade irren die, welche meinen, so im irdischen
Tun und Treiben aufgehen zu kénnen, als hitte das gar nichts mit dem religiésen Leben
zu tun, weil dieses nach ihrer Meinung in bloBen Kultakten und in der Erfiillung gewisser
moralischer Pflichten besteht. Diese Spaltung bei vielen zwischen dem Glauben, den man
bekennt, und dem tiglichen Leben gehort zu den schwersten Verirrungen unserer Zeit.”

14 Vgl. zum folgenden: A. Sustar, Schichten der Gewissensbildung, in: Handbuch der Eltern-
bildung, Einsiedeln 1966, I, 427—450 (mit Literaturangaben).

15 Vgl. B. Hiring, Gewissensbildung vom Evangelium her, in: Probleme der Beichterziehung,
Graz 1964, 11—47, bes. 11—14.

18 Vgl, A. Sustar, a. a. O. 431.

333



eines Gesetzgebers. Das Gesetz kann sich bisweilen geradezu zwischen Gott und das
Gewissen stellen, indem man sich mit der Erfiillung von Vorschriften absichert gegen
eine grofere und eigentliche Verpflichtung. Es kann einer sehr wohlanstindig leben,
ohne ,,Gebote” zu iibertreten — und doch am Wesentlichen der christlichen - Sittlich-
keit vorbeigehen!’. Dagegen kann nicht genug betont werden, da8 sich das Christ-
sein nicht erschopft in der Einhaltung gewisser Vorschriften und Verbote, sondern daf8
der Mensch selber als Ganzer erfaBt und eingefordert ist.

Es ist daher auch der Sinn fiir die Hierarchie der sittlidien Werte und Gebote zu wek-
ken und einzuiiben. Neben Geboten, die zentrale und lebenswichtige Bereiche betref-
fen, und iiber die man daher nie hinweggehen kann, gibt es mehr oder weniger
akzidentelle Vorschriften, die zugunsten eines héheren Wertes gelegentlich zuriick-
treten kénnen und miissen. Der miindige Christ mu8 sich frei machen von den manch-
mal sehr relativen und einseitigen sittlichen MaBstiben der &ffentlichen Meinung und
der Gesellschaftsmoral.

Bei der starken Betonung der objektiven Norm im katholischen Raum entsteht gele-
gentlich der Eindruck, als sei die allgemeine Norm in sich und unmittelbar fiir das
Handeln verpflichtend, und nicht das Gewissen des Einzelnen, das sich durch die
Norm gebunden wei. Das Gewissen muf8 nimlich selber dariiber urteilen, ob in der
gegebenen Situation eine bestimmte Norm zur Anwendung kommt. Die Norm bindet
nur, insoweit sie vom Gewissen als verpflichtend erkannt wird. Die Gewissensbildung
hat daher nicht nur die Aufgabe, den Menschen fiir die Norm zu 6ffnen und ihm zur
Kenntnis der objektiven Norm zu verhelfen. Er muf8 zugleich angeleitet werden, die
Norm personal zu bewiltigen, d. h. sie in der konkreten Situation anzuwenden und in
ihrer Verpflichtung zu erkennen.

2. Situation

Im Menschen muf8 sodann der Sinn und die Horigkeit fiir den konkreten Anruf Gottes
in der Situation geschirft werden. Gott will ja nicht etwas vom Menschen, sondern
ihn selber. Er will sein ganzes Leben formen und gestalten, und das durch die Stimme
des Gewissens, Daher muf8 bereits das Kind erzogen werden — und muf sich der
Erwachsene immer neu dazu erziehen, auf das Gewissen zu horchen und durch diese
.Stimme hindurch den personlichen Anruf Gottes zu vernehmen, auch dort, wo man ihn
nicht erwartet!8, Nicht erst bei der nachtriglichen Gewissenserforschung ist der Heilige
Geist anzurufen, sondern schon bei der Gestaltung des Lebens.

Damit der Christ das in der Situation Geforderte tun kann, ist Wachsamkeit nétig,
nicht nur, um in der Versuchung nicht zu fallen, sondern vor allem auch, um die
einmalig gegebene Heilschance, die Forderung der Stunde, nicht zu verpassen. Dazu
ist ferner notwendig das kritische und geduldige Bemiihen um die richtige Erkenni-
nis der Lage, der Umstinde und der eigenen Médglichkeiten und Schwichen. Diese
Erkenntnis wird einem nicht in den SchoB gelegt, sondern es gilt nach Eph 5,10 ff
zu ,priifen”, zu ,erforschen, was der Wille Gottes ist”, was in einer bestimmten
Situation ,,gut, wohlgefillig und vollkommen ist” (Rém 12, 12). Kritisch sein muf} der
Christ ebenfalls seinem eigenen Urteil und den Motiven seines Handelns gegeniiber,
ob sein Entscheid nicht etwa aus ,sarkischen”, menschlich-siindhaften Uberlegungen
gefillt wird (Vgl. Gal 3,15). Immer wieder mahnt die Schrift: ,Priift euch selber!”

17 Vgl. dazu: K. Rahner, Der Anspruch Gottes und der Einzelne, in: Schriften VI, 521—536,
632: ,Vergessen wir nicht oft, da man alle angebbaren materiellen Einzelnormen erfiillt
haben kann und doch dabei sich selbst, sein ,Herz’ Gott verweigert, weil das Gebot der
Liebe ,aus ganzem Herzen’ rechnerisch hinsichtlich der Erfiillung gar nicht nachpriifbar ist?”

18 Wenn man erwachsene Christen analysieren wiirde auf die Frage hin, wie oft in ihrem
tiglichen Leben der Wille Gottes und sein Gesetz mit einer Forderung an den einzelnen
herantritt, wiirde man genug Leute finden, die auBler der freitiglichen Fleischenthaltung
und der Sonntagsmesse keinerlei géttliche WillensiuBSerung erfahren haben”: G. Hanse-
mann, Beichterziehung in der Katechese, in: Probleme der Beichterziehung, 75—103, 89.

334



(2 Kor 13,5), ,priifet die Geister!” (1 Jo 4,1), ,tiuscht euch nicht selber!” (1 Kor
3,18). Kritisch miissen wir sogar dem eigenen Gewissen gegeniiber sein. Nicht blo8 das
laxe, sondern auch das skrupulése und von falschen Schuldgefiihlen verfolgte Gewis-
sen kann sehr wohl nicht Stimme Gottes, sondern Satanswerk sein. Aufschlufireich hier-
zu ist das Verhalten Luthers dem Gewissen gegeniiber. Fiir Luther ist der entschei-
dende Punkt immer die Beziehung zu Gott. Man kénnte in Anwendung eines Wortes,
das Luther in anderem Zusammenhang gesprochen hat, sagen: Es gilt das Gewissen
in jeder Situation danach zu beurteilen, ob es ,Christum treibet” oder nicht!®. Das
heiflt, da wir die Stimme des Gewissens sorgfiltig beachten sollen, wenn es unsere
Beziehung zu Gott fordert, nicht aber, wenn es sich so zwischen uns und Gott stellt,
daf es unser Vertrauen auf ihn stort oder gar vernichtet.

Wenn das Gewissen die konkrete Situation im Lichte der Normen recht beurteilen
soll, ist es auf den Rat anderer angewiesen. Es widerspricht dem Geist der Offen-
heit fiir die objektive sittliche Forderung, nur auf sein eigenes Gewissen, auf eigene
Einsicht in das, was gut oder schlecht ist, als die einzige und unfehlbare Instanz zu
pochen. In vermehrtem Maf ist vom heutigen Menschen die Bereitschaft gefordert,
sich belehren und beraten zu lassen durch Mitmenschen und Mitchristen, durch die
Priester und die Verordnungen der Kirche. ,Das Gewissen muf8 sich am gottlichen
Gesetz ausrichten, hérend auf das Lehramt der Kirche, das dieses gottliche Gesetz
im Lichte des Evangeliums authentisch auslegt”, sagt die Pastoralkonstitution2®.

Die Rolle der Kirche selber ist aber mehr denn je die einer Beraterin geworden. So
ist das Konzil zuriickhaltend in konkreten kasuistischen Vorschriften. Die Eheleute
sollen z. B. selber ,,in gemeinsamer gewissenhafter Uberlegung die Kinderzahl bestim-
men?!. Dem ,recht geschulten Gewissen” der Laien ,obliegt die Aufgabe, das gottliche
Gesetz dem irdisch-biirgerlichen Leben aufzuprigen. Von den Priestern diirfen die
Laien Licht und geistliche Kraft erwarten. Sie mégen aber nicht meinen”, so fihrt die
Pastoralkonstitution fort, ,,da88 ihre Hirten immer in dem Grade fachkundig seien, da
diese in jeder, zuweilen auch schwerwiegenden Frage... eine konkrete L&sung in
Bereitschaft haben kdnnten, oder die Sendung dazu hitten?2.

Mit Karl Rahner werden wir sagen diirfen, daf der Beichtstuhl kiinftig weniger eine
,Auskunftei” dariiber sein wird, ,,was hier und jetzt das einzig Richtige und Verant-
wortbare sei”, als vielmehr eine ,,Stitte grundsitzlicher Bildung des Gewissens”. Wenn
er aber weiter sagt, das Gewissen solle dann ,,in seine eigene Verantwortung fiir die
konkrete Entscheidung entlassen“?® werden, so ist dies nicht dahin zu verstehen,
daB sich der Seelsorger leichthin um eine verlangte Antwort driicken und den Frage-
steller sich selbst iiberlassen diirfe. Das Gewissen der Gldubigen ist in vielen Fillen
einfach iiberfordert und vermag allein nicht zu einem verantwortbaren Entschluf zu
kommen. In solch schwierigen Situationen muf der Priester versuchen, mit dem
Laien zusammen zu einem reifen Entscheid zu gelangen. Die Konkretheit der sittlichen
Entscheidung eines Menschen lifit sich aber nicht von auflen her fassen. Nur die lie-
bende Einfithlung des Freundes oder Seelenfiihrers vermag anniherungsweise zu einem
situationsgerechten Urteil zu gelangen; sie ist die notwendige Voraussetzung geistli-
cher Fithrung®. Der Seelsorger hat dabei nicht nur den Christen zur Geisthérigkeit

19 Vgl. H. Schir, Das Gewissen in protestantischer Sicht, in: Das Gewissen, 119—137, 132.

20 Vat. II. Pastoralkonstitution, Nr. 50. Vgl. noch: Vat. II. Erklirung iiber die Religionsfrei-
heit, Nr. 14: ,Bei ihrer Gewissensbildung miissen jedoch die Christgliubigen die heilige
und sichere Lehre der Kirche sorgfiltig vor Augen haben.”

21 Vat. II. Pastoralkonstitution, Nr. 50.

22 Ebd. Nr. 43.

3 K. Rahner, Zur ,Situationsethik” aus kumenischer Sicht, in: Schriften VI, 537—544, $40.

2 Vgl. ]. Pieper, Traktat iiber die Klugheit, Miinchen 1960, 57. Dieses Einfiithlungsvermégen
meint das Dekret iiber die Erziehung zum Priestertum mit der ,Fihigkeit, andere anzu-
horen und im Geiste der Liebe sich seelisch den verschiedenen Situationen mensdhlicher
Beziehungen zu &ffnen” (Nr. 19).

335



zu erziehen, sondern muf vor allem auch selber betend hinhorchen, was der Geist
Gottes mit dem ihm anvertrauten Menschen tun will.

Weil sich das eigene Gewissensurteil weder abnehmen noch kasuistisch vorausneh-
men liBt, ist Bildung des Gewissensurteils schlieBlich Erziehung zur Klugheit?s. Wir
konnen aber der Klugheit des Christen nicht nachhelfen, indem wir ihm gleichsam iiber
seine Einsicht hinweg ein situationsgerechtes Verhalten aufdiktieren wollen. Er soll
ja nicht nur das objektiv Gute tun, sondern es aus freier Uberzeugung tun. Gewil
miissen dem Kind Weisungen in der Art von Befehlen gegeben werden. Mit zuneh-
mendem Alter aber sollen sich diese Befehle in Ratschlige verwandeln, die den jungen
Menschen mit Griinden und Motiven innerlich zu iiberzeugen — nicht zu iiberreden —
suchen. Christliche Klugheit steht jedoch nicht isoliert neben den theologischen Tu-
genden. Je mehr im begnadeten Menschen Glaube, Hoffnung und Liebe wachsen, um
so spiirbarer kommt der menschlichen Klugheit die Gabe des Rates zu Hilfe.

Immer besteht aber die Gefahr fiir das — auch richtige — Gewissensurteil, da8 es bei
der kritischen Beurteilung stehen bleibt und die Antwort der freien Entscheidung aus-
bleibt. Dabei hat das Urteil nur eine vorbereitende Funktion im Hinblik auf einen
freien, ganzmensdhlichen Entschluf und Einsatz. Davon soll im folgenden die Rede
sein.

118 Einfibung des freien, gehorsam verantworteten Gewissensentscheides

1. Freiheit und Bindung

,,Die Wiirde des Menschen verlangt”, sagt die Pastoralkonstitution, da er ,,in bewuf3-
ter und freier Wahl handelt, d. h. personal von innen bewegt und angetrieben, und
nicht unter blindem innerem Antrieb oder unter bloBem HuBerem Zwang”?8. Die
Freiheit hat ihren Ort an der Waurzel der Sittlichkeit: Nur aus echter Freiheit kann echte
sittliche Bindung erwachsen. Bildung des Gewissens heiflt demnach Erziehung und Ein-
iibung des Handelns aus echter Freiheit und daraus entstehender echter Bindung.

Christliche Freiheit besagt nach Paulus die von Gott in Christus und im Heiligen
Geist geschenkte Befreiung von der Macht der Siinde, der Gesetzlichkeit und den
welthaften Michten. Nach 1 Kor 8,1 ff soll der Christ aus seinem Glaubenswissen
heraus ,aufgeklirt” sein und sich nicht durch abergliubische Tabus oder gesell-
schaftliche Konvenienz behindern lassen. Er braucht sein Gewissen von keinem andern
richten (vgl. Kol 2,16), noch sich den unvertretbar eigenen Entscheid abnehmen zu
lassen. In dieser Freiheit zeigt sich aber das ,,Paradox des christlichen Gewissens”’, wie
Josef Rudin es formuliert hat: Die neue, iiberwiltigende Freiheit des Gewissens ent-
hiillt sich als noch michtigere Gebundenheit des gleichen Gewissens in der Liebe®’.
In der Liebe zum Herrn und in der Liebe zum Glaubensbruder, ,,dessen Gewissen
schwach ist” (1 Kor 8,12), d. h. der innerlich noch ingstlich und unfrei ist. Dieses
wesentliche Thema von der christlichen Freiheit und der freien Bindung des Gewis-
sens in der Liebe nimmt innerhalb der Verkiindigung immer noch einen verschwin-
dend kleinen Raum ein im Verhiltnis zu der oft einseitig gepredigten Gebots- und
Verbotsmoral. Und doch wire die innere und duBere Unfreiheit, der wir unter Katho-

25 Dafl dabei zuerst der Seelenfiihrer selber {iber ein gewisses Maf an Klugheit, iiber die
,JFahigkeit, durchdachte Entscheidungen zu fillen” und ein ,ausgewogenes Urteil iiber
Ereignisse und Menschen” verfiigen mu8, ist einleuchtend: vgl. Vat. II. Dekret iiber die
Erziehung zum Priestertum, Nr. 11.

28 Vat. II. Pastoralkonstitution, Nr. 17.

27 1, Rudin, a. a. O, 152.

336



liken, Priestern wie Laien, so oft begegnen, nicht notwendig mit dem katholischen
Glauben gegeben?®,

Der Christ muf aber dariiber wachen, daB ihm ,,die Freiheit nicht zum Anlag fiir die
menschliche Selbstsucht” werde (Gal 5, 13), sondern auf selbstlose Liebe hingeordnet
bleibt. Das verlangt ein dauerndes Bemithen und Beten um die echte Freiheit. Freiheit
kann jedoch nur eingeiibt werden durch die Betitigung der Freiheit, bei der ein gewis-
ses Risiko, dafl sie miBbraucht werde, in Kauf genommen werden mus. Die Gewissens-
bindung kann nicht durch duBeren Zwang herbeigefiihrt und eingeiibt werden, sondern
nur dadurch, da man die Bindung des Gewissens aufzeigt als Bindung aus dem Glau-
ben in Liebe. Denn der Gewissensgehorsam hat seine Wurzel im Glaubensgehorsam.
Von daher liefe sich fragen, ob bei kirchlichen Vorschriften und Sanktionen nicht mehr
Zuriickhaltung geiibt werden miifite, besonders was Dinge und Handlungen betrifft,
die verboten sind, insofern sie eine Gefahr zur Siinde mit sich bringen. ,,Was gefihr-
lich ist, soll als gefihrlich kundgetan werden, das Gewissen des Christen ist damit
bereits geniigend gewarnt und gebunden. Eine zusiztliche Disziplinarvorschrift kénnte
leicht ein Gewissen auch dort binden, wo es in Christus Freiheit hitte, oder eine
legalistische Freiheit vortiuschen, wo der Mensch in Christus gebunden ist’*2e,
Herrscht nicht bei vielen Christen die Ansicht, wenn die Kirche etwas nicht ausdriick-
lich verboten habe oder es durch Dispens dulde, sei das eigene Gewissen bereits
durchaus frei? Mit der Duldung der Mischehe z. B. oder dem eventuell méglichen
Verzicht auf die katholische Kindererziehung ist der einzelne Christ noch keineswegs
von der eigenen Gewissensentscheidung und -bindung dispensiert. Das beweist, wie
notig es ist, daf der Gliubige zum absolut bindenden Gewissensgehorsam erzogen
wird.

Die entscheidende Bedeutung des Gewissensgehorsams fiir das Heil eines Menschen
bedingt auch, daf die Kirche, dem Evangelium entsprechend, ,ehrfiirchtig vor der
Wiirde des Gewissens und seiner freien Entscheidung” steht, wie die Pastoralkonsti-
tution sagt®®, Das Gewissen eines Menschen darf nie vergewaltigt werden, und wire
es auch fiir das objektiv Gute. Liebende Riidksicht auf das Gewissen des andern
ist gefordert iiberall, wo Menschen zusammenkommen und eng miteinander zusam-
menleben, besonders in der Mischehe, aber auch in der Gestaltung jedes Ehe- und
Familienlebens, bereits in der Bekanntschaft, und nicht zuletzt in einer klgsterlichen
Kommunitit.

2. Gehorsam

Eine besondere Beachtung verdient in diesem Zusammenhang das aktuelle Problem
von Autoritit und Gehorsam. Mit Recht wenden wir uns heute gegen eine vereinfa-
chende Gleichsetzung der kirchlichen Vorgesetzten und Ordensobern mit Christus.
Gerade weil es von der absoluten Bindung des Gewissensurteils keine Dispens gibt
unter Berufung auf Befehle weltlicher oder kirchlicher Obern, ist der christliche Gehor-
sam nicht leicht zu verstehen und zu iiben. Entsprechend seiner moralischen Miindig-
keit ist der Mensch nie der Verantwortung fiir sein Tun im Gehorsam enthoben, ob-
wohl diese Verantwortung durch das Gehorsamsverhiltnis modifiziert wird®. Hochst
bemerkenswert ist die Zuriickhaltung und Umsicht, welche die Apostel nach dem

%8 ,Seien wir ehrlich, wir sind in den Gemeinden als einzelne, als Triger des Amtes wie als
einfache Glieder der Kirche auf das ... erforderliche Maf von Freiheit und eigener
Gewissensverantwortung keineswegs geriistet und eingeiibt. Wir sind noch zuwenig
gewohnt, einerseits groBziigig und doch mit Festigkeit freien Raum zu lassen, oder selb-
stindig und doch nicht selbstherrlich in Freiheit zu handeln”: R. Hauser, a. a. O. 312f.
Vgl. dazu: Vat. II. Dekret iiber die Erzichung zum Priestertum, Nr. 11.

2 A. Miiller, Das Problem von Befehl und Gehorsam im Leben der Kirche, Einsiedeln 1964,
293.

30 Vat. II. Pastoralkonstitution, Nr. 41.

3 Vgl. A. Miiller, a. a. O. 155 und 186.

2 337



Neuen Testament in ihren Vorschriften an den Tag legen. Der Herr allein hat Macht
zu befehlen, sie {ibermitteln nur seine Anweisungen und wiederholen ohne Unterla8,
daB8 sie nichts aus sich selbst auferlegen’®. Wenn sich die Autoritit relativiert, wird
sie transparent auf den Willen Gottes und kann als solche auch in ihrem eigenen
Namen Gehorsam fordern.

Es ist deshalb zu unterscheiden zwischen Glaubensgehorsam und kirchlichem Gehor-
sam, der in erster Linie Ordnungsgehorsam ist. Er beruht nicht (wie der Fithrungs-
gehorsam) auf einer Uberlegenheit des Obern, bzw. Unterlegenheit und Unmiindig-
keit des Untergebenen, sondern miindiger Gehorsam ist freie Unterordnung aus
Liebe um der Einheit willen, also letztlich Liebesgehorsam. Nie kann Infantilismus
Ziel des Gehorsams sein, sondern nur eine reifere innere Freiheit. Die Erziehung zu
,aktivem und verantwortlichem Gehorsam”3® wird heute in der Form des Dialogs zu
geschehen haben. ,,Unter einem zum Dialog entwickelten Gehorsam” ist nach Paul VI.
eine Autorititsausiibung zu verstehen, die ,,durchdrungen ist vom BewufBtsein, Dienst,
Wahrheitsdienst und Liebesdienst zu sein”, und eine ,,Unterordnung unter die Leitung
des rechtmifligen Vorgesetzten, bereitwillig und heiter, wie es freien und liebenden
Sthnen ziemt'’®4. Ehrlichkeit und Wahrhaftigkeit sind Bedingungen auf seiten des
Befehlenden. Der heutige Mensch verzeiht eher zugegebene Schwichen und Irrtiimer
als schlecht vertuschte Fehler. Die Untergebenen sollen den Gehorsam, den sie Men-
schen leisten, als Einiibung und zeichenhaften Ausdruck jenes Gehorsams betrachten,
den alle Gott schulden.

3. Engagement

Wir haben gesehen, da88 das kluge Gewissensurteil aus innerer Notwendigkeit heraus
auf den in der Tat fruchtbar werdenden Gewissensentscheid hingeordnet ist. Es besteht
aber gerade heute hiufig eine gewisse Hemmung, sich zu engagieren: Man setzt sich
nicht riickhaltlos ein, man wagt den einmal gefaBten Plan doch nicht ins Werk zu
setzen. Dies entspringt zum Teil einer Uberreflexion, in der der moderne Mensch alles
immer wieder in Frage stellt und mit anderen, groBeren, wechselnden Mgglichkeiten
konfrontiert und gerade, weil er alles oder das absolut Beste tun will, nichts tut. Wir
sind sehr skeptisch geworden gegeniiber theologischen Positionen, Frémmigkeitsfor-
men, Spiritualititen usf. Daf# damit auch viel echter, urspriinglicher und fruchtbarer
Enthusiasmus im Keim erstickt wird, liegt auf der Hand. Dabei liegt es im Wesen der
christlichen Sittlichkeit, daf sie sich nicht nur in der Gesinnung, sondern auch in der
unwiderruflichen duBeren Tat auswirke. Der Christ muff dazu gefiihrt werden, das
konkrete duflere Engagement als Bestitigung und Vollendung seiner inneren Gesamt-
haltung zu sehen. Wer sich in kleinen Dingen nie engagiert, hat schlieSlich auch in
seiner endgiiltigen Lebensentscheidung versagt.

4. Verantworteter Gewissensentscheid

Der Gewissensentscheid muf8 aber, um sittlich gut zu sein, verantworteter Entscheid
sein, d. h. jeder Akt muff in seiner lebensgeschichtlichen Bedeutung, in seiner Her-
kunft aus Gesinnung und Motiven, und in seinen Auswirkungen untersucht werden.
Kein Entscheid soll ohne das Gewissen gefillt werden. Aber das Engagement des
Gewissens und die Bemithung um das sicher richtige Urteil muf in einem ver-
niinftigen Verhiltnis zur Wichtigkeit der Sache stehen. Letztlich ist aber keine absolute
Sicherheit iiber die Gutheit eines Aktes zu erreichen. Der uns richtet ist der Herr
(Vgl. 1 Kor 4,4). Die Gewissenserforschung kann daher nicht Rechtfertigung vor
Gott bedeuten, sondern nur demiitiges Eingestindnis der eigenen Unzulinglichkeit

32 Vgl. C. Spicg, Théologie morale du Nouveau Testament, Paris 1965, II, 579 f. Zum Ganzen
das Kapitel: Formation de la conscience et christianisation du sens morale II, 592—612.

33 Vat. II. Dekret iiber die zeitgemiBe Erneuerung des Ordenslebens, Nr. 14.

34 Enzyklika ,,Ecclesiam Suam®”, AAS 56 (1964) 658.

338



und Siindhaftigkeit vor dem Angesicht Gottes. In der Anerkennung, daf8 uns eine
letzte Sicherheit entzogen ist, und im vertrauenden Wagnis des Gewissensentscheides
zeigt sich noch einmal die nahe Verwandtschaft von Glaube und Gewissen. Gewissens-
bildung ist also nicht zu trennen von der Einiibung des Glaubenswagnisses.

Die Kraft, aus der der Gewissensentscheid und die Tat wachsen kénnen, ist die Liebe.
Um diesen Grund und die Bereitschaft fiir die Einzelentscheidung zu legen, gibt es
die sog. ,,Ubung der guten Meinung”. Diese bedeutet aber nicht Verdienstlichmachung
der dufleren Akte durch hiufige, oft mechanisch wiederholte Formeln. Der eigentliche
Ort fiir die Ubung der guten Meinung ist die Meditation. Denn es geht darum, die
vielfiltigen Motive des Handelns bewuflt zu machen, sie mit der Grundintention der
Gottesliebe zu konfrontieren und minderwertige Motive auszumerzen, gute zu vertie-
fen. Das Ja-Wort totaler Verfiigbarkeit soll sich im gesamten Tun des Christen aus-
wirken, damit jede #uflere Tat immer mehr zum Ausdruck der inneren Haltung
werde?,

Grife und Grenzen der Gewissensbildung

So konnen wir zusammenfassend sagen: Das Gewissen eines Menschen und Christen
bilden heit, den eigentlichen dynamischen Kern seiner Personlichkeit zur Entfal-
tung bringen, ihm einen tieferen Vollzug seiner christlichen Existenz ermdglichen.
Darum ist die Bildung des Gewissens immer vom Ziel des vollmenschlichen Glaubens-
vollzugs her zu sehen und in Richtung auf diesen hin zu iiben.

Das macht die Groe der Gewissensbildung aus, weist aber auch auf ihre Grenzen hin.
Wenn Glaube und Liebe Gnade sind und siindhaft verweigert werden konnen, so wird
die Bildung ihres Organs im gleichen Spannungsfeld geschehen miissen, im Gebet und
Bemithen um die Bekehrung des anvertrauten Menschen und des eigenen Herzens.
Eine Grenze ist der Gewissensbildung auferlegt von seiten der méglichen und nétigen
Kenntnis der objektiven Norm und der augenblicklichen Situation, die ein Mensch
entsprechend seiner intellektuellen Fihigkeit und Bildung haben kann, oder auch von
seinen sittlichen und psychologischen Moglichkeiten her. Es gilt daher, den Menschen
nicht zu iiberfordern, seine Gewissensanlage nicht iiber ihre Tragfihigkeit zu bela-
sten. Christus selbst ist bei der Unterweisung seiner Jiinger an die Grenze dessen
gelangt, was sie tragen konnten (Vgl. Jo 16, 12). Auch wir diirfen darauf vertrauen,
dafl die Verheiffung des Geistes das jetzt Unmégliche spiter doch noch moglich
machen wird. Wie im Glaubensleben gilt auch bei der Gewissensbildung das Gesetz
des Wachstums. Die notwendig damit verbundenen Krisen, Riickschlige und Fehl-
leistungen sind daher entsprechend ihrer Situierung in der Entwicklung und im Stre-
ben eines Menschen strenger oder milder zu beurteilen.

Wenn gesagt wird, das Ziel der Gewissensbildung sei das zur personlichen Entschei-
dung fihige Gewissen, so heifit dies nicht, da8 der miindige Christ seine Entscheide
nun vollig selbstindig fillt, sondern dafl er in der gegebenen Situation nach der
darin aktualisierten christlichen Norm sucht und sich bei dieser Suche beraten lifit.
Docilitit dem Geiste Gottes, der Kirche und dem erfahrenen Mitchristen gegeniiber
ist das Kennzeichen des miindigen Gewissens. Wer sich in dieser Offenheit dem Anruf
Gottes stellt, wird auch zum sachgerechten sittlichen Urteil gelangen und zum reifen
Gewissensentscheid, der in die gehorsam verantwortete Tat ausmiindet.

33 Zur ,,guten Meinung” vgl. H. Reiners, a. a. O. 169—188.

339



