die Gefahr gefeit, dem Zeitgeist, der sog. Modernitit und der jeweiligen politischen
Stromung ihren Tribut zu zollen.

Angesichts der Diirftigkeit des moraltheologischen Beitrags bedeutet das vorliegende
Buch letztlich keine Stiitze fiir die mannigfachsten Belastungen ausgesetzte Ehe der
Christen in der Gegenwart. Es setzt alle Hoffnung auf die ungebrochene Inbesitz-
nahme der Sexualitit durch den Menschen, es versteht dementsprechend — ganz und
gar untheologisch — Liebe vornehmlich als eine mit der Verschiedenheit der Geschlech-
ter und ihrer Dynamik gegebene Gréfle, und es hort an dem Punkt auf, Klarheit zu
schaffen, wo auch die Ehegatten als Geschlechtspartner einander nichts mehr zu bieten

haben.

HERMANN TUCHLE
Theologie im Wandel

Festschrift zum 150jihrigen Bestehen der Katholisch-Theologischen Fakultit an der
Universitiit Tiibingen 1817—1967.

Die Kath.-Theol. Fakultit der Universitit Tiibingen feierte im Dezember 1967 ihr
150jahriges Bestehen. Wihrend Festschriften aus derartigen Anldssen gerne die Ereig-
nisse und Leistungen zusammenstellen und sich der groflen ,,Vorfahren” rithmen — die
Titbinger hitten dazu zweifellos jegliche Berechtigung —, verzichtet die heutige Fakul-
tit auf die Erstellung einer solchen Ruhmesgalerie. Sie glaubt, das theologische Erbe
einer berithmten Vergangenheit durch eine Standortbestimmung in der nachkonziliaren
Zeit zu wahren, wobei sich einzelne Beitrige mit der Feststellung des kritischen Ab-
standes von der Vergangenheit begniigen, ohne jedesmal auch die als Erginzung
erforderliche Selbstkritik iiber Ansitze hinaus durchzufithren.

Das verpflichtende theologische Erbe sieht die Festschrift (erschienen im Verlag
E. Wewel, Miinchen) in dem Ansatz der theologischen Arbeit bei der jeweils vorgefun-
denen geistigen Situation und in dem Wissen um die geschichtliche Bestimmtheit alles
menschlichen Denkens und Redens und die daraus notwendig folgende Zuwendung
zur historischen Forschung.

Die geistige Situation stellt sich nach Kiing (449) so dar, da8 ,in der Theologie heute
alle Fronten neu in Bewegung geraten” sind. Von da aus erscheint der Titel der
Festschrift als Bekenntnis zum neuen Aufbruch; von solcher Sicht her begreift man
auch die allseitig geficherte Weite des opus, an dem 35 Forscher, jetzt oder einst Lehrer
an der Fakultit oder aus dem Kreis der dort wissenschaftlich GroBgewordenen, mitge-
arbeitet haben. Allerdings vermifft man Namen wie Geiselmann und Arnold, und kein
Aufsatz handelt von der Liturgie, einer Disziplin, die gewif auch im Wandel steht.
Mit dieser Einschrinkung aber gibt der 760 Seiten starke Band (leider ohne Register)
ein eindrucksvolles und anregendes, manchmal erregendes Bild vom Stande eines
modernen theologischen Selbstverstindnisses, auch wenn die Gewichte der einzelnen
Ficher ungleichmiBig verteilt sind. So erscheint etwa das Neue Testament mit einem
Aufsatz von K. H. Schelkle von gerade 4 Seiten doch etwas stiefmiitterlich behandelt,
auch wenn ,Von der Predigt zur Predigt” recht bedeutsame Gedanken iiber die
Entstehung des Neuen Testaments aus der Verkiindigung und seine Tendenz zur Ver-
kiindigung enthilt.

Es ist hier natiirlich nicht méglich, auf alle Aufsitze im einzelnen einzugehen, und eine
bloBe Aufzihlung sei dem Inhaltsverzeichnis des ausfiihrlichen Verlagsprospektes
iiberlassen. Hingewiesen sei etwa im Jubildumsjahr von Karl Marx auf die Fortfiihrung
von Gedanken und Anregungen Steinbiichels bei M. Reding, Christliches Marx-Ver-

349



stindnis; auf die Einordnung des Beitrags aus dem Kirchenrecht an erster Stelle im
Teil ,,Christliche Existenz”. J. Neumann meint darin: , Theologisches Bemithen um eine
neue Einstellung zum Recht der Kirche wie um seinen Inhalt und seine Gestalt
ist. .. dringlicher als eine rasche Kodifikation.” In seiner , Katholischen Besinnung auf
Luthers Rechtfertigung heute” stellt H. Kiing fest, der bisherigen katholischen, ins-
besondere kirchenhistorischen Beurteilung von Luthers Rechtfertigungslehre habe vor
allem ,der rechte, entscheidende Maflstab” gefehlt (463). Es komme nicht auf die
Ubereinstimmung einer Aussage Luthers mit Thomas, Bernhard oder Augustinus, son-
dern mit der urspriinglichen christlichen Botschaft an. Ob Luther in seinem Grund-
ansatz das Neue Testament hinter sich habe, ,diese Frage kénnen wir hier natiirlich
nicht beantworten”. Wohl aber habe Luther mit den Grundaussagen iiber die
Rechtfertigung Paulus hinter sich. Und Kiing schlie8t daraus, daf nach den heutigen
Diskussionen die Rechtfertigungslehre keine kirchenspaltenden Unterschiede mehr auf-
weise. Bei einem richtigen Ansatz Luthers ligen die Schwierigkeiten in den ekklesiolo-
gischen Konsequenzen.

In dem Abschnitt ,Kirchengeschichte” — es sei mir vergonnt, mich diesem noch
zuzuwenden — wiirdigt P. Stockmeier erneut die Entscheidung der Tiibinger, beim
Streit zwischen einer historischen und dogmatischen Methode innerhalb der Patrolo-
gie trotz aller Schwierigkeiten fiir die geschichtliche Sehweise eingetreten zu sein.
R. Reinhardt sucht das in seine Habilitationsschrift an einem Beispiel aufgezeigte
neue Verstindnis des geschichtlichen Verhiltnisses von Kirche und Staat (z. B. Jose-
phinismus als ,Reaktion”) zu skizzieren und von da aus zu einem neuen Inhalt
unseres Geschichtsbildes heranzufithren. K. Ganzer berichtet ausfiihrlich iiber die mit
der Errichtung der Tiibinger Fakultit im Zusammenhang stehende Verlegung des
Generalvikariats von Ellwangen nach Rottenburg im Herbst 1817.

In seiner immer interessanten, neue Fragen anschneidenden, sehr offenen Schreibweise
iibt K. A. Fink recht scharfe Kritik an Hefeles ,,Conciliengeschichte” (,offenbar
mehr kirchliche als wissenschaftliche Grundhaltung’). Im Anschluf an einen Artikel
von V. Peri greift er hier Hefeles Ubernahme der Zihlung der allgemeinen Konzilien
durch Bellarmin an. Bekanntlich ist die Bellarminliste, die heute noch maflgeblich ist,
wenn man vom 2. Vatikanum als dem 21. Konzil spricht, erst 1577 bzw. 1586 zusam-
mengestellt worden. Sie wurde 1595 fiir die geplante Editio Romana iibernommen
(186). Vorher gab es amtliche Aufzihlungen der Konzilien nur bei der Professio fidei
des Papstes. Dabei wurden nur je ein Lateranense und Lugdunense genannt. Daraus
schlieBen zu wollen, daf die anderen drei Lateransynoden oder das 1. Lyoner Konzil
nicht als allgemeine Konzilien galten, erscheint ungerechtfertigt. In der Professio fidei
hatten die Pipste nur jene Konzilien ausdriicklich anzuerkennen, die Glaubenslehren,
dogmatische Dekrete usw. erliefen. DaB daneben Konzilien sich auch nur mit diszi-
plindren Anliegen beschiftigen konnten und allgemeine Anerkennung fanden, erklirt
sich aus dem Konzilsverstindnis iiberhaupt — es sei iibrigens darauf aufmerksam
gemacht, daf es keine kirchenamtliche Definition des Konzils gibt, sie ist als die Defi-
nition eines stets wandelnden Kirchenverstindnisses wohl auch unméglich. Es gibt
nur wissenschaftliche Bestimmungsversuche und kirchenrechtliche Anordnungen und
Normen. Daf im 16. Jahrhundert apologetische Interessen — miissen sie deshalb unwis-
senschaftlich sein? — bei der Herausgabe von Konzilssammlungen eine Rolle spielten,
ist unbestritten. Aber muf ein Crabbe 1538 unbedingt apologetisch schreiben, weil er
ein Franziskaner ist, oder Bini, der eben 1606, als seine Concilia generalia et provin-
cialia gedruckt wurden, noch nicht , Domherr und Generalvikar in KéIn” war? Der
damals 33jihrige Bini hatte wohl keine Ahnung von dem rémischen Kongregations-
beschluB von 1595. Dies scheint sich daraus zu ergeben, daf er nach dem Erscheinen
der Editio Romana von 1608/12 1618 die zweite Auflage seines Werkes wesentlich
verinderte. Man konnte auch den Kreis der untersuchten Konzilssammlungen noch
erweitern. So schreibt etwa Petrus Ales vom Collége Montaigu in Paris 1558 einen

350



fiir diese Frage noch nicht durchgesehenen Catalogus et ordo conciliorum Ecclesiae
Christi (Paris, Bibl. nat. msc. lat. 3370 f. 350—370 Ysv), Da das kirchliche Lehramt
trotz der zitierten AuBerung Johannes’ XXIIL ,junior” (188) keine verbindliche Erkli-
rung iiber eine bestimmte Zahl der Konzilien gefillt hat, bleibt die Frage auch weiter-
hin fiir die wissenschaftliche Forschung und Kritik offen. Doch wird man auch bei
klar ersichtlichen Irrtiimern nicht unter Vertauschung der wissenschaftlichen und mora-
lischen Ebene von einem ,,Skandal” zu sprechen brauchen.

Theologie im Wandel zeigt die Lebendigkeit und Offenheit der Theologie heute. Uber
das Problem des Wandels selbst bringt M. Seckler, ,,Der Fortschrittsgedanke in der
Theologie” beachtenswerte Gedanken. Wer nach dem Bestiindigen in der Theologie
sucht, findet in seinem Aufsatz die grofe negative Antwort des Aquinaten, daB kein
Wort ingendeiner Zeit das gemeinte Ewige eindeutig konkretisiert. Damit ist Fort-
schritt in der Theologie nur ein relativer Begriff. Er besteht darin, daf inadiquate
Formen immerfort als inadiquat erkannt und zuriickgelassen werden. Es geht also nicht
um einen eigentlichen Fortschritt im wissensoptimistischen Sinn, sondern immer nur
um Erneuerung, stets neu interpretierende Rezeption, deren Einheitsprinzip das Wort
Gottes ist. Wenn dieses Wissen um den stets provisorischen und fragmentarischen
Charakter der Reflexion iiber die von der Kirche vorgelegte Offenbarung auch fiir die
Theologie im Wandel mitvollzogen wird, darf die Tiibinger Schule auch in den kom-
menden Generationen hoffen, weiterhin ihren Teil zur ,Geistesgeschichte am Evange-
lium” beizutragen.

Der Geschichte der Tiibinger Schule und Fakultit ist u. a. Heft 25/26 von Attempto,
der Zeitschrift des Tiibinger Universititsbundes gewidmet. Vor allem R. Auberts
Festrede ,Das schwierige Erwachen der katholischen Theologie im Zeitalter der
Restauration” wird allgemeines Interesse finden.

PETER GRADAUER
Roémische Erldsse und Entscheidungen

Abwechslung im Canon Missae

Neben dem bisher allein gebrauchten rémischen Canon werden seit dem 15. August
1968 in der lateinischen Fassung und seit dem von der zustindigen Bischofskonferenz
bestimmten Zeitpunkt in der approbierten muttersprachlichen Fassung drei weitere
,Canones Missae” verwendet. In den amtlichen rémischen Dokumenten wird iibrigens
seither der Ausdruck ,,Canon Missae”, der auch mi8verstanden werden kann, ver-
mieden und an dessen Stelle der Ausdruck ,eucharistisches Hochgebet” (,,Eucharistie-
gebet” — prex eucharistica) oder der aus den Ostlichen Liturgien geldufige Ausdruck
,Anaphora” verwendet. Gemeint ist damit das grofe Gebet des zentralen Teiles der
MeBfeier, das mit dem Dialog vor der Prifation beginnt und mit der Doxologie
»Per Ipsum...” schlieft. Als wesentliche Elemente finden sich in jedem Eucharistie-
gebet: ein Dank- und Lobeshymnus an Gott Vater fiir die in Christus erfolgte Erlssung
und fiir alle uns erwiesenen Wohltaten (im rémischen Canon: die Prifation); der
Einsetzungsbericht mit den in den Evangelien iiberlieferten Worten Jesu (,,Qui
pridie . ..”); die Epiklese, d.i. die an Gott Vater gerichtete Bitte, die Worte wirksam
zu machen und Brot und Wein in Christi Leib und Blut zu wandeln (,,Quam oblatio-
nem ...”); ein Gebet, in dem das Opfer Christi dem Vater angeboten wird (,,Unde et
memores . . . offerimus”); jedes Eucharistiegebet schlieBt mit einer grofen Doxologie
(,Per Ipsum...”), auf die das ganze Volk zustimmend mit ,Amen” antwortet. An
diesen zentralen Kern der Anaphora schliefen sich zwei weitere Elemente spiterer

351



