Wiirdigung der damit dargestellten Auffas-
sungen verschiedener Autoren versucht.
Im zweiten Kapitel (70—91) werden ,.einige
Konzeptionen der biblischen Theologie” vor-
gelegt und ihr theologischer Charakter nach
den jeweiligen Auffassungen herausgearbei-
tet. Das dritte Kapitel (94—160) behandelt
»die dogmatische Relevanz des biblischen
Literalsinnes” und spricht iiber ,,Offen-
barung und Schriftwort”, iiber ,Schrift und
Tradition” und iiber ,die dogmatische Be-
deutung der Ergebnisse der Exegese und der
biblischen Theologie”. Mit dem vierten Ka-
pitel (162—190) wendet sich Petri sodann
den ,Aufgaben und (dem) Wesen der Dog-
matik” zu, um dann im fiinften Kapitel
(192—248) ,,das Verhiltnis zwischen Exegese
und Dogmatik” zu beleuchten. Dabei be-
stimmt er zunichst das Verhiltnis von Dog-
matik und Heiliger Schrift, von Dogmatik
und Exegese, um dann einen ,Versuch einer
Verhilinisbestimmung zwischen Exegese und
Dogmatik” zu wagen, soweit das auf Grund
der Untersuchung schon méglich ist (vgl.
236 £.).

Der Autor macht selbst darauf aufmerksam,
daBl eine allseitig befriedigende Losung des
im Thema gestellten Problems wohl heute
noch nicht moglich sei. So wollte er das bis-
her Erarbeitete sammeln und kritisch sich-
ten, um so die Lésung vorbereiten zu helfen.
Die verschiedenen Ansichten werden dazu
ausfiihrlich vorgelegt. Eine entschiedene
Straffung der Darstellung hitte nicht nur
die Seitenzahl des Buches sehr reduziert
(was ja keine Simplifizierung zu bedeuten
hat), sondern wire auch der Klarheit zugute
gekommen. Wichtiger scheint aber zu sein,
da von einer wirklich kritischen Sichtung
nicht gut die Rede sein kann, Das mag u. a.
gerade daran liegen, daf$ Petri (wenigstens)
einen Begriff von Dogmatik voraussetzt,
den es sicher bisher ziemlich unbehelligt gab,
der auch noch hiufig angetroffen wird, den
man aber eben doch nicht als den Begriff
bezeichnen kann fiir das, was Dogmatik
heute und in nidchster Zukunft sein soll.
Zwar kann man sich auf den Terminus als
solchen berufen und folglich streng und
diskusionslos an ,Wissenschaft der (kir-
chenamtlich definierten) Dogmen” als We-
sensdefinition und folglich als Arbeitsgebiet
der Dogmatik festhalten. Doch scheint es,
daf auch im katholischen Bereich sich fak-
tisch fiir das Lkonkrete Verstindnis von
Dogmatik immer mehr das durchsetzt, was
im evangelischen Bereich als ,Systematische
Theologie” angesprochen zu werden pflegt.
Ein Blick auf die konkreten (Einzel)Arbeiten
heutiger , Dogmatiker” kann das unmittel-
bar und unmifverstindlich aufzeigen. Und
so scheint es gut zu sein, bei Untersuchun-
gen dieser Art doch auch deutlicher zu be-
achten, ob man nun mehr an die ,Schul-
dogmatik”, also daran denkt, wie in den

360

Vorlesungen und im Studium zur Priester-
ausbildung Dogmatik (und andere theologi-
schen Disziplinen) faktisch ,getrieben” wird,
und wie, auf der anderen Seite, wissen-
schaftlich-dogmatisch (also forschend wei-
terschreitend) gearbeitet zu werden pflegt.
Diese Frage hingt ja eng mit der vorhin
herausgestellten zusammen. Unter Zugrunde-
legung also solcher gréfieren Differenziert-
heit der Fragestellung und eines weiteren
bzw. tieferen und vorausschauenden Frage-
horizontes hitte das Ergebnis der Unter-
suchung, bei aller Anerkennung einer noch
nicht méglichen endgiiltigen Losung des Pro-
blems, sicher deutlicher, differenzierter und
weiterfithrend sein konnen. Das sei nicht als
ungerechte oder harte Kritik gesagt, sondern
eher darum, da man wegen dieser so wich-
tigen Untersuchung nicht vorschnell das fak-
tisch Gebotene als die heute tatséchlich vor-
handene Position des Problems und seiner
schon in konkreten Arbeiten zutage liegen-
den Lésung ansieht.

Rom Raphael Schulte
BROX NORBERT, Der Glaube als Zeugnis.
(128.) Kosel-Verlag, Miinchen 1966. Leinen
DM 11.80.

B. stellt in diesem Biichlein im Gefolge seiner
seinerzeitigen (1961) Miinchener Dissertation
»Zeuge und Mirtyrer. Untersuchungen zur
frithchristlichen Zeugnis-Terminologie” einen
wesentlichen Aspekt cdhristlichen Glaubens,
eben seinen Zeugnis-Charakter, heraus. Bib-
lischer Glaube ist im A. T. wie N. T. Zeugnis
von Geschehenem, von geschehener Offen-
barung, aber vor allem Zeugnis auf Zeugnis
hin (11—23). Christliches Zeugnis ist Oster-
zeugnis, fillt aber als Wortverkiindigung
nicht mit Augen- und Ohrenzeugenschaft zu-
sammen. Die Bezeugung von Kreuz und Auf-
erstehung ist ausdriickliche Beauftragung.
Das wird vor allem bei Lukas durchgehalten
(25—34). Bei Johannes wird es vom Bezeugen
des Ereignisses zum Zeugnis fiir eine Person,
also Jesus. Das Zeugnis aber ist an das Da-
beisein im Glauben gebunden, und es ergeht
vor der Welt, die zur Stellungnahme auf-
gefordert ist. Zeugnis ist nicht vom Bekennt-
nis zu unterscheiden (34—55). Dem Zeugnis
des Glaubens im bekennenden, preisenden
und verkiindenden Wort geht aber das im
Wandel des Christen voraus. Wenn dieser
auch selten ausdriicklich Zeugnis genannt
wird, so ist der gelebte Glaube doch deutlich
genug Zeichen und Zeugnis, da er sich eben
auffillig genug abhebt (57). So schon durch
die Existenz der Kirche (57—63). Besonders
durch die Liebe (64—68). In der legitimen
liturgischen Feier (69—73). In der ,Schwach-
heit” (freilich nicht der siindhaften Schwiiche)
(73-79). In der Einheit (80—82). Ganz ein-
fach durch den Wandel im Glauben, im
Leben ,als-ob-nicht” ,im anders” wirklich
christlichen Lebens (82—102). Die erfahrene



Wirklichkeit des Glaubens (103—105). Frei-
lich ist das Zeugnis gefihrdet durch Un-
zulinglichkeit und Unglaube. Das Zeugnis
mufl das Empfangen bezeugen, darf nicht in
Aktivismus statt rechtverstandener Aktivitit
ausarten (105—112). Auflerordentliche Form
des aufgetragenen Zeugnisses ist das Blut-
zeugnis, weil es den erniedrigten und ge-
kreuzigten Sohn Gottes zeigt (113—125).
B. will hier ohne viel Priitentionen einige
bezeichnende biblische und altkirchliche
Texte erklirend zusammentragen (9). Das
kann als gut gelungen bescheinigt werden.
Man wird in zusammenhingender Weise an
einen wesentlichen Aspekt des Glaubens er-
innert, nicht ohne Bereicherung. Einige klei-
nere Einwinde, z. B. die Uberinterpretation
von Apg 10, 41 (62f.) oder die Uberpoin-
tierung der Liebe (62 f.) tun dabei nicht viel
zur Sache und kdnnen hier aufer Debatte
bleiben.

VERKUNDIGUNG UND FORSCHUNG, Zur
Wissenschaft vom Neuen Testament. (Bei-
hefte zu ,Evangelische Theologie”, Heft 2/
1967.) Chr.-Kaiser-Verlag, Miinchen. DM 6.—.

Es handelt sich um in fiinf Gruppen ge-
ordnete kritische Literaturberichte iiber ins-
gesamt 35 Titel (darunter auch einige Auf-
sitze). G. Klein, Gottes Gerechtigkeit als
Thema der neuesten Paulus-Forschung (1 bis
11); H.-O. Metzger, Neuere Johannes-For-
schung (12—29); M. Rese, Zum gegenwirti-
gen Stand der neutestamentlichen Einlei-
tungswissenschaft (29—38); E. Giittgemanns,
Literatur zur Neutestamentlichen Theologie
(38—87, u. zw. in 5 Abschnitten: 1. Das neu-
testamentliche Zeitverstindnis 41—49, 2. Die
~Realitit” der Auferwedkung Jesu und der
futurischen Eschatologie 50—52, 3. Die chri-
stologische Problematik im Neuen Testa-
ment 52—61, 4. Mission, Verkiindigung und
Apostolat 61—79, 5. Das Phinomen des
Dualismus in der religisen Umwelt des
Neuen Testaments 79—87); M. Rese, Die
Rolle des Alten Testaments im Neuen Testa-
ment (87—97).

In der heutigen Uberflut an Gedrucktem ist
es immer wiinschenswert und des Dankes
gewif, mit verliBlichen Berichten, Uber-
sichten und Wertungen zu dienen. Das vor-
liegende Heft gibt einen guten Uberblick
iiber einen bestimmten Ausschnitt neutesta-
mentlicher Arbeit (fast nur deutscher prote-
stantischer — unter 35 Titeln 2 katholischer
Autoren — Arbeiten aus der ersten Hilfte
unseres jetzigen Jahrzehnts). Selbstverstind-
lich kann hier weder der ,letzte Schrei” er-
wartet werden, noch ein umfassendes Refe-
rieren iiber alles Erschienene.

Mit etwas Verwunderung hat der Rezensent
den manchmal fast mokanten Ton in der
Wertung von R. Schnadkenburgs so respek-
tablem Kommentar zu Johannes wahr-
genommen. Nicht so verwundert war er

dariiber, da8 dem N. T. recht kritisch gegen-
iiberstehende Beurteiler (manchen!) heutigen
Wissenschaftlern selbstverstindliche Autori-
tdt in groBem Respekt zubilligen.

Salzburg Wolfgang Beilner

BLINZLER JOSEF, Die Briider und Schwe-
stern Jesu. (158.) (Stuttgarter Bibelstudien,
21.) Verlag Kath. Bibelwerk, Suttgart 1967.
Kart. lam. DM 8.80.

Der durch sein Buch ,Der Prozef Jesu” be-
kannte Passauer Exeget legt wiederum ein
Werk vor, das auf grofles Interesse stoflen
diirfte, zumal die Frage, ob die im Neuen
Testament als Briider und Schwestey,; Jesu
bezeichneten Personen als leibliche Geschwi-
ster Jesu oder blof als entfernte Verwandte
Jesu zu verstehen seien, bekanntlich ein viel
traktiertes Objekt der interkonfessionellen
Auseinandersetzung wie der Skumenischen
Bemithungen war und ist. Blinzler unter-
nimmt es in der vorliegende Studie, die ver-
schiedenen Thesen und Lehrmeinungen zur
Frage kritisch zu sichten und zu beurteilen.
Es geschieht dies mit auferordentlicher
Griindlichkeit: Er geht von den neutesta-
mentlichen Texten aus, klirt die Begriffe,
zeigt Griinde und Gegengriinde und setzt
sich mit ihnen auseinander. Schlieflich un-
ternimmt er es, die Verwandtschaftsverhiilt-
nisse der als Herrenbriider und -schwestern
Bezeichneten untereinander und in Bezie-
hung zu Jesus mit Umsicht und in geduldiger
Kleinarbeit zu kliren. AbschlieBend wird
noch ein Uberblik iiber die Ansichten der
Kirchenviter gegeben. Die einzelnen Kapitel
sind mit vielfiltigen Exkursen versehen; die
reichen Belege und Anmerkungen bezeugen
intensives Studium. Als Ergebnis zeigt die
Arbeit, daf es durchaus mit den Aussagen
des Neuen Testaments vereinbar ist, wenn
man die als Briider und Schwestern Jesu
bezeichneten Personen als entferntere Ver-
wandte Jesu versteht. Im Gegenteil: Es wird
gezeigt, daf dies der Weg ist, den viel-
filtigen Schwierigkeiten, welche die Evan-
gelien zu dieser Frage aufgeben, gerecht zu
werden.

Blinzler hat keineswegs eine Apologetik der
traditionell-katholischen = Auffassung ge-
schrieben. Er li8t die Gegenargumente zu
Wort kommen und wiirdigt sie. Er versucht
die Schriftaussagen moglichst unvorein-
genommen und objektiv zu behandeln. Hin-
sichtlich der Einzelargumentation ist man
allerdings da und dort versucht, ein Frage-
zeichen anzubringen, so z. B. wenn der
Autor mit der Hegesippnotiz argumentiert,
der Herrenbruder Simon sei im Alter von
120(!) Jahren unter Trajan gekreuzigt wor-
den und miisse daher, wenn man seinen Tod
um ca. 107 n. Chr. ansetzt, ca. 14 v. Chr.
geboren worden, und daher ilter als Jesus
gewesen sein! (99 f.) Die Méglichkeit, da8 es
sich um eine Symbolzahl handeln kénne,

361



