deutlich, wie der Geist von uns im Strémen
des Lebens immer schon erfahren wird, er
selbst, ein Stréomender fiir uns. Eine zeit-
gemifle Pneuma-Theologie hat in diesen an
innerer Dichte reichen Aufsidtzen iiberzeu-
genden Ausdruck gefunden.

Graz Winfried Gruber

CRAGHAN JOHN F., Mary. The Virginal
Wife and the Married Virgin. The Problema-
tic of Mary’s Vow of Virginity., (XXIV u.
274.) Rome 1967. Kart.

Nach einer sprachlichen und exegetischen
Untersuchung des Textes, wobei besonders
auf die Interpretationen von Audet, Gewiess
und Munoz-Iglesias eingegangen wird, zeigt
der Verfasser die Entwicklung dieser Frage
in der Geschichte. Die Meinung, daf Maria
vor der Verkiindigung durch den Engel kein
Jungfriulichkeitsgeliibde abgelegt hat, ist ein
Spezifikum der Theologie des 20. Jahrhun-
derts. Der Autor stellt die Frage nach der
Bedeutung der Tradition in diesem Punkt;
diese ist aber keineswegs dogmatischer Art,
weswegen die Frage weiterhin frei diskutiert
werden kann. Die Dissertation ist bemiiht,
den gegenwirtigen Standpunkt klarzustellen.
Ob freilich die Frage nach einem Jungfriu-
lichkeitsgeliibde oder besser gesagt nach
einem Jungfriulichkeitsvorsatz Mariens rein
aus den Gedankengingen des damaligen
jiidischen Milieus negativ oder positiv ent-
schieden werden kann, oder ob man nicht
doch dem Wirken des Geistes Gottes, der
spiater der Kirche zweifellos das Jungfriu-
lichkeitsideal geschenkt hat, im Falle Ma-
riens Raum gewihren soll, bleibt die Frage
aller Fragen.

Graz Mirjam Griesmayr

PASTORALTHEOLOGIE

KLAUSENER ERICH (Hg.), Katholik in Frei-
heit und Verantwortung. Beitrige zu Zeit-
fragen. (174.) Morus-Verlag, Berlin 1966.
Kart.

Der kleine Band enthilt sieben Vortrige, mit
einer Ausnahme auf Tagungen der jungen
Berliner Katholischen Akademie im Jahr
1965 gehalten. Als durchgehendes Thema
koénnte man die Uberwindung des katholi-
schen Getto-Denkens bezeichnen. Der Jurist
Willi Geiger behandelt die Grundfragen ,,Ge-
bot, Gewissen, Freiheit”, wobei er betont,
daB es dazu keine spezifisch katholische Ein-
stellung geben kénne, und die Deklaration
des Konzils iiber die religiose Freiheit. Der
Unterschied zwischen sittlicher und rechtlicher
Ordnung wird geklirt und die Konsequenz
z. B. fiir das Strafdenken evident gemacht.
Zur personlichen Freiheit rechnet G. neben
dem Recht auf Irrtum auch das Recht, die
Freiheit mifbrauchen zu kénnen, ,versteht
sich in gewissen Grenzen!” (45); leider sagt
er uns nicht, wo diese Grenzen liegen; wie

iiberhaupt der Verzicht auf jegliche Kasuistik
vom Leser als Mangel empfunden wird. Auf-
fillig optimistisch ist die Beurteilung des
Gewissens (23 und 42). Bernhard Hanssler
steuert brillante Sentenzen bei zur Frage
»Wie gebrauchen die Katholiken heute ihre
Freiheit?” Was die staats- und sozialpoliti-
sche Verantwortung angeht, so bekommen
sie eine gute Zensur; dagegen werden auf
dem kulturpolitischen Sektor grofe Ver-
sdumnisse festgestellt. Nach dem nun er-
folgten ,Friedensschluf der Kirche mit den
Prinzipien von 1789“ miissen eine Menge
wichtiger Aufgaben gesehen und erfiillt wer-
den, und H. begniigt sich hier nicht mit
Allgemeinplitzen. Seine These freilich, wir
seien bereits im ,nachideologischen Zeit-
alter” angekommen (72), was die Arbeit er-
leichtere, scheint durch die Ereignisse dieses
Jahres neu in Frage gestellt. Spannend lesen
sich auch die Beitrige der Historiker Karl
Buchheim (,,Wie kam es zum Jahre 1933?")
und Ernst Deuerling (,Was geschah zwi-
schen Madhtergreifung und Konkordats-
abschlu8?”). Daf der gegeniiber diesen Fra-
gen bestehende Minderwertigkeits- bzw.
Schuldkomplex der Katholiken zum grofen
Teil auf Vorurteilen und Halbwissen beruht,
wird auf Grund der Quellen nachgewiesen:
das Zentrum hat bis zuletzt eine durchaus
honnete Rolle gespielt; die Bedeutung des
Ermichtigungsgesetzes wird meist iiber-
schitzt; die Hierarchie geriet in ein be-
denkliches Schwanken im Urteil iiber die
NSDAP erst nach dem 5. Mirz 1933 und
fing sich wieder am Ende des gleichen Jah-
res; diese Episode hingt vor allem mit der
Konkordatsfrage zusammen, doch auch mit
der politischen Instinktlosigkeit fiihrender
katholischer Perstnlichkeiten; ein scharfes
Urteil trifft Papen und Kaas. Der ganz im
exegetischen Rahmen bleibende Vortrag
Friede im Verstindnis des N. T.” von
Heinrich Zimmermann und die Kommentie-
rung der Papstrede vor der UNO durch
Franz-Martin Schmélz geben fiir heutige
Problematik nicht viel her; wieder einmal
zeigt sich, daf jemand, je allgemeiner er
spricht, desto unverbindlicher bleibt. Den
Satz, die Wiedervereinigung der Christen-
heit sei eine ,unerldBliche Vorbedingung fiir
den Frieden unter den Vé&lkern” (152), hat
der Exeget m. E. aus den biblischen Texten
nicht belegen kénnen. Auch wird man Zwei-
fel duBern an der Meinung, nur die all-
gemeine Anerkennung des transzendenten
Bereichs und des von ihm abgeleiteten Men-
schenbilds kénne zur ersehnten Bildung einer
Weltregierung fithren (170 f.); zum minde-
sten reichen die vorgebrachten Argumente
nicht. Die Reihe wird geschlossen mit einem
Nachruf auf den Paliontologen Josef Kilin.

UOSTERREICHISCHES SEELSORGEINSTI-
TUT (Hg.), Kirche in der Stadt. 1. Grund-

367



lagen und Analysen. (294.) Verlag Herder,
Wien 1967. Paperbadk, S 156.—.

Diese 15 Beitrdge ,zur Erneuerung des kirch-
lichen Heilsdienstes”, gedacht als ,Bausteine
einer neuen Stadtpastoral” (12), diirfen schon
aus dem Grund auf grofes Interesse zihlen,
weil das als Herausgeber genannte Institut,
gegriindet 1952, auf einer reichen Erfahrung
aufbaut, was die Beobachtung und Durch-
forschung der kirchlichen Lage in Osterreich
angeht; schon 1909 erschien das Standard-
werk ,,GroBstadtseelsorge” von H. Svoboda.
Die meisten hier vorgelegten Arbeiten zie-
hen ausliandische Untersuchungen bei, und
darum konnen die Resultate internationale,
zum mindesten europdische Geltung bean-
spruchen. Ziel des Ganzen ist die Heraus-
arbeitung einer ,Realutopie” von ,Ge-
meindekirche” (73 ff.), deren Charakteristika
regelmifiges Zusammenkommen, Freiwillig-
keit, Kollegialitit (Mitverantwortung) und
Dienst an den AuBenstehenden sind. Aus-
gangspunkt der Uberlegungen ist die Be-
sonderheit der stddtischen Lebensweise und
Mentalitdt, die mit den Stichworten Dyna-
mik, Differenzierung, Mobilitdt, Desintegra-
tion, Rationalisierung und Verbraucherhal-
tung ndher gekennzeichnet werden (91 ff.).
Dem Vorurteil, der Grofistiddter sei nicht ge-
meinschafts- und gemeindefihig, wird wi-
dersprochen; die Verwandtschaft spielt auch
fiir ihn immer noch eine zentrale Rolle; auf
hoherem sozialem Niveau rangieren aller-
dings Bekannte vor Verwandten; aufs Ganze
gesehen ist die Zahl der sozialen Beziehun-
gen in der Stadt weit groRer als auf dem
Land (125). Daf das Territorialprinzip der
Pfarrgemeinde nicht mehr ausreicht, hat sich
inzwischen schon herumgesprochen; bemer-
kenswert sind die Vorschlige, in welcher
Richtung Strukturen funktionaler Prigung
entwickelt werden kdnnten. Wir erfahren
auch etwas iiber die Resultate von Um-
fragen mit dem Thema: ,In welchem Um-
fang ist heute Glaubenszustimmung im
Sinne einer doktrinalen Orthodoxie bei den
Jformal’ der Kirche Zugehorigen gegeben?”
(219 ff.); fiir jeden Seelsorger diirften die
hier erarbeiteten Erkenntnisse wichtig sein,
z. B. daf8 61 Prozent der befragten Katholi-
ken Religion ohne eine Beziehung auf Kirche
definieren, 26 Prozent sogar ohne Beziehung
auf Gott. Diese wenigen Hinweise machen
hoffentlich viele in der praktischen Seelsorge
stehenden Priester und Laien auf das Werk
neugierig, dem inzwischen schon der 2. Band
(Probleme, Experimente, Imperative) gefolgt
ist.

THOME JOSEF, Der miindige Christ.
Katholische Kirche auf dem Wege der Rei-
fung. 2. Aufl. (156.) Verlag Josef Knecht,
Frankfurt a. M. 1968. Brosch. DM 10.80,
sfr 12.80, S 79.90.

Der Reiz dieser (erweiterten) Neuauflage

368

eines 1940 geschriebenen, 1948 verdffent-
lichten und 1956 indizierten Buches besteht
vor allem darin, daB es erweist, wie stark
~postkonziliares” Denken in den Kreisen
der katholischen Jugendbewegung vor-
geformt war; ihr weif sich der Verf. nicht
weniger verpflichtet als etwa Newman oder
dem Psychologen Fritz Kiinkel, dessen Wer-
ken er sein Grundschema entnahm. Das Buch
bietet auch ein Exempel dafiir, wie unbera-
ten und mit was fiir Methoden (98!) der
Index noch bis vor kurzem gehandhabt wor-
den ist. Heute will es unbegreiflich erschei-
nen, wie bei so ausdriicklicher Betonung des
,schiitzenden Daches einer lebendigen
Autoritit” (96 u. 8.) der Verdacht unkirch-
licher Gesinnung, wie bei der korrekten
Akzentuierung der Gewissensinstanz der
Verdacht des Libertinismus aufkommen
konnte. Alle Uberlecungen folgen dem Drei-
schritt ,,Von der Urgemeinschaft iiber den
Individualismus zur reifenden Gemeinschaft”
(15), m. a. W. iiber die Stufe eines naiven,
kollektiven BewuBtseins zur Emanzipierung
des Selbst zur Integrierung in die Gemein-
schaft aus personlicher Entscheidung und in
personlicher Verantwortung. Dafl dies einen
wichtigen, allerdings nur einen Aspekt des
heutigen Wandlungsprozesses darstellt, wird
einem bei der Lektiire klar; die nur gestreif-
ten Themen moderne Bibelwissenschaft,
Okumenismus, neue Moral u. a. lassen sich
hier kaum unterbringen. Besonders die erste
Stufe der , Ur-Wirhaftigkeit” (56) kirchlichen
BewuBtseins, auf knappen 3 Seiten skizziert,
bietet eine Fiille von Fragen, die unbeant-
wortet bleiben; der Verf. deutet sie selber an,
wenn er einerseits die Uberwindung dieses
Zustands energisch fordert, anderseits je-
doch sagt, es sei ,etwas Kostliches um den
naiven Menschen” (16 u. Anm. 10), ,ur-
spriingliche Naivitit” sei ein ,Jungbrunnen”
der Frommigksit (47 f) und ihm insbeson-
dere die Fihigkeit zum Symboldenken zu-
spricht. Auch wird auf die Frage, was denn
getan werden konne, um den Einzelnen zu
ihrer Reifung zu verhelfen, lediglich gesagt,
das Ziel sei im Grunde unerreichbar und
man miisse sich ,darauf beschrinken, um
diesen Heiligen Geist zu beten und zu rin-
gen... alles andere kinnten wir ihm ver-
trauensvoll iiberlassen” (119). Eine uns heute
bedringende Frage ist, was konkret zur un-
aufgebbaren Glaubenssubstanz und was zur
Peripherie gehort, eine weitere, wieweit sich
sprachliche Fassung und Denkinhalt (,Kern”
und , Hiille”, S. 73, nach Schmaus) sduber-
lich trennen lassen. Der Hinweis darauf, daf3
man in dieser Richtung Unterscheidungen
treffen miisse, ist im Blick auf den zustim-
mend zitierten Karl Jaspers, der schon 1932
schrieb, die ,Substanz” des Religitsen sei am
Zerbrodkeln (64 £.), wenig hilfreich. Doch soll
iiber derartigen kritischen Gedanken, die
einem Leser in dieser postkonziliaren Ara



