lagen und Analysen. (294.) Verlag Herder,
Wien 1967. Paperbadk, S 156.—.

Diese 15 Beitrdge ,zur Erneuerung des kirch-
lichen Heilsdienstes”, gedacht als ,Bausteine
einer neuen Stadtpastoral” (12), diirfen schon
aus dem Grund auf grofes Interesse zihlen,
weil das als Herausgeber genannte Institut,
gegriindet 1952, auf einer reichen Erfahrung
aufbaut, was die Beobachtung und Durch-
forschung der kirchlichen Lage in Osterreich
angeht; schon 1909 erschien das Standard-
werk ,,GroBstadtseelsorge” von H. Svoboda.
Die meisten hier vorgelegten Arbeiten zie-
hen ausliandische Untersuchungen bei, und
darum konnen die Resultate internationale,
zum mindesten europdische Geltung bean-
spruchen. Ziel des Ganzen ist die Heraus-
arbeitung einer ,Realutopie” von ,Ge-
meindekirche” (73 ff.), deren Charakteristika
regelmifiges Zusammenkommen, Freiwillig-
keit, Kollegialitit (Mitverantwortung) und
Dienst an den AuBenstehenden sind. Aus-
gangspunkt der Uberlegungen ist die Be-
sonderheit der stddtischen Lebensweise und
Mentalitdt, die mit den Stichworten Dyna-
mik, Differenzierung, Mobilitdt, Desintegra-
tion, Rationalisierung und Verbraucherhal-
tung ndher gekennzeichnet werden (91 ff.).
Dem Vorurteil, der Grofistiddter sei nicht ge-
meinschafts- und gemeindefihig, wird wi-
dersprochen; die Verwandtschaft spielt auch
fiir ihn immer noch eine zentrale Rolle; auf
hoherem sozialem Niveau rangieren aller-
dings Bekannte vor Verwandten; aufs Ganze
gesehen ist die Zahl der sozialen Beziehun-
gen in der Stadt weit groRer als auf dem
Land (125). Daf das Territorialprinzip der
Pfarrgemeinde nicht mehr ausreicht, hat sich
inzwischen schon herumgesprochen; bemer-
kenswert sind die Vorschlige, in welcher
Richtung Strukturen funktionaler Prigung
entwickelt werden kdnnten. Wir erfahren
auch etwas iiber die Resultate von Um-
fragen mit dem Thema: ,In welchem Um-
fang ist heute Glaubenszustimmung im
Sinne einer doktrinalen Orthodoxie bei den
Jformal’ der Kirche Zugehorigen gegeben?”
(219 ff.); fiir jeden Seelsorger diirften die
hier erarbeiteten Erkenntnisse wichtig sein,
z. B. daf8 61 Prozent der befragten Katholi-
ken Religion ohne eine Beziehung auf Kirche
definieren, 26 Prozent sogar ohne Beziehung
auf Gott. Diese wenigen Hinweise machen
hoffentlich viele in der praktischen Seelsorge
stehenden Priester und Laien auf das Werk
neugierig, dem inzwischen schon der 2. Band
(Probleme, Experimente, Imperative) gefolgt
ist.

THOME JOSEF, Der miindige Christ.
Katholische Kirche auf dem Wege der Rei-
fung. 2. Aufl. (156.) Verlag Josef Knecht,
Frankfurt a. M. 1968. Brosch. DM 10.80,
sfr 12.80, S 79.90.

Der Reiz dieser (erweiterten) Neuauflage

368

eines 1940 geschriebenen, 1948 verdffent-
lichten und 1956 indizierten Buches besteht
vor allem darin, daB es erweist, wie stark
~postkonziliares” Denken in den Kreisen
der katholischen Jugendbewegung vor-
geformt war; ihr weif sich der Verf. nicht
weniger verpflichtet als etwa Newman oder
dem Psychologen Fritz Kiinkel, dessen Wer-
ken er sein Grundschema entnahm. Das Buch
bietet auch ein Exempel dafiir, wie unbera-
ten und mit was fiir Methoden (98!) der
Index noch bis vor kurzem gehandhabt wor-
den ist. Heute will es unbegreiflich erschei-
nen, wie bei so ausdriicklicher Betonung des
,schiitzenden Daches einer lebendigen
Autoritit” (96 u. 8.) der Verdacht unkirch-
licher Gesinnung, wie bei der korrekten
Akzentuierung der Gewissensinstanz der
Verdacht des Libertinismus aufkommen
konnte. Alle Uberlecungen folgen dem Drei-
schritt ,,Von der Urgemeinschaft iiber den
Individualismus zur reifenden Gemeinschaft”
(15), m. a. W. iiber die Stufe eines naiven,
kollektiven BewuBtseins zur Emanzipierung
des Selbst zur Integrierung in die Gemein-
schaft aus personlicher Entscheidung und in
personlicher Verantwortung. Dafl dies einen
wichtigen, allerdings nur einen Aspekt des
heutigen Wandlungsprozesses darstellt, wird
einem bei der Lektiire klar; die nur gestreif-
ten Themen moderne Bibelwissenschaft,
Okumenismus, neue Moral u. a. lassen sich
hier kaum unterbringen. Besonders die erste
Stufe der , Ur-Wirhaftigkeit” (56) kirchlichen
BewuBtseins, auf knappen 3 Seiten skizziert,
bietet eine Fiille von Fragen, die unbeant-
wortet bleiben; der Verf. deutet sie selber an,
wenn er einerseits die Uberwindung dieses
Zustands energisch fordert, anderseits je-
doch sagt, es sei ,etwas Kostliches um den
naiven Menschen” (16 u. Anm. 10), ,ur-
spriingliche Naivitit” sei ein ,Jungbrunnen”
der Frommigksit (47 f) und ihm insbeson-
dere die Fihigkeit zum Symboldenken zu-
spricht. Auch wird auf die Frage, was denn
getan werden konne, um den Einzelnen zu
ihrer Reifung zu verhelfen, lediglich gesagt,
das Ziel sei im Grunde unerreichbar und
man miisse sich ,darauf beschrinken, um
diesen Heiligen Geist zu beten und zu rin-
gen... alles andere kinnten wir ihm ver-
trauensvoll iiberlassen” (119). Eine uns heute
bedringende Frage ist, was konkret zur un-
aufgebbaren Glaubenssubstanz und was zur
Peripherie gehort, eine weitere, wieweit sich
sprachliche Fassung und Denkinhalt (,Kern”
und , Hiille”, S. 73, nach Schmaus) sduber-
lich trennen lassen. Der Hinweis darauf, daf3
man in dieser Richtung Unterscheidungen
treffen miisse, ist im Blick auf den zustim-
mend zitierten Karl Jaspers, der schon 1932
schrieb, die ,Substanz” des Religitsen sei am
Zerbrodkeln (64 £.), wenig hilfreich. Doch soll
iiber derartigen kritischen Gedanken, die
einem Leser in dieser postkonziliaren Ara



kommen, der Dank nicht vergessen sein, der
einem Mann der praktischen Seelsorge ge-
biihrt dafiir, daB8 er sich zum mutigen Spre-
cher vieler gemacht hat in den Jahren, die
noch durch unermefliche Zeitriume entfernt
schienen vom 2. Vatikanischen Konzil.

Frankfurt a. M. Alfons Kirchgissner

LEHMEIER LUDWIG, The ecclesial dimen-
sion of the sacrament of penance from a
catechetical point of view. (XII u. 277.)
(San Carlos Publications, Series C: Religion,
No. 1) — Cebu City, Philippines: The
University of San Carlos, 1967. Kart.

Die ersten vier Kapitel des Buches (1—124)
sind eine theologisch-spekulative Studie zum
Thema des kirchlichen (oder sozialen) Aspek-
tes des Buflsakramentes. In der Vergangen-
heit ist das BuBsakrament zu einseitig unter
individualistischem Blickwinkel betrachtet
worden. Siinde, Vergebung und Bufle sind
fast nur als Angelegenheiten zwischen dem
einzelnen Gldubigen und Gott in Erscheinung
getreten. Die Siinde bedeutet aber stets
auch eine Beeintrichtigung und Verletzung
der Gemeinschaft, der der Siinder angehirt.
Uber die Gemeinschaft der Kirche gelangt
darum die Vergebung zu ihm und die Siihne
hat nicht nur die Wiederherstellung eines
gestdrten Verhiltnisses zu Gott, sondern
auch zur Gemeinschaft zum Gegenstand. Das
ist gemeint, wenn vom kirchlichen Aspekt des
Bufisakramentes die Rede ist. Kapitel V bis
VII (125-215) sind praktischer Natur. Sie
befassen sich mit den Mboglichkeiten einer
Neugestaltung der Buflpraxis. Insbesondere
kommen die gemeinsamen Buffeiern zur
Sprache. Hier gibt der Autor viele praktische
Hinweise, wie sich solche Feiern fiir Kinder
in den verschiedenen Altersstufen und fiir
Erwachsene gestalten lassen. Ein Anhang
von 36 Seiten enthilt mehrere ausgearbei-
tete Beispiele fiir BuBfeiern aus Frankreich,
Belgien, den Niederlanden und den Ver-
einigten Staaten. Hinzu kommen im Haupt-
text des Buches vier Feiern fiir Kinder mit
Entwiirfen fiir Ansprachen aus den Nieder-
landen (181—197). Die kritischen Anmer-
kungen des Verfassers zu diesen Texten
(167—172) weisen auf einige Mingel hin
und geben gute Verbesserungsvorschlige.

Der pastoral-katechetische, zweite Teil des
Buches ist der interessantere und anregen-
dere. In ihm diirfte wohl auch das Haupt-
anliegen des Verfassers zur Darstellung
kommen: dem Seelsorger einige praktische
Handreichungen zur Belebung und vertie-
fenden Neugestaltung der Bufipraxis zu ge-
ben. Der erste Teil wird den Seelsorger
weniger interessieren. Es mdchte scheinen,
dafl es fiir das Buch von Gewinn gewesen
wire, wenn sich der Verfasser hier mit einer
kurzen Zusammenfassung begniigt hiitte. Die
beiden Teile stehen auch insofern etwas lose
nebeneinander, als nicht iiberzeugend dar-

24

gelegt werden kann, daf die pastorale Er-
neuerung der Buflpraxis das Ergebnis des
wiederentdeckten kirchlichen Aspektes des
Buflsakramentes ist. Andere Griinde spielen
eine gewichtige Rolle, so vor allem das Be-
mithen um eine religidse Vertiefung der
BuBpraxis, und zwar nicht nur unter sozialem
Aspekt, sondern unter jeder Riicksicht, und
das Bestreben, den Geistlichen in seiner Ar-
beit zu entlasten, ganz besonders in priester-
armen Gegenden. Unter den Gefahren, die
mit Generalabsolutionen im Rahmen von
BuBfeiern verbunden sind (213f.), kdénnte
auch auf die gréBere Versuchung der Péni-
tenten hingewiesen werden, in der Gewis-
senserforschung unachtsam und oberflichlich
zu sein, da sie nicht genétigt sind, die Feh-
ler in einer Anklage klar aufzufithren und
zu formulieren.

Ungeachtet aber des etwas ausfiihrlich ge-
ratenen theoretischen Teiles ist das Buch
geeignet, dem Seelsorger fruchtbare An-
regungen zu geben. Es bietet nicht nur einen
guten Uberblick iiber die neuen Bestrebun-
gen in der BuBpraxis, sondern dariiber hin-~
aus auch konkrete Vorschlige und eine dan-
kenswerte Sammlung von Texten fiir Buf-
katechesen und Buf3feiern.

London Karlheinz Peschke
BERTSCH LUDWIG (Hg.), Bufe und Beichte.
Theologische und seelsorgliche Uberlegun-
gen. (21.) Verlag Josef Knecht, Frankfurt
am Main 1967. Brosch. DM 8.80, sfr 10.60,
S 65.10.

Ziel aller liturgischen Erneuerungsbestre-
bungen ist es, das Heil den Menschen uns-
rer Tage in einer zeitgemiflen und anspre-
chenden Form zu vermitteln. Diese Bestre-
bungen hat das II. Vatik. Konzil gebilligt.
Bedingt durch den in allen katholischen Ge-
meinden konstatierbaren Riickgang der
sakramentalen Einzelbeichte wird seit eini-
gen Jahren auch das Sakrament der Bufe
immer dringender in die Erneuerungs-
bestrebungen hineingezogen. Es ist daher
nicht zu verwundern, daf prominente Theo-
logen der Kirche dieses Sakrament neu zu
iiberdenken beginnen. Mit Interesse greift
man nach dem vom Frankfurter Pastoral-
theologen L. Bertsch in Zusammenarbeit mit
anderen Professoren der Jesuiten-Hochschule
St. Georgen vorgelegten Buch. Es enthilt
vier Beitrige, die eine Orientierungshilfe
fiir all jene sein sollen, die an einer Neu-
gestaltung der Spendung des Bufsakramen-
tes interessiert sind.

Der Moraltheologe Bruno Schiiller iiberpriift
die herkémmliche Unterscheidung zwischen
Todsiinde und laBlicher Siinde einerseits so-
wie zwischen Todsiinde, schwerer und ldg-
licher Siinde andrerseits. Es ist richtig, wenn
er dabei zu dem Ergebnis kommt, da beide
Unterscheidungen nicht befriedigen. Eine
richtungweisende Klirung sowie die For-

369



