kommen, der Dank nicht vergessen sein, der
einem Mann der praktischen Seelsorge ge-
biihrt dafiir, daB8 er sich zum mutigen Spre-
cher vieler gemacht hat in den Jahren, die
noch durch unermefliche Zeitriume entfernt
schienen vom 2. Vatikanischen Konzil.

Frankfurt a. M. Alfons Kirchgissner

LEHMEIER LUDWIG, The ecclesial dimen-
sion of the sacrament of penance from a
catechetical point of view. (XII u. 277.)
(San Carlos Publications, Series C: Religion,
No. 1) — Cebu City, Philippines: The
University of San Carlos, 1967. Kart.

Die ersten vier Kapitel des Buches (1—124)
sind eine theologisch-spekulative Studie zum
Thema des kirchlichen (oder sozialen) Aspek-
tes des Buflsakramentes. In der Vergangen-
heit ist das BuBsakrament zu einseitig unter
individualistischem Blickwinkel betrachtet
worden. Siinde, Vergebung und Bufle sind
fast nur als Angelegenheiten zwischen dem
einzelnen Gldubigen und Gott in Erscheinung
getreten. Die Siinde bedeutet aber stets
auch eine Beeintrichtigung und Verletzung
der Gemeinschaft, der der Siinder angehirt.
Uber die Gemeinschaft der Kirche gelangt
darum die Vergebung zu ihm und die Siihne
hat nicht nur die Wiederherstellung eines
gestdrten Verhiltnisses zu Gott, sondern
auch zur Gemeinschaft zum Gegenstand. Das
ist gemeint, wenn vom kirchlichen Aspekt des
Bufisakramentes die Rede ist. Kapitel V bis
VII (125-215) sind praktischer Natur. Sie
befassen sich mit den Mboglichkeiten einer
Neugestaltung der Buflpraxis. Insbesondere
kommen die gemeinsamen Buffeiern zur
Sprache. Hier gibt der Autor viele praktische
Hinweise, wie sich solche Feiern fiir Kinder
in den verschiedenen Altersstufen und fiir
Erwachsene gestalten lassen. Ein Anhang
von 36 Seiten enthilt mehrere ausgearbei-
tete Beispiele fiir BuBfeiern aus Frankreich,
Belgien, den Niederlanden und den Ver-
einigten Staaten. Hinzu kommen im Haupt-
text des Buches vier Feiern fiir Kinder mit
Entwiirfen fiir Ansprachen aus den Nieder-
landen (181—197). Die kritischen Anmer-
kungen des Verfassers zu diesen Texten
(167—172) weisen auf einige Mingel hin
und geben gute Verbesserungsvorschlige.

Der pastoral-katechetische, zweite Teil des
Buches ist der interessantere und anregen-
dere. In ihm diirfte wohl auch das Haupt-
anliegen des Verfassers zur Darstellung
kommen: dem Seelsorger einige praktische
Handreichungen zur Belebung und vertie-
fenden Neugestaltung der Bufipraxis zu ge-
ben. Der erste Teil wird den Seelsorger
weniger interessieren. Es mdchte scheinen,
dafl es fiir das Buch von Gewinn gewesen
wire, wenn sich der Verfasser hier mit einer
kurzen Zusammenfassung begniigt hiitte. Die
beiden Teile stehen auch insofern etwas lose
nebeneinander, als nicht iiberzeugend dar-

24

gelegt werden kann, daf die pastorale Er-
neuerung der Buflpraxis das Ergebnis des
wiederentdeckten kirchlichen Aspektes des
Buflsakramentes ist. Andere Griinde spielen
eine gewichtige Rolle, so vor allem das Be-
mithen um eine religidse Vertiefung der
BuBpraxis, und zwar nicht nur unter sozialem
Aspekt, sondern unter jeder Riicksicht, und
das Bestreben, den Geistlichen in seiner Ar-
beit zu entlasten, ganz besonders in priester-
armen Gegenden. Unter den Gefahren, die
mit Generalabsolutionen im Rahmen von
BuBfeiern verbunden sind (213f.), kdénnte
auch auf die gréBere Versuchung der Péni-
tenten hingewiesen werden, in der Gewis-
senserforschung unachtsam und oberflichlich
zu sein, da sie nicht genétigt sind, die Feh-
ler in einer Anklage klar aufzufithren und
zu formulieren.

Ungeachtet aber des etwas ausfiihrlich ge-
ratenen theoretischen Teiles ist das Buch
geeignet, dem Seelsorger fruchtbare An-
regungen zu geben. Es bietet nicht nur einen
guten Uberblick iiber die neuen Bestrebun-
gen in der BuBpraxis, sondern dariiber hin-~
aus auch konkrete Vorschlige und eine dan-
kenswerte Sammlung von Texten fiir Buf-
katechesen und Buf3feiern.

London Karlheinz Peschke
BERTSCH LUDWIG (Hg.), Bufe und Beichte.
Theologische und seelsorgliche Uberlegun-
gen. (21.) Verlag Josef Knecht, Frankfurt
am Main 1967. Brosch. DM 8.80, sfr 10.60,
S 65.10.

Ziel aller liturgischen Erneuerungsbestre-
bungen ist es, das Heil den Menschen uns-
rer Tage in einer zeitgemiflen und anspre-
chenden Form zu vermitteln. Diese Bestre-
bungen hat das II. Vatik. Konzil gebilligt.
Bedingt durch den in allen katholischen Ge-
meinden konstatierbaren Riickgang der
sakramentalen Einzelbeichte wird seit eini-
gen Jahren auch das Sakrament der Bufe
immer dringender in die Erneuerungs-
bestrebungen hineingezogen. Es ist daher
nicht zu verwundern, daf prominente Theo-
logen der Kirche dieses Sakrament neu zu
iiberdenken beginnen. Mit Interesse greift
man nach dem vom Frankfurter Pastoral-
theologen L. Bertsch in Zusammenarbeit mit
anderen Professoren der Jesuiten-Hochschule
St. Georgen vorgelegten Buch. Es enthilt
vier Beitrige, die eine Orientierungshilfe
fiir all jene sein sollen, die an einer Neu-
gestaltung der Spendung des Bufsakramen-
tes interessiert sind.

Der Moraltheologe Bruno Schiiller iiberpriift
die herkémmliche Unterscheidung zwischen
Todsiinde und laBlicher Siinde einerseits so-
wie zwischen Todsiinde, schwerer und ldg-
licher Siinde andrerseits. Es ist richtig, wenn
er dabei zu dem Ergebnis kommt, da beide
Unterscheidungen nicht befriedigen. Eine
richtungweisende Klirung sowie die For-

369



mulierung zeitgemiBer Worte fiir das, was
heute von namhaften Theologen ldRliche,
schwere, bzw. Todsiinde genannt wird,
scheint jedoch auch ihm nicht gelungen zu
sein. Die Sprache seines Beitrags ist nur fiir
scholastisch geschulte Christen verstindlich
und erinnert an eine Theologie, die man in
den herkémmlichen Moralbiichern findet. Der
Dogmatiker Otto Semmelroth durchleuchtet
die vielschichtigen Beziige der Bufle, indem
er die ekklesiologischen, eschatologischen und
trinitarischen Strukturelemente der kirchlich-
sakramentalen BuBle herausarbeitet. Wenn
auch tatsiichlich solche Beziige nachgewiesen
werden konnen, so scheint doch nur der
ekklesiologische Bezug, der gut herausgear-
beitet wird, fiir eine zeitgem#fle Erneuerung
des Buflsakramentes von unmittelbarer Be-
deutung zu sein.

Ludwig Bertsch iiberdenkt die seelsorglichen
Probleme, die heute in der Diskussion iiber
BuBle und Beichte im Leben der Gemeinde
erdrtert werden. Er versucht den Hinter-
griinden nachzugehen, die zum heute un-
tibersehbaren Riickgang der Beichthiufigkeit
filhren. Bei klarer Sicht der Dinge wird
leider vor den letzten Konsequenzen, nim-
lich Ausweitung der Méglichkeiten zur
sakramentalen Siindenvergebung, gewarnt.
Es klingt zu sehr die Sorge um etwaige
Verwirrung der Glidubigen durch. Angstliche
Sorge scheint jedoch nicht der beste pastorale
Ratgeber zu sein. Herbert Roth stellt schlief-
lich aus der Erfahrung des geistlichen Be-
raters die Frage nach dem Verhiltnis von
Buflsakrament und Seelenfiihrung und zieht
dabei fiir die von ihm iiberhaupt nicht in
Diskussion gestellte herkémmliche Beicht-
praxis eine untere und eine obere Grenze.
Ob jedoch tatsichlich die Beichte fiir die mei-
sten Christen ,der einzige Ort ist, wo sie
iiber den Innenbereich ihres religiGsen Le-
bens sprechen” — und in Zukunft sprechen
werden, ist zu bezweifeln.

Man nimmt das vorliegende Biichlein mit
Interesse in die Hand, legt es jedoch am
Ende etwas unbefriedigt wieder weg. Was
vorgelegt wird, ist wohl zu bejahen, doch
wird es nicht viel weiterhelfen. Was fehlt,
das ist der richtungweisende Beitrag des
Kairologen, an dem sich die vorgelegten
Studien orientieren hitten miissen. Eine der
vornehmsten und dringendsten Aufgaben der
Theologie ist es nimlich, die Zeichen der
Zeit im Lichte der Offenbarung christlich zu
interpretieren. Wer dies jedoch nicht er-
wartet, sondern im Rahmen der bisher ge-
iibten Beichtpraxis zu einem tieferen Ver-
stindnis ihres Vollzugs gelangen will, dem
sei dieses Buch empfohlen.

BOROS LADISLAUS, Im Menscien Gott
begegnen. (162.) Matthias-Griinewald-Ver-
lag, Mainz 1967. Kart. lam. DM 9.80.

Wenn es heute jemand wagt, Gedanken

370

itber die durch die herkommlichen Aszetik-
lehrbiicher etwas belasteten Tugenden zu
verdffentlichen, dann darf mit Recht erwartet
werden, da er Neues vorzulegen hat. Und
wenn der Autor dieser Gedanken noch dazu
Ladislaus Boros heift, dann wird jeder, der
dessen bisher erschienenen Werke gelesen
hat, unwillkiirlich nach dem wiederum in
der Reihe ,Erléstes Dasein” im Matthias-
Griinewald-Verlag erschienenen Buch grei-
fen, Boros, in weiten Kreisen bekannt durch
seine beiden Verdffentlichungen ,Mysterium
mortis” und ,Erlostes Dasein”, hat den Mut,
ein derzeit nicht sehr populires Thema neu
zu {iberdenken und zur Meditation anzubie-
ten. Im Mittelpunkt der vorgelegten Medita-
tionen steht eines der Zentralgeheimnisse
des Christentums, das Geheimnis der
Menschwerdung Gottes. Gott, der Unendliche
und Unaussprechliche, ist schlicht und ein-
fach Mensch geworden. Gott ist der Bruder
aller Menschen geworden, Wer daher heute
Gott finden will, der mu8 den Weg zum
Bruder gehen. Wer den Weg zum Bruder
findet, der findet den Weg zu echt mensch-
licher, ja echt christlicher Existenz und ge-
langt iiber den Bruder zugleich zu sich
selbst und zu Gott.

Diese gedringte Zusammenschau der von
Boros vorgelegten Gedanken konnte das
Bedenken aufkommen lassen, der Verfasser
sei der beriichtigten Gefahr erlegen, Gott in
reine Mitmenschlichkeit aufzulésen. Dies ist
nicht der Fall. Durch jede einzelne Meditation
wird der Mensch nicht nur zum Bruder ge-
fithrt, sondern durch den Bruder weiter-
verwiesen zum je gréferen Gott. Boros ist es
mit seinen Meditationen gelungen, den Tu-
genden einen ihnen weithin anhaftenden
unaktuellen Beigeschmack zu nehmen und
sie in neuem Lichte aufscheinen zu lassen.
Was vorgelegt wird, gibt tatsichlich tieferen
Einblik in die menschlichen Wirklichkeiten
und erschlieBt neue Dimensionen christlicher
Existenz. Die neue Schau echt mensdhlicher
und echt christlicher Grundhaltungen (Wahr-
haftigkeit, Achtung, Ehre, Freude, Freund-
schaft, Liebe, Grofmut, Gelassenheit, Auf-
richtigkeit, Demut) bereichert und fordert.
Mandmal mag vielleicht der nicht ganz un-
berechtigte Eindruck entstehen, der Verfas-
ser gleite von der niichternen Wirklichkeit
in die Welt des Mystizismus ab. Dies muf8
jedoch keinesfalls negativ gewertet werden,
da ja diese Meditationen e an die je
einmalige Personalitit des Menschen sein

‘sollen. Jedem, der fiir eine ehrliche Selbst-

kritik zuginglich ist, werden sie zu einer
etwas ungewohnten und unbequemen Ge-
wissenserforschung.

Es wird heute nach einem zeitgemiflen Me-
ditationsbuch gerufen. Boros ist es gelungen,
ein solches vorzulegen. Wenn auch die gra-
phische Umschlaggestaltung des Buches nicht
jeden anspricht, so erfiillt doch der Inhalt



