sie. U. E. geht dem Verfasser die Rechnung
hier zu glatt auf. Es kommt nicht zum
Ausdrudk, daB8 die Gnade nicht einfach nur
zur Natur addiert wird, gleichsam wie das
reich ornamentierte erste Stockwerk zu einem
edel einfachen ErdgeschoB, sondern die Na-
tur vielfach auch anfechten muB. Aulerdem
vermifit man den Hinweis auf die Niko-
machische Ethik des Aristoteles, in der wohl
zum ersten Male die Gentleman-Ethik nie-
dergelegt wurde.

Der wohl interessanteste Essay handelt von
der ,Versuchung zur Gnosis”. Lorenz ist
Historiker und Ideengeschichtler zugleich. Be-
merkenswert ist seine Fihigkeit, die Geistes-
geschichte synthetisch zu schauen und mit
einer an die Exerzitien des hl. Ignatius er-
innernden ,ignatianischen Klarheit” der Ge-
dankenfithrung darzustellen. Er setzt sich
hier mit allen jenen Bewegungen auseinan-
der, die dhristlich bleiben, aber aus der
katholischen Kirche hinausfiihren, Protestan-
tismus, Wiclif, Hus, franziskanischer Ar-
mutsstreit — sie alle lassen sich auf den
Generalnenner einigen, daf8 sie die Materie
und damit das Leiblich-Menschliche ablehnen
und eine Spiritualisierung als das eigentlich
Christliche ansehen. Alle diese Bewegungen
berufen sich auf Augustinus, aber das ist
nur ein Vorwand. Der abendlidndische
Mensch — so lautet hier die These des Ver-
fassers — hat eine Disposition Ffiir diese
Versuchung. Sie charakterisiert sich als gno-
stischer Dualismus. Lorenz schilt den Kern
verbliiffend klar heraus. Uns scheint nur, da8
man gleich bis zum dualistischen Menschen-
bild Platons und der Neoplatoniker durch-
stoen miiBte, da dieses die letzte Ursache
besagter Versuchung darstellt.

Die Abhandlung iiber ,Das Ende des Lese-
zeitalters oder die Versuchung der Gedan-
kenlosigkeit” zeigt sehr deutlich, daf der
Verfasser in eigener Sache, also gewisser-
mafen als Engagierter spricht. Seine Uber-
legungen zu dem, was man als ,Ukonomie
des Buches” oder als ,Budhpolitik” bezeich-
nen konnte, sind bedenkenswert und stellen
eine Analyse des Buchgeschifts wie eine
Apologie des Buches dar. Die Grundthese
ist hier einigermafen aggressiv: Die Intelli-
genz des deutschen Sprachraumes, vorab der
junge Klerus, betrachte das Lesen aufer-
fachlicher Biicher nicht mehr als wesentlichen
Teil des kulturellen Lebens. ,,Die Versuchung
des Lirmens” endlich stellt so etwas wie
eine Analyse der Angst des modernen Men-
schen dar. Angst manifestiert sich als Flucht
vor der Stille und beruht letztlich auf dem
Verlust Gottes. Das ,ora et labora”, diese
prignante Formulierung der modernen
Aszese, tut not.

Ein bemerkenswertes Biichlein, das zur
Selbstbesinnung fithren will. Allen, denen
das abendlindische Menschentum als Idee

372

und Wirklichkeit ein Anliegen ist, werden
es mit Gewinn lesen.
Linz Georg Wildmann
VAN DE POL, Das Ende des konventionellen
Christentums. (480.) Verlag Herder, Wien
1967. Leinen S 172.—, DM/sfr 27.80.

Die eigentliche Frage, mit der das Buch sich
befaflit, lautet: Wie konnte es dazu kommen,
daB wir als Christen der verschiedensten
Kirchen in eine Situation geraten sind, die
von den Zeichen der Aufldsung, Verinder-
lichkeit, Unsicherheit und Unruhe gekenn-
zeichnet ist? Des nidheren: Was ist es eigent-
lich, das in diesen allgemeinen Auflésungs-
prozef hineingezogen ist? Die Antwort bietet
das Buch schon in seinem Titel an: das
konventionelle Christentum. Die Bezeichnung
konventionell” ist insofern leicht miSver-
standlich, als damit eine bestimmte Bewer-
tung des Christentums gemeint zu sein
scheint. Hier wird aber nicht bewertet, hier
wird nur festgestellt. Konventionalitit, das
erfahren wir im 1. Kapitel, ist auf dem Ge-
biet der Religion ein deutlich analysierbares
Phinomen, das durch Selbstverstindlichkeit,
Unanfechtbarkeit, Sicherheit und Geborgen-
heit, Unmiindigkeit u. a. gekennzeichnet ist.
Die Methode, mit der der Verfasser zu
Werke geht, ist nimlich nicht die theologisch
reflektierende, sondern die ,,phdnomenologi-
sche”, iiber die wir aber eigentlich nirgend-
wo im Buch etwas Niheres erfahren, nur
daf sie eben angewandt wird: beschreibend,
konstatierend, resiimierend — kein Wunder,
wenn da vieles ausgesprochen an der Ober-
fliche bleiben mufB. Konventionelles Chri-
stentum ist nach der Ansicht des Verfassers
jenes, wie es seit dem Beginn der Christiani-
sierung Westeuropas vom christlichen Volk
verstanden und in die Praxis umgesetzt
wurde (53). Man fragt sich, was wohl iibrig-
bleibt, wenn man das Leben des christlichen
Volkes vom Christentum abzieht. Ist Chri-
stentum nicht konkret eben dieses Volk mit
seiner geschichtlich variablen Praxis?

Den Hauptinhalt des Buches macht die Be-
schreibung der verschiedensten Gruppen von
Ursachen der Aushdhlung des konventionel-
len Christentums aus, die sich wie eine
weitgespannte Ideengeschichte liest, ohne da8
der Zusammenhang mit dem, was ,Aus-
héhlung” genannt wird, immer recht klar
wird: der Fortschritt der Wissenschaften, im
besonderen auch der Bibelwissenschaften,
Sakularisierung, Philosophie, Theologie in
ihrer modernen Zuspitzung auf die Gottes-
frage, schlieBlich der modifizierte Einflu
der nichtchristlichen Religionen. Was aber
davon ausgehshlt wird und konventionelles
Christentum heiflen soll, ist nach der Be-
schreibung, wie sie im 2. Kapitel geboten
wird, so primitiv, da8 man sich wundert,
daf hier iiberhaupt noch etwas auszuhshlen
ist, was nicht von selbst abstirbt. Vollends



unverstindlich ist aber die Behauptung, da8
dieser Glaube des konventionellen Chri-
stentums” im Spidtmittelalter seinen intellek-
tuellen Ausdruck in den grofen theologi-
schen Systemen, seinen kiinstlerischen Aus-
druck in der Bildhauerei und Malkunst und
den Kathedralen gefunden habe (63). Kommt
hier nicht — trotz der phinomenologischen
Methode — alles auf eine unverzeihliche
MiBdeutung hinaus?

Dem Buch kann der Verdacht nicht erspart
werden, da es die Kategorie der ,Ge-
schichte” und Geschichtlichkeit, die zur Struk-
tur des Christentums gehért, nicht geniigend
erkennt. So werden dann Verinderungen als
mechanische Auswirkungen #uflerlicher An-
stoBe verstanden und nicht als innere Voll-
ziige, die mit dem Leben der Kirche gegeben
sind. Die phinomenologische Methode kann
ein interessantes Panoptikum historischer
Fakten zeigen — und hier miiSten noch an-
dere, wichtigere hinzukommen —, nicht aber
den Zusammenhang im Ganzen einer Kir-
chen-Geschichte. So kann es auch nicht iiber-
raschen, da die Aussichten auf einen ,neu
fundierten Gottesglauben” (10. Kapitel) von
der Frage nach Christus kaum mehr Notiz
nehmen. — Die vorgetragenen Bedenken
wollen nicht ,Mingel” im gewdhnlichen
Sinn aufzeigen, sondern zur Auseinander-
setzung mit dem Buch anregen, das beson-
ders in Holland, wo der Verf. als katholi-
scher Professor fiir Phiinomenologie des
Protestantismus an der Universitit Nijmegen
wirkt, Aufsehen erregt hat.

Graz Winfried Gruber
EXELER ADOLF (Hg.), Die neue Gemeinde.
(268.), Matthias-Griinewald-Verlag, Mainz
1967. Leinen DM 25.—.

Diese Festgabe, die Freunde, Kollegen und
Schiller dem 60jihrigen Ordinarius fiir
Pastoraltheologie an der katholisch-theologi-
schen Fakultit der Universitit Miinster,
Theodor Filthaut, zum 27. Oktober 1967
auf den Geburtstagstisch legten, ist zum
Gedichtnisband geworden. Vier Tage nach
der Uberreichung der Festschrift brach der
Gefeierte tot zusammen. Bewegt liest man
die - riidkblickende ,,Widmung” Franz Xaver
Armolds am SchluB des Bandes und die ab-
geschlossene, wenn auch urspriinglich nicht
so gemeinte ,Bibliographie Theodor Filt-
hauts”.

Der erfreuliche Band ist um das Leben der
Gemeinde Christi in der Welt von heute in
drei Schritten bemiiht. Die Beitrige Karl
Rahners ,,Uber die Gegenwart des Herrn in
der christlichen Kultgemeinde”, Walter
Dirks’ ,Wo zwei oder drei...”, Walter
Rests ,Priester und Laie in der Gemeinde”
und Norbert Greinachers ,Die Integration
der Gemeinde in die Gesamtkirche” bilden
die ,Grundlagen”. Unter ,Lebensvollzug”
finden wir die Aufsitze von Franz Bédkle

und Adolf Exeler iiber Siinde und Umkehr,
von Walter Kasper ,Die Verwirklichung der
Kirche in Ehe und Familie”, von Emil Len-
gerling iiber ,Eucharistiefeier und Pfarr-
gemeinde” und von Franz Kamphaus iiber
,Predigt und Gemeinde”. Den letzten Schritt
,Offnung zur Welt” beginnt Wolfgang
Offele mit einer ,Pathologie der Gemeinde”;
ihm folgen Peter Lengsfeld, ,Die Katholiken
und ihre evangelischen Mitchristen” (nicht:
ngetrennten  Briider”), Ferdinand Kolbe,
»Aufgaben der Gemeinde im Blik auf die
Zukunft der Gesellschaft” und Johann
Baptist Metz, ,Die Verantwortung der
christlichen Gemeinde fiir die Planung der
Zukunft”.

Auch wenn wichtige Lebensfunktionen der
Gemeinde nicht behandelt wurden, wie Adolf
Exeler im Vorwort selbst bemerkt, so wer-
den doch sehr beachtenswerte , Anstofle”
zur Erneuerung einiger wesentlicher Weisen
des Lebensvollzugs der Gemeinde Christi
und fiir ihre Offnung zur Welt gegeben.

Wien Ferdinand Klostermann

KIRCHENRECHT

GERHARTZ JOHANNES GUNTER, ,,Insuper
promitto...” Die feierlichen Sondergeliibde
katholischer Orden. (XXXI u. 331.) (Ana-
lecta Gregoriana Vol. 153.) Verlagsbuch-
handlung der Pipstlichen Universitit Gre-
goriana, Rom 1966. Kart. Lit. 4000.

Nach einer einleitenden Darstellung der
Grundlagen wendet sich die Studie den so-
genannten Sicherungsgeliibden zu, insbeson-
dere dem Geliibde der Beharrlichkeit, wobei
der Verfasser richtig zwischen dem reinen
und gemischten Beharrlichkeitsgeliibde unter-
scheidet. Erstes verpflichtet seinem Inhalt
nach zum Verbleib in einer bestimmten Ge-
nossenschaft, letztes hat dariiber hinaus eine
Bindung an einen besonderen Ordenszweck
zum Gegenstand. Der These des Verfassers,
da ein reines Beharrlichkeitsgeliibde in
einer Kongregation mit offentlichen Geliib-
den juridisch keinerlei zusiitzliches Gewicht
zu den iibrigen drei Geliibden hat, ist voll-
inhaltlich zuzustimmen. Denn mit der Lei-
stung Offentlicher Geliibde ist bereits die
rechtliche Bindung an den Verband inbegrif-
fen, der dieses Geliibde entgegennimmt. Hin-
gegen kommt der Verfasser zu der Uber-
zeugung, daf ein reines Beharrlichkeits-
geliibde bei Gesellschaften mit gemeinschaft-
lichem Leben ohne offentliche Geliibde (vgl.
can. 673 ff.) einen Sinn habe, da es hier die
von den Privatgeliibden her fehlende Bin-
dung des einzelnen an das Institut bewirken
soll. Gegen diese Ansicht kdnnten meines
Erachtens insofern Bedenken angemeldet
werden, als die fraglichen Geliibde zwar de
iure nicht als offentlich angesehen werden,
jedoch de facto keineswegs auf dem Status
reiner Privatgeliibde stehen. Es hat den An-

373



