Was sagt nun der Verfasser iiber den
Choral? ,Aber der gregorianische Gesang
war selbst nicht zeitgemif. Pius X. glaubte
diesen Mangel an ZeitgemidBheit aufheben
zu koénnen, indem er den gregorianischen
Choral zum ,Gesang der Kirche’ erkldrte und
ihm Zeitlosigkeit zuschrieb” (102). ,Erst das
Konzil scheint diese im Grunde unaufrichtige
Selbsttduschung der Reformatoren unter-
brochen zu haben, indem sie die Volks-
sprache und den ,Schatz der Kirchenmusik’
neben den Choral stellte und nicht mehr
ausdriicklich die feierliche Form des Hoch-
amtes (wahrscheinlich Choralhochamtes) als
liturgische Hochstform ansah. So blieb die
Choralinstauration bis heute ein Mifi-
griff ...” (103). Das Schlukapitel ,,Md8glich-
keiten der Erneuerung und Belebung der
Kirchenmusik” 148t sich mit folgendem Zitat
erschopfend darstellen: ,Man wird daher
zur Belebung des Gemeindegesanges den
streng metrischen Gesang fordern miissen.
Aus dem sikularen Musikbereich wissen wir,
daB8 keine gréBere Volksmusikvereinigung
und kein Chor auf einen Dirigenten ver-
zichten kann. Einzig dem gottesdienstlichen
Gemeindegesang sollten wir ohne Grund
einen Dirigenten versagen?” (135) und ,Ein
Grund fiir manches Unbehagen und Lange-
weile bei den Glidubigen ist ein von vorn-
herein zu hoch intoniertes Lied” (139). Ein
diirftiges Ergebnis.
Linz Franz Schmutz
KRONSTEINER HERMANN, Kirchenmusik
heute. Texte und Aussagen der Kirche. Kom-
mentar. (208.) Veritas-Verlag, Linz 1967.
Kart. lam. S 66.—, DM 11.—.

Die Liturgiereform, veranlaBt durch das
II. Vaticanum, schlieBt notwendigerweise
wichtige Belange der Kirchenmusik mit ein.
Mehrere Dokumente nehmen darauf Bezug
und formulieren grundsétzliche und reale
Weisungen. Die kirchenmusikalische Praxis
hat sich seither einer neuen Lage anzupassen.
Daf dieser Prozef Momente der Unsicher-
heit in sich birgt, bezeugt die tdgliche Er-
fahrung. H. Kronsteiner hat es unternom-
men, von der jiingsten Dokumentation her
iiber die Kirchenmusik von heute zu orien-
tieren. Nach einer Mitteilung der kirchlichen
Texte werden die Bestimmungen in iiber-
sichtlicher Themenanlage ausgelegt.

Das Werk ist in erster Linie fiir die Praxis
bestimmt und wendet sich an Kirchenmusiker
und Priester. Genau besehen steckt hinter
den Interpretationen und einer Fiille taug-
licher Anregungen eine lange und in weiten
Gebieten fundierte Erfahrung, die auch und
gerade um mittlere und einfache Verhiilt-
nisse bekiimmert ist. Im Grunde ist eine
Haltung zu verspiiren, die auf einem Wege
der Mitte einen Ausgleich versucht zwischen
liturgischen und kiinstlerischen Anliegen so-
wie traditionalistischen und avantgardisti-

376

schen Stilwertungen. (,Der edte Kirchen-
musiker erweist sich also in Wirklichkeit als
der konservativste und fortschrittlichste zu-
gleich.”) Die Absicht, in einem Zeitpunkt
offenbarer Unruhe eher versshnend zu wir-
ken, ist evident. Das bedingt andererseits,
daB eine vorhandene tiefgreifende Not in der
gegenwirtigen Kirchenmusiksituation zuwe-
nig in Erscheinung tritt. Diese Not ist eine
wesenhaft kiinstlerische. Dabei richtet sich
unsere Sorge nicht zuerst auf die Erhaltung
idlterer Musikschitze, sondern konzentriert
sich auf das Problem, wie innerhalb der
Liturgie das genuin kiinstlerische Ereignis
(von Thomas v. Aquino im Werte der
Schénheit als Widerschein Gottes verstan-
den) in neuer Weise statthaben kann. Einer
Gefahr, solche Fragen und nétige Konse-
quenzen zu simplifizieren, ist der Verfasser
nicht immer entgangen.

Linz

NOCENT ADRIEN, Das Heilige Jahr, Bd. III.
Karwodhe. (288.) Schwaben-Verlag, Stuttgart
1966. Kart. lam. DM 21.—.

Ein Grundanliegen des Autors, das sich
schon in den ersten Binden deutlich doku-
mentiert hat, tritt hier mit leidenschaft-
licher Eindringlichkeit zutage: Bei aller im
Lauf der Liturgiegeschichte feststellbaren
Auseinanderfaltung des Heilsereignisses in
seine einzelnen Phasen, die in der zuneh-
menden Zahl von Herrenfesten im Kirchen-
jahr und vor allem in der Entstehung und
Entfaltung der differenzierten Riten des
Palmsonntags, des Griindonnerstags und des
triduum sacrum in Erscheinung tritt, ist es
doch immer das geschlossene Ganze des
mysterium paschale, das der feiernden Kir-
che im Gedichtnis gegenwirtig wird; es
verschieben sich nur die Akzente und es
dndern sich die Aspekte.

Immer wieder wird mit Nachdrudk darauf
hingewiesen, da das triduum sacrum nicht
Griindonnerstag — Karfreitag — Karsamstag
umspannt, wie es die liturgischen Dokumente
seit dem spidten Mittelalter und bis heute
darstellen, sondern Karfreitag — Karsams-
tag — Ostersonntag! Die entsprechende
Korrektur wird nicht nur von der Liturgie-
geschichte, sondern auch von der Theologie
des mysterium paschale gefordert. (Diese
auch pastoral notwendige Korrektur wird
aber im BewuBltsein der Glidubigen solange
nicht méglich sein, als die Osternachtfeier als
Abendgottesdienst des Karsamstag angekiin-
digt und begangen wird; die Aufhebung
des Fastens flir den Karsamstag erschwert
diese Korrektur ebenfalls betrichtlich.)

Erfreulich ist die immer wieder feststellbare
Beriicksichtigung der pastoralen Gegeben-
heiten und Erfordernisse fiir den konkreten
Vollzug der Karwochenliturgie heute. So ist
aus der Feder eines Liturgie-Historikers der
Wunsch beachtlich, ,daB bei einer kiinftigen

Hans Winterberger



Reform die Archaismen, die keinerlei Theo-
logie enthalten und Befremden hervorrufen,
ohne irgendeinen pastoralen Nutzen zu er-
bringen, verschwinden” (227). Dabei entgeht
der Verfasser selbst allerdings nicht immer
der Gefahr, in historizistischen Reformvor-
schligen Erfordernisse der Gegenwart zu
iibersehen. Die umfassenden Kenntnisse des
Autors sowohl in der abendldndischen Li-
turgiegeschichte wie auch in den &stlichen
Liturgien ermé&glichen ihm eine lebendige,
oft geradezu fesselnde Darstellung, der es
gelingt, trotz Beachtung einer Vielzahl von
Einzelheiten sich niemals in Nebensichlich-
keiten zu verlieren, sondern alle diese Einzel-
heiten zu einer iiberzeugenden Gesamtschau
des kirchlichen Karwochenverstindnisses zu
integrieren.,

So kommen zum Griindonnerstag (81—153)
u. a. folgende Einzelfragen zur Erérterung:
Abschluf der Quadragese durch die Rekon-
ziliation der BiiBer — hier darf bezweifelt
werden, ob ,die Schaffung von BuBizeremo-
nien, wie man sie gern fiir den Griindon-
nerstag eingesetzt sehen méchte” (108), den
heutigen Pastoral-Erfordernissen entspricht;
die wiederhergestellte Missa chrismatis, fiir
die Nocent die Kommunionspendung an die
Gliaubigen fordert (116) — ob es ausgerech-
net dem Griindonnerstag entspricht, in den
Kathedralen zwei konzelebrierte Eucharistie-
feiern zu halten, darf auch in Frage gestellt
werden; die abendliche Eucharistiefeier, fiir
die mit Recht eine treffendere Oration ge-
wiinscht wird (126), mit einem vorziiglichen
Exkurs iiber das Wesen der anamnesis im
A. T. und in der Kirche (130 ff.); kritische
Erwigungen zur Konzelebration, an deren
Stelle Nocent in der Regel lieber den blofien
Kommunionempfang der anwesenden Prie-
ster sub utraque sehen mdochte (149f). In
der Darstellung und Erlduterung des Offi-
ziums steht irrtiimlich ,Matutin des Kar-
mittwoch” (86).

Im Zusammenhang mit der Darstellung der
Karfreitagsliturgie (155—207) finden wir einen
knappen und vortrefflichen Exkurs iiber Fiir-
bitten (163) sowie vorziigliche theologische
Erwidgungen iiber ,Blut” und ,Lamm” im
A. T. und in der Liturgie der Kirche (186 f£.).
Unrichtig ist der Hinweis, daf8 es seit dem
13. Jhdt. am Karfreitag in der abendlindi-
schen Liturgie keine Kommunion der Glidu-
bigen gibe (170); diese ist in allen vor-
tridentischen Ritualien Deutschlands be-
zeugt; liber die Richtigkeit ihrer Neueinfiih-
rung durch die Reform von 1955 werden
sich Liturgiker und Seelsorger noch lange
uneinig bleiben.

Fiir die Osternacht (219—277) wiinscht
Nocent ,zwar mit Bedauern”, aber aus
niichternen pastoralen Motiven eine Kiirzung
des Exsultet, denn ,die Mannigfaltigkeit von
Bildern, ...ein in ungeniigender Weise un-
seren heutigen Reaktionen angepaBter Lyris-

mus, machen aus diesem Paradestiik, das
vom Vortragenden eine feste Stimme ver-
langt, ein retardierendes Moment, das die
Gldaubigen nach dem Schwung, in den sie
das Lumen Christi versetzt hatte...Gefahr
laufen 148t zu ermiiden, wihrend man noch
bei den allerersten Zeilen der Feier des
Ostergeheimnisses ist...Hier miifiten auto-
risierte Kirchenmidnner den Mut aufbringen,
etwas, was an sich theologisch aufgebaut
und kunstvoll zusammengestellt ist, einer
Uberarbeitung zu opfern, die umso schéner
sein kann, je mehr sie einem neuen Lied in
geldufiger Sprache einen wirklich pastoralen
Wert verleiht” (237); und das schreibt ein
Benediktiner! Der Wunsch nach Kiirzung
wire freilich auch bei der Taufwasserweihe
anzumelden. Weiter schligt der Autor zur
Verdeutlichung der Strukturen eine Strei-
chung des Wortgottesdienstes der Oster-
nachtmesse vor, deren Perikopen den Lesun-
gen vor der Taufwasserweihe hi iigen
wiren (227) — auch beziiglich der speziellen
Wortliturgie gibe es noch einige Wiinsche
anzumelden: Bessere Auswahl der Lesungen
und Straffung.

Einige Ungenauigkeiten sind wohl dem
Ubersetzer zuzuschreiben: es ist wiederholt
vom ,geweihten” (statt ,konsekrierten)
Brot und Wein die Rede (152, 169 u. 6.);
heikel ist die Verwechslung der Begriffe
~Wiederholung” und ,Erneuerung” (146) im
Zusammenhang mit der Gegenwart des Er-
losungsopfers in der Eucharistiefeier; ein-
mal steht irrefilhrend das Wort , Liturgien”
statt ,Litaneien” (246); manche Druckfehler
wiren bei griindlicher Korrektur vermeid-
bar gewesen. Trotz dieser kleinen Schén-
heitsfehler mul aber gesagt werden: ein
hervorragendes Werk, und mehr als ,eine
sehr bescheidene Hilfe fiir die Gldubigen,
... um das Mysterium, das ihnen die Kirche
vorlegt, intensiver mitzuerleben” (12). Es
gehdért wohl zum Besten, was derzeit auf
diesem Gebiet vorliegt.

Graz Philipp Harnoncourt
DUESBERG HILAIRE, Die Messe — biblisch
betrachtet. (123.) Verlag Herder, Freiburg
1967. Leinen DM 10.80.

Der franzosische Benediktiner und Mitarbei-
ter an der bekannten ,Bible de Jérusalem”,
gibt uns in diesem Buch ein wertvolles Ge-
schenk biblischer Meditation. Wenn die Li-
turgiekonstitution als Ziel und Zwedk aller
liturgiepastoralen Bemiihungen angibt, die
tiefere Einsicht der Glidubigen in das Wesen
der MeBfeier zu vermitteln und die titige
Anteilnahme von innen her zu erméglichen,
so ist hier ein Weg begangen, der gut zu
solchen Zielen fithren kann. Wer redlich
bemiiht ist, den Gliubigen die historisch
bedingten Riten der MeRfeier zu erschlie-
Ben, wird sich bedriickt fragen, warum er
sich soviel Miihe geben muf}, um diese zu

377



