im Leben des Generalsekretirs untersucht
Sundén speziell die Christusmeditationen.
Eine Analyse zeigt die tiefe Verwandtschaft
zur christlichen Mystik, zu Meister Eckehart,
zu Johannes v. Kreuz, zur Nachfolge Christi.
Trotz seiner Beziehung zu Peguy, Bloy,
Claudel und besonders Bergson bleibt
Hammarskjéld jedoch insofern Protestant,
als er seine eigenen ,Wegzeichen’ aufstellt.
Dieser Teil erhebt sich iiber den Streit der
Meinungen. Es wird den Quellen nach-
gespiirt, denen Hammarskjsld verpflichtet
war, die geistige Welt aufgezeigt, in der
Hammarskjold lebte. Daraus wird dann auch
die innere Entwiklung Hammarskjolds
sichtbar. So bekommt dieser letzte Teil den
Wert eines Kommentars. Wer ihn gelesen
hat, erkennt, daf der bekannte Politiker in
die Reihen der Mystiker zu zihlen ist;
oder umgekehrt, er erfdhrt, daf Mystiker
nicht unbedingt der Vergangenheit angehé-
ren, sondern daf8 sie auch in der Gegenwart
unter Persdnlichkeiten des Sffentlichen, poli-
tischen Lebens zu finden sind.

Linz Josef Janda

RAHNER KARL, Knechte Christi. Meditatio-
nen zum Priestertum. (272.) Verlag Herder,
Freiburg 1967. Leinen DM 22.—.

Noch wihrend des Zweiten Vatikanischen
Konzils wurde die Klage laut, da man in
der Fiille der Dekrete und Dokumente Amt
und Sendung der Priester zu kurz kommen
lasse. Mittlerweile diirfte es allen klarge-
worden sein, daB sich in diesem ,,Versium-
nis” auf seine Weise die Krise des Priester-
tums und Priesterstandes in der Welt von
heute bezeugt hat. Von dieser Krise ist
neuestens so viel und so lautstark die Rede,
daB man begliickt aufhorcht, wenn ein Theo-
loge vom Rang eines K. Rahner sich in das
Gespriich einschaltet und mit wissender Un-
bekiimmertheit von der bleibenden Wiirde
des priesterlichen Dienstes in der Kirche
von heute und morgen Zeugnis gibt. Denn
so will dieses Buch aufgenommen sein.

Die darin gesammelten Beitrige wollen keine
geschlossene Theologie des Priesterlichen und
auch nicht eine abgerundete Priesterspiri-
tualitit bieten. Dafiir sind die einzelnen
Themen viel zu disparat und sie tragen viel
zu sehr den Stempel der jeweiligen Situation
an sich, in der sie entstanden sind: als An-
sprachen zur Primiz und zum Priester-
jubildum, als Studien zu diesen oder jenen
aktuellen Fragen priesterlicher Frommigkeit,
als Stellungnahme zu mehr oder minder
zeitgebundenen Diskussionen (etwa iiber den
Zslibat des Weltpriesters oder iiber die
Andachtsbeichte usf.). Aber selbst dort, wo
R. das ganze Riistzeug dogmatischer und
exegetischer Erudition ins Spiel bringt, bleibt
der Grundton doch immer der eines briider-
lichen Zeugnisses. Das gilt vom einleitenden
Beitrag iiber den Glauben des Priesters

384

heute — fiir viele vermutlich der aktuellste
Beitrag in dem ganzen Buch —; das gilt
ebenso von dem, was er iiber, Priesterliches
Amt und persénliche Heiligkeit” und iiber
die , Priesterbeichte” sagt, ganz zu schweigen
von dem ,Gebet um den rechten Geist des
Priestertums Christi”, mit dem das Buch
schlieSt. Das ganze Buch ist ein einzigartiges
Dokument geistlicher Theologie, in dem die
nur zu hiufige Zerspaltung von Dogmatik
und Frommigkeit iiberwunden ist. Manche
Seiten — wie etwa jene iiber den Priester
von morgen (123—128) — sind von solch
aufriittelnder Kraft, daf sich schon um ihret-
willen die meditierende Lesung des Buches
lohnt. Eine kostbare Gabe, fiir die alle
dChristen und Priester dem Verf. Dank schul-
en.

Frankfurt am Main Heinrich Bacht

VANDENBROUCKE FRANCOIS, Moines:
Pourquoi? Théologie critique du monachisme.
(252.) Editions J. Duculot — Lethielleux,
Gembloux/Paris 1967. Kart. lam. FB 120.—.

Mit grofler Kompetenz behandelt der Verf. —
Ménch der Abtei Mont César in Lowen —
fast alle einschligigen theologischen Fragen,
die mit dem Ménchs- oder auch Ordensleben
im allgemeinen zusammenhingen. Vor allem
geht es thm darum, klar den Standort und
die Funktion des Monchtums in der Kirche
aufzuzeigen. Ich mdchte das Buch fast eine
,Summe des monastischen Lebens” bezeich-
nen. Dabei ist es unbedeutend, ob man in
jedem einzelnen Punkt mit dem Autor iiber-
einstimmen kann. Nur einige Themen aus
der groBen Vielfalt seien hier willkiirlich
herausgegriffen: Weltflucht und Aufgabe in
der Welt, das Verhiltnis von Taufe und
Méndhsgeliibden, Ménchtum und Sakrament
der Weihe (Presbyterat und Diakonat), die
Notwendigkeit des kontemplativen Lebens,
die ,miterlésende” Funktion des Ordens-
lebens, das Glaubenszeugnis dieser Lebens-
form usw.

Verf. sieht m. E. das Ideal in einer Riickkehr
zur urspriinglichen Form des reinen Ménchs-
lebens, das nicht (notwendig) mit dem Prie-
stertum verbunden ist. Es ldBt sich hier
sicher manches Fiir und Wider anbringen. Er
legt auch Wert darauf, zu betonen, dag
durchaus neue Wege gesucht werden soll-
ten, was insbesondere fiir die Missions-
linder gilt. Mit Recht bemerkt er in diesem
Zusammenhang, daf die groBen Ordens-
griinder und Erneuerer der Kirche nicht sel-
ten auflerhalb des konventionellen Rahmens
ihrer Zeit standen (235).

Einen groflen ,Nachteil” hat dieses Buch:
es ist franzosisch geschrieben. Werke, die
sich theologisch mit dem Ménchtum befas-
sen, gibt es leider in deutscher Sprache nur
wenige. Dessen wird man sich besonders
auch bewufit, wenn man die zahlreichen
Literaturhinweise beachtet, die der Verf. im-



4

mer wieder zu den einzelnen Fragen angibt.
Das Buch konnte dazu beitragen, das we-
sentliche Anliegen des Monchslebens, die
spezifische Art der Christusnachfolge im
klosterlichen Leben auch vielen ,engagier-
ten” Christen verstidndlich zu machen. Nicht
ein Hobby — sondern eine in der Kirche
unbedingt notwendige Form des Christseins
und des Zeugnisses fiir Christus ist das
Mbnchsleben.

Kremsmiinster Richard Weberberger

SEYBOLD MICHAEL, Im Menschen aber
ist mehr. Gebete und Meditationen. (144.)
Verlag Ludwig Auer, Donauwérth 1966. Lei-
nen DM 8.80.

Es ist ein groBes Anliegen der Seelsorge und
der Erziehung, daf wir die uns Anvertrau-
ten vom miindlichen Formelgebet zum inner-
lichen, meditierenden Beten fithren, Wir wer-
den deshalb jedem dankbar sein, der — wie
der Verfasser es versucht — gerade viel ge-
brauchte Gebete wie Kreuzweg und Rosen-
kranz durch kurze Ausdeutungen der Be-
trachtung erschlieBt. Auch einige liturgische
Texte werden in dem Abschnitt ,[Das Jahr
hindurch” in ausfiihrlicheren Betrachtungen
dargeboten. So kann das kleine Buch sehr
wohl als Anregung zum eigenen inneren
Beten dienen. Mancher Seelsorger wird viel-
leicht Mut bekommen, in der eigenen Ge-
meinde in #hnlicher Weise das so wichtige
personliche, besinnliche Beten anzuregen. Ob
die Gebete, so wie sie lauten, im Gemein-
schaftsgottesdienst zu verwenden sind,
miifite ein Versuch zeigen.

ZELLER HERMANN, Mit der Wirklichkeit
leben. (80.) Verlag Ars sacra, Miinchen
1967. Kart. lam. DM 6.20.

Nicht wenige unserer Zeitgenossen sind blof8
deshalb krank, weil sie es nicht fertigbrin-
gen, ,mit der Wirklichkeit zu leben”. Man-
ches Magengeschwiir hat darin seinen Grund,
daB sich der Patient nicht zu irgend einem
notwendigen Ja entschlieBen kann. Das wird
zuerst das Ja zum eigenen Ich sein. Ich habe
es mir nicht ausgesucht, das ist richtig. Aber
es ist mir als meine Aufgabe und als meine
einmalige Chance geschenkt. Ich selber und
kein anderer soll und kann daraus etwas
Schones machen. P. Zeller gibt uns in jedem
der kurzen Kapitel, mit seelsorglichem Ernst,
mit viel menschlicher Giite und manchmal
auch mit schelmischem Augenzwinkern je-
weils den Wink, den wir brauchen, um mit
einem bestimmten Stiick Wirklichkeit fertig
zu werden. Wir kénnen es, wenn wir als
echte Realisten hinter den Dingen des All-
tags die letzte Wirklichkeit, den groflen,
giitigen Gott, nicht iibersehen. Das schone
Buch macht den besinnlichen Leser froh und
stardl:, weil es ihn um ein Stiick weiser
macht.

Linz Igo Mayr

25

DESSAUER PHILIPP, Erwartung der Ewig-
keit. Ansprachen und Meditationen. 2. Aufl.
(278.) Verlag Josef Knecht, Frankfurt am
Main 1967. Leinen DM 18.80, sfr 2170,
S 139.10.

Hinter dem Titel verbirgt sich eine christ-
liche Philosophie des Leidens. Das Leid ist
ein Wesensmerkmal des irdischen Lebens. —
Es gibt zwei Moglichkeiten, dem Leid zu
begegnen: Man kann es verneinen, sich da-
gegen auflehnen und es als sinnlos ver-
fluchen. Dann zerbricht man an ihm. — Man
kann es aber auch demutsvoll und opferwillig
hinnehmen, als von Gott gesandt, wie Chri-
stus sein Kreuz angenommen hat aus den
Hinden des Vaters. Dann wird es dem, der
es also bejahend sich aufladet, zur Quelle
reichsten Segens. Unerhérte Kraft wird in
seiner Seele aufbrechen, die von Gott kommt
und ihn tragsam macht. Das Leid wird ihn
formen, wird die Abgriinde seiner Seele
Offnen fiir Gott, der in sie Strome heiligen-
der Gnade hineinleiten wird. Dann wird
sich in der Seele des Leiderfiillten eine ge-
heimnisvolle Metamorphose vollziehen: Sie
wird umgestaltet zum Ebenbild der anima
Christi.

Wer das Leid seines Lebens als Auftrag auf-
falt, den er im Gehorsam gegen Gott zu er-
fiillen sucht, wird notwendig sich dem Leid
seiner Mitgeschdpfe offnen: Er wird zum
Mitleidenden werden. Was ist ,Mitleid”?
Ist es selbstlose Hilfsbereitschaft? Ist es
Wissen um das Leid des Nichsten? Mitleid
heit mehr. Mitleiden heit, sich hinein-
versenken konnen in das Leid des Bruders.
Auf dem Adkergrund des Mitleides entfaltet
sich das Kostbarste, das der Mensch zu bie-
ten vermag, die selbstlose, dienende Liebe.
Das liebevolle Mitleid hat zarte, giitige
Hinde. Aus ihm fliet trstende Kraft in die
Seele des duldenden Nichsten. Es griindet
im Leidenden das Wissen, da8 er nicht allein
und verlassen ist.

Der Traktat iiber den Tod: Der Tod gehort
zum Leid des Lebens. Das Phinomen des
Todes kann man nur begreifen ,vom Un-
sichtbaren, vom Ewigen her”. Der Tod ist
nichts Absolutes, kein Abreiffen des Seins.
Er ist nur ein Ubergang. Alles ungestillte
Sehnen nach Gliick ist Leid. Aber alles Leid
wird sich zur Ruhe betten, wenn die Stunde
der Erfiillung kommen wird im Reiche des
Vaters. Dort wird Gott alle Trinen trocknen.
Er wird die Traurigen trosten wie eine
Mutter ihr Kind und ihren Frieden machen
abgrundtief wie das Meer.

Manche Abschnitte des Werkes sind von
einer Weisheit durchstrahlt, die nicht von
dieser Erde stammt, die geschopft ist aus
dem Wissen um die Ewigkeit. Mit diesem
Werk hat der verewigte Verfasser die grofe
Sendung erfiillt, alle die zu trdsten, die das
Leid des Lebens zu zerbrechen droht.

385



