
ANDREAS

Das Heılıge
Überlegungen über dessen Reichweite und Begrenzung
Vor mehr alc Tel Jahrzehnten haben Freunde e Romano Narı eine Anzahl vVvon

damals vorhandenen Schriften des Meisters un dem Buchtitel herausgegeben „Un-
.. terscheidung des Christlichen“‘‘. Darin sollte sichtbar werden, wıe christliche Grund-

egriffe, ihrem Wesen heraus verstanden, sich abheben Von Anschauungen u55
anderer Richtung. ıne solche Unterscheidung des Christlichen scheint heute weiıten
Kreisen icht mehr beliebt zu SeIn, sSsOweit sich [} Ausdrucksformen, Gestaltungen
und Institutionen handelt. Besonders —_ das akrale geht, fordert 1an Schlei-
fung der Bastionen; denn Kirche ist Welt und Welt ist schon beinahe Kirche Dabei
egegnen ZWwWeEel Begründungen, die einander entgegengesetzt scheinen. Das e1nNne Mai
erhält mMan den Eindruck, eine Unterscheidung 61 unwichtig, weil die Welt Ja TiSt-
lich gepragt ist; denn .r der Inkarnation hat sich das menschliche Dasein den
Stoff und ın den konkreten Raum der geschichtlichen Manifestation Gottes wan-
delt’1 Das andere Mal el ©S5S, die Unterscheidung von cakralen Kegionen sel zu
verwerfen, weil die Welt Welt bleiben ..  SG und nach dem Neuen Testament abge-
grenzte Bereiche des Heiligen miı+t heiligen Orten, heiligen Zeiten, heiligen Gegenstän-
den acht mehr geben onne und das Profane seinem ÖOrt bleiben habe irdisch,
weltlich, diesseitig, alltäglich?.
Mit besonderer Schärfe wurden solche Gedanken auf protestantischer Seite ver‘  en.
Im Gefolge Von Dietrich Bonhoefter (F 1945 als Opfer des Jerrors) WIT!  d gefordert:
Die Botschaft Christus muß auf alle überlieferten LL  reli  giösen Vorstellungen und
Formen verzichten; 611e darf eınen spruch erheben, überhaupt Religion zu Sein
und religiöse Formen zZzu aben; 61€e muß in eiıne weltliche Welt hinausgerufen werden
und einfach den Glauben fordern Dabei ist allerdings e1n egri. von Religion VOT-

ausgesetzt, wıe ihn etwa arnack ver hat Religion als das 1 Menschen aNnze-
egte Gefühl £ür das Göttliche, dem das Christentum In seinen Festen und Fe  lern
Nahrung gegeben und Ausdrucksmöglichkeiten geschaffen hat, Religion also alc
Menschenwerk und insofern Verfälschung des Christentums®.
ber ımmer, und selbst bei Bonhoeffer, geht - darum, die christliche Heilsbotschaft

Geltung zZzUu bringen. In Christus hat Gott das Weltgeschehen eingegriffen. Damit
hat das Heilige schlechthin d  1e5se Welt hereingewirkt. Es 1ädt sich nicht mehr hinaus-
drängen oder hinweginterpretieren; das Christentum, die Kirche, das Heilige ist da,
ınmıtten der Welt. Mag e die Welt auch als örung und als Ärgernis empfinden,
Has G1e sich noch weltlich gebärden: G ist I1 1e brage, ıIn welilchem Ausmaß das
Heilige sıch ausbreiten un ob sich auch IM festen Gestaltungen ansıedeln ann.

Es ist ohne Zweifel notig, die Kirche, 311 661e iıhrem Auftrag TTeu bleiben, sich der
Welt verständlich mache. Damit ist eın Grundanliegen bezeichnet, das Berufung
des Zweiten Vatikanischen Konzils geführt und das dem Konzil von Antang bis
Ende VOFr Augen gestanden hat, das ın der abschließenden Pastoralen Konstitution
iber die Kirche der Welt Von heute ınen beredten, ja ergreifenden Ausdruck
gefunden hat. Es muß der Zustand überwunden werden, dem ıa} christlicherseits

1 Maldonado, Die Weiterführung der Liturgiereform: Concilium —x  « (1968), 113.
- Vgl. den kritischen Literaturbericht von Syndicus, Entsakralisierung: Theologie und

Philosophie (1967), 577—590, und noch umfassender VO:  m} Lengeling, Sakral-profan.Bericht über die gegenwärtige Diskussion: (1968), 164—188
® Vgl dazı die Stellungnahme VO  ; Fries, Die Botschaft VCd( Chrishus einer Welt ohne

CGiott- Verkündigung und Glaube (Festgabe Arnold), Freiburg 1958, 100—1272

JOSEF ANDREAS JUNGMANN 

Das Heilige 

Oberlegungen über dessen Reidaweite und Begrenzung 

Vor mehr als drei Jahrzehnten haben Freunde von Romano Guardini eine Anzahl von 
damals vorhandenen Schriften des Meisters unter dem Buchtitel herausgegeben: ,,Un­
terscheidung des Christlichen". Darin sollte sichtbar werden, wie christliche Grund­
begriffe, aus ihrem Wesen heraus verstanden, sich abheben von Anschauungen aus 
anderer Richtung. Eine solche Unterscheidung des Ohristlichen scheint heute in weiten 
Kreisen nicht mehr beliebt zu sein, soweit es ,sich um Ausdrucksformen, Gestaltungen 
und Institutionen handelt. Besonders wo es um da•s Sakrale geht, fordert man Schlei­
fung der Bastionen; denn Kirche ist Welt und Welt ist schon beinahe Kirche. Dabei 
begegnen zwei Begründungen, die einander entgegengesetzt scheinen. Das eine Mal 
erhält man den Eindruck, eine Unterscheidung sei unwichtig, weil die Welt ja christ­
lich geprägt ist; denn „dank der Inkarnation hat sich das menschliche Dasein in den 
Stoff und in •den konkreten Raum der geschichtlichen Manifestation Gottes verwan­
delt"1. Das andere Mal heißt es, die Unterscheidung von sakralen Regionen sei zu 
verwerfen, weil ,die Welt Welt bleiben müsse und es nach dem Neuen Testament abge­
grenzte Bereiche des Heiligen mit heiligen Orten, heiligen Zeiten, heiligen Gegenstän­
den nicht mehr geben könne und das Profane an seinem Ort zu bleiben habe: irdisch, 
weltlidt, diesseitig, alltäglich2• 

Mit besonderer Sdtärfe wurden solche Gedanken auf protestantischer Seite vertreten. 
Im Gefolge von Dietrich Bonhoeffer (t 1945 als Opfer des Terrors) wird gefordert: 
Die Botsdtaft von Christus muß auf alle überlieferten religiösen Vorstellungen und 
Formen verzichten; sie darf keinen Anspruch erheben, überhaupt Religion zu sein 
und religiöse Formen zu haben; sie muß in eine weltliche Welt hinausgerufen werden 
und einfach den Glauben fordern. Dabei ist allerdings ein Begriff von Religion vor­
ausgesetzt, wie ihn etwa Harnack vertreten hat: Religion als das im Menschen ange­
legte Gefühl für das Göttliche, dem ,das Christentum in seinen Festen und Feiern 
Nahrung gegeben und Ausdrucksmöglichkeiten geschaffen hat, Religion also als 
Menschenwerk und insofern Verfälschung des Christentums3• 

Aber immer, und selbst bei Bonhoeffer, geht es darum, die christliche Heilsbotschaft 
zur Geltung zu bringen. In Christus hat Gott in das Weltgesdtehen eingegriffen. Damit 
hat das Heilige schlechthin in diese Welt hereingewirkt. Es läßt sich nicht mehr hinaus­
drängen oder hinweginterpretieren; das Christentum, die Kirche, das Heilige ist da, 
inmitten der Welt. Mag es die Welt auch als Störung und als Ärgernis empfinden, 
mag sie sich noch so weltlich gebärden: es ist nur die Frage, in welchem Ausmaß das 
Heilige sich ausbreiten und ob es sich auch in festen Gestaltungen ansiedeln kann. 

I. 

Es ist ohne Zweifel nötig, daß die Kirche, will sie ihrem Auftrag treu -bleiben, skh der 
Welt verständlich mache. Damit ist ein Grundanliegen bezeichnet, das zur Berufung 
des Zweiten Vatikanischen Konzils geführt und das dem Konzil von Anfang bis zu 
Ende vor Augen gestanden hat, das in der abschließenden Pastoralen Konstitution 
über die Kirche in der Welt von heute einen so beredten, ja ergreifenden Ausdruck 
gefunden hat. Es muß der Zustand überwunden werden, in dem man christlicherseits 

1 L. Maldonado, Die Weiterführung der Liturgiereform: Concilium 4 (1968), 113. 
2 Vgl. den kritischen Literaturbericht von E. Syndicus, Entsakralisierung: Theologie und 

Philosophie 42 (1967), 577-590, und noch umfassender von E. ]. Lengeling, Sakral-profan. 
Bericht über die gegenwärtige Diskussion: LJ 18 (1968), 164-188. 

3 Vgl. dazu die Stellungnahme von H. Fries, Die Botschaft von Christus in einer Welt ohne 
Gott: Verkündigung und Glaube (Festgabe F. X. Arnold), Freiburg 1958, 100-122. 

3 



nicht den Gegensatz BEgEN eiıne ausgesprochen gottlose und gottfeindliche Welt
betont, sondern auch alles als solches mit Mifßtrauen betrachtet hat. Es hat

manchen Kreisen die Neigung bestanden, Naturwissenschaft, Technik, Soport, KÖT-
perkultur, schließlich auch politisches eben und Bestrebungen der Sozialreform alc
fragwürdig zZu betrachten, sofern 61e nicht den kirchlichen Stempel Diese
neunzehnten Jahrhundert und nicht ] diesem weitverbreitete Haltung 1c+
verständlich b alten rinnerungen eine mütterlich alles verwaltende Kirche und
U115 den Erfahrungen der eben vorausgegangeENeEN Epoche der radikalen Aufklärung
und Revolution; ihre Haltlosigkeit und Unhaltbarkeit ist 11775 aber eute Und
icht erst heute. den Jahren nach dem ersten Weltkrieg 1  rA  Var oft die Rede von der
Eigengesetzlichkeit der Kultursachgebiete. Es gibt eine solche Eigengesetzlichkeit Sie
kann freili nicht verstanden werden, als ob das einzelne Sachgebiet sich aAus dem
Ganzen der gottgegebenen Weltordnung herauslösen und 1Ur seinen eigenen Antrieben
folgen dürte: heute, d  . dies ZUr erstörung ul Planeten tühren
müßte. ber @5 gibt eıne rechtmäßige ıinnere Gesetzlichkeit, der die Wissenschaft, die
Volkswirtsch das Gtaatsleben folgen H4  mussen, 61e gesund bleiben sollen. Es gibt
eine Ordnung des eins, der die Ordnungen des GCollens ablesen mussen.  ..
Aufgabe der oten des Christentums ist S Von Anfang Al SCWESECN, den enschen
dieser irdischen Welt die Botschaft von Christus zunächst einer ihnen verständli-
chen Sprache verkünden, dann aber mut ihnen als Kirche sich betend \" Gott
beugen und auf den egen dieser irdischen Welt über alle Welt hinaus als Erstes und
Höchstes das Reich es ZUu suchen Das Wort Gottes 1U der Anfang Se21n.
Es wenigstens katholisches Verständnis, nicht den vollen des
chen Wirkens darstellen. Chris!  g nich  er 1Ur durch das Wort iınter sein, das
verkündet , WT Christen haben den Kyrl1o0s selbst Ul Mitte“’“ Fr will
unter unNns sein Zeichen cder Eucharistie, dem SEein erlösender ertod unter
gegenwärti wird. Er will ınter seın seinen Geheiligten, eren Herzen
durch den Glauben Wohnung gEeNOMMEN hat (Eph 3, 17) und denen die heilige
Gemeinde sich aufbaut. Schon seit dem zweiten Jahrhundert die Kirche
‚„heilig“” genannt; ist das alteste Prädikat, das Glaubensbekenntnis gegeben
wird® Christus 11 atıch ınter 11NsSs Se1n jenen, denen er das Amt übergeben hat,
gleichviel ob dabei Vonmn Weihe, Amtseinsetzung oder Ordinierung spricht.
Gewiß haben die neutestamentlichen Schriften und noch die Apologeten des zweıten
Jahrhunderts, 61e von den kirchlichen Amtsträgern sprachen, vermieden, die
entsprechenden Bezeichnungen S Judentum und Heidentum verwenden. Sie haben
nicht hiereis, sacerdotes, pontifices gesprochen, sondern schlicht VUC ihren Ältesten,
presbyteri damit reilich doch eben von „Mriestern 61e haben das Wort geschaffen,
mıit dem 612e das qOhristlich Neue bezeichnen wollten, und 1es5 offensichtlich als einen
Stand, der sich ihrer Mitte abhob Sie haben cehr gut gewußt, die eigentliche

entscheidende Weihe jene ist, durch die WIT der Taufe Gott anheimgegeben
wurden und Glieder des Leibes Christi sind. ber W  Jar der Ausdruck einer
Selbstverständlichkeit, Jemnn dann gelegentlich der „plebs sancta“”“ die „ServVi f“
herausgehoben wurden.
Die Apologeten haben den Heiden ner Antithese auch das Wort hingeworfen:
IIW  1r haben keine Tempel und eiıne Altäre’® Wı2 e  hr S1e nämlich habt! ber G1e
haben, cobald S11 LUr konnten, ZW eine „Tempel” gebaut, wohl aber ihr „Haus
der Kirch:  e‘,  A und S1e haben dieses Gebäude, WIe die altesten erhaltenen Keste

”M Schürmann, Neutestamentliche Marginalien Frage der „Entsakralisierung“
Der Seelsorger (1968), 96—98 Vgl Pascher, Das Sakrale der euen Schöpfung“
LJ 18 1968),

Kattenbusch, Verbreitung und Bedeutung des Taufsy:  Ols, Leipzig 1900, 581—0691
Minucius Felix, Octavius 32° delubra [d5 non habemus.

nicht nur den Gegensatz gegen eine ausgesprochen gottlose und gottfeindliche Welt 
betont, sondern auch alles Weltliche als solches mit Mißtrauen betrachtet hat. Es hat 
in manchen Kreisen die Neigung bestanden, Naturwissenschaft, Technik, Sport, Kör­
perkultur, schließlich auch politisches Leben und Bestrebungen der Sozialreform als 
fragwürdig zu betrachten, sofern sie nicht den kirchlichen Stempel trugen. Diese im 
neunzehnten Jahrhundert - und nicht nur in diesem - weitverbreitete Haltung ist 
verständlich aus alten Erinnerungen an eine mütterlich alles verwaltende Kirche und 
aus den Erfahrungen der eben vorausgegangenen Epoche der radikalen Aufklärung 
und Revolution; ihre Haltlosigkeit und Unhaltbarkeit ist uns aber heute klar. Und 
nicht erst heute. In den Jahren nach dem ersten Weltkrieg war oft die Rede von der 
Eigengesetzlichkeit der Kultursachgebiete. Es gibt eine solche Eigengesetzlichkeit. Sie r 
kann freilich nicht so verstanden werden, als ob das einzelne Sachgebiet sich aus dem 
Ganzen der gottgegebenen Weltordnung herauslösen und nur seinen eigenen Antrieben 
folgen dürfe; wir wissen heute, daß dies zur Zerstörung unseres Planeten führen 
müßte. Aber es gibt eine rechtmäßige innere Gesetzlichkeit, der die Wissenschaft, die 
Volkswirtschaft, das Staatsleben folgen müssen, wenn sie gesund bleiben sollen. Es gibt 
eine Ordnung des Seins, von der wir die Ordnungen des Sollens ablesen müssen. 
Aufgarbe der Boten des Christentums ist es von Anfang an gewesen, den Menschen 
dieser irdischen Welt die Botschaft von Christus zunächst in einer ihnen verständli-
chen Sprache zu verkünden, dann aber mit ihnen als Kirche sich betend vor Gott zu 
beugen und auf den Wegen dieser irdischen Welt über alle Welt hinaus als Erstes und 
Höchstes das Reich Gottes zu suchen. Das Wort Gottes kann nur der Anfang sein. 
Es kann, wenigstens für katholisches Verständnis, nicht den vollen Inhalt des kirchli-
chen Wirkens darstellen. Christus will nicht nur durch das Wort unter uns sein, das 
verkündet wird; ,,wir Christen haben den Kyrios selbst in unserer Mitte"4• Er will 
unter uns sein im Zeichen der Eucharistie, in dem sein erlösender Opfertod unter uns 
gegenwärtig wird. Er will unter un,s sein in seinen Geheiligten, in deren Herzen er 
durch den Glauben Wohnung genommen hat (Eph 3, 17) und aus denen die heilige 
Gemeinde sich aufbaut. Schon seit dem zweiten J ah11hundert wird die Kirche 
„heilig" genannt; es ist das älteste Prädikat, das ihr rim GlaubeI1Sbekenntnis gegeben 
wird5• Christus will auch unter uns sein in jenen, denen er das Amt übergeben hat, 
gleichviel ob man dabei von Weihe, Amtseinsetzung oder Ordinierung spricht. 
Gewiß haben die neutestamentlichen Schriften und noch die Apologeten des zweiten 
Jahrhunder~, wenn sie von den kirchlichen Amtsträgern sprachen, es vermieden, die 
entsprechenden Bezeichnungen aus Judentum und Heidentum zu verwenden. Sie haben 
nicht von hiereis, sacerdotes, pontifices -gesprochen, sondern schlicht von ihren Ältesten, 
presbyteri - damit freilich doch eben von „Priestern"; sie haiben das Wort geschaffen, 
mit <lern sie das christlich Neue bezeichnen wollten, und dies offensichtlich als einen 
Stand, der -sich in ihrer Mitte abhob. Sie haben sehr gut gewußt, daß die eigentliche 
uml entscheidende Weihe jene ist, durch die wir in der Taufe Gott anheimgegeben 
wurden und Glieder des Leibes Christi sind. Aber es war nur der Ausdruck einer 
Selbstverständlichkeit, wenn dann gelegentlich aus der „plebs sancta" die „servi tui" 
herausgehoben wurden. 
Die Apologeten haben den Heiden in kühner Antithese auch das Wort hingeworfen: 
„Wir haben keine Tempel und keine Altäre"0 - wie ihr sie nämlich habt! Aber sie 
haben, sobald -sie nur konnten, zwar keine „Tempel" gebaut, wohl aber ihr „Haus 
der Kirche", und sie haben dieses Gebäude, wie die ältesten erhaltenen Reste in 

' H. Schürmann, Neutestamentlidte Marginalien zur Frage der „Entsakralisierung" II: 
Der Seelsorger 38 (1968), 96-98. Vgl. ]. Pascher, Das Sakrale in der „Neuen Schöpfung": 
LJ 18 (1968), 148-163. 

5 F. Kattenbusch, Verbreitung und Bedeutung des Taufsymbols, Leipzig 1900, 681--691. 
8 Minitcius Felix, Octavius c. 32: delubra et aras non habemus. 

4 



ura-Europos (um 235) zeıigen, durch religiöse Wandbilder VOr profanen Räumen auUs-
gezeichnet. Sie haben das Gebäude bald auch chlechthin ecclesia ann(t, oder
kyriakon, ‚„Kirche“, Haus, das dem YyTri0s gehört. Und GC1e haben darin eınen
„bomös” und kı  eiıne „ara  44 angelegt; wohl aber gab 5 darin eınen „Tisch des Herrımn  “
Wie Franz Joseph Dölger, der nüchterne Archäologe, feststellt „Um die Mitte des
dritten ahrhunderts sind die Sten VÖ  In dem Gedanken durchdrungen, das
heidnische Götterbild mit seinem Altar den strengsten Gegensatz darstelle ZUMM christ-
lichen Altar, S feindlich, wıe sich Kirche und Kapito] einander gegenüberstehen?.“
Niemand sollte sich darüber wundern, das Christentum Ausgangspunkt
eıne anderen sakralen Ormen besessen hat als jene, die mit der Person des Gott-
menschen und mit seinen eigenen Verfügungen gegeben 117en. Das Genfkorn ist
freili weıter nichts als eın nacktes Samenkorn; WEeıis weder urzel noch Stamm
und ‚weige auf. Aber R5 hat die Kraft, urzeln Tiete, Stamm und Zweige die
Öhe treiben. Fin Minimum von sakralen Formen begleitet darum schon die ersten
Ochritte des Christentums. Das Eucharistiegebet WAar cht der Willkür des einzelnen
anheimgestellt, e5 blieb n die Umrisse der Berachäh gebunden. Der einleitende Dialog
mıit vorangehendem und dem Aufruf ZUTr Danksagung 16$ noch heute jener des
ersten Jahrhunderts. die Regelung nach Konstantin, als der Enthusiasmus zurück-

und die Kirche Massenkirche wird, fopsctere Formen annahm, entsprach der
Situation. Es entstehen überall die schriftlich festgelegten Liturgien. Sie sind nich:
anderes als die eıne breitere Gemeinschaft geltende Verlei  ung und esta  g
dessen, 1iMmMer schon auf Gestalt angelegt Wa und auf Gestalt gedrängt hat
Te: stellen fest, frühzeitig Verholzungen und Wucherungen eingetreten
6171  d. Geist und Örper decken sich nich:  &ü mehr. Das Verlangen nach größerer
Feierlichkeit, das Aufgebot irdischem Reichtum, das Bedürfnis nach großer Repräsen-
tatlon, das Beharren beim einmal Festgelegten läßt eine glänzende Kruste entstehen,
die g-  er mehr VC Geist durchseelt ist. In den großen Stationsgottesdiensten des
achten Jahrhunderts schweigt das römische olk. Auch 1e Homiilie scheint verstumm

senın. Im fränkischen Land übernimmt die römischen Formen, wıe 61e sind
die USW: der Lesungen mit ihren Anspielungen lokale römische Verhältnisse,
den Heiligenkalender mıit den unbekannten Namen, die biblischen Gesangstexte mit
der Zufälligkeit ihrer Zuteilung und die fremde Sprache. ber die 'em Sprache
WIT:  d ZUT heiligen Sprache. Schon das trühe Mittelalter steht VOor Sakralformen, die
von iıhrem Mutterboden gelöst, erstarrt, verdinglicht sind Zur Verholzung ommt die
Wucherung. Der Altar wird bald von Aufbauten erdrückt. Das iturgische Kleid
ers eıner Bilderwand E:  ine oße Kirchenmusik überdeckt das Beten des Prie-
SIeTs und verdrängt die letzten Keste aktiven Mittuns des Volkes. Die Liturgie wird
Zu Keservat des Klerus und ird tast NUur noch unter dem Gesichtspunkt des Klerus
weitergebildet. Die Frömmigkeit der Gläubigen csieht sich abgedrängt auf Nebenpfade.
Akzente wurden gesetzt, clie das Verständnis noch mehr erschwerten. 1 )Der Sinn der
Eucharistie schien sich der Realpräsenz Zu erschöpfen. Schließlich gehörte der T aber-
nakel sehr Altar, lafd manchen Ländern selbst Seitenaltäre einen Schein-
tabernakel haben mufßten.

I1
Es W  Ja der Sinn der Liturgischen Bewegung, mißverstandenes Sakralwesen auf seinen
echten Kern und auf seine wahren Gesetze zurückzuverweisen. Vielleicht ıst dafür
nichts bezeichnender als die schlichten efte v Romano Guardini „Von gen
Zeichen (seit S die wieder zum ursprünglichen Sinn solcher Urgebärden WIe
Knien, Stehen, Kreuzzeichen, Weihwassernehmen hinführen wollten. wurde wieder

7 Dölger, Die Heiligkeit des Altars und ihre Begründung christlichen Altertum
Antike und Christentum 2 (1930), 161

Dura-Europos (um 235) zeigen, durch religiöse Wandbilder vor profanen Räumen aus­
gezeichnet. Sie haben das Gebäude bald auch schlechthin ecclesia genannt, oder 
kyriakon, ,,Kirche", Haus, das dem Kyrios gehört. Und sie haben darin zwar keinen 
,,bomos" und keine „ara" angelegt; wohl aber gab es darin einen „Tisch des Herrn". 
Wie Franz Joseph Dölger, der nüchterne Archäologe, feststellt: ,,Um die Mitte des 
dritten Jahrhunderts sind die Christen von dem Gedanken durchdrungen, daß das 
heidnische Götterbild mit seinem Altar den strengsten Gegensatz darstelle zum christ­
lichen Altar, so feindlich, wie sich Kirche und Kapitol einander gegenüberstehen7." 

Niemand sollte sich darüber wundem, daß das Christentum an seinem Ausgangspunkt 
keine anderen sakralen Formen besessen hat als jene, die mit der Person des Gott­
menschen und mit seinen eigenen Verfügungen gegeben waren. Das Senfkorn ist 
freilich weiter nichts als ein nacktes Samenkorn; es weist weder Wurzel noch Stamm 
und Zweige auf. Aber es hat die Kraft, Wurzeln zur Tiefe, Stamm und Zweige in die 
Höhe zu treiben. Ein Minimum von sakralen Formen begleitet darum schon die ersten 
Schritte des Christentums. Das Eucharistiegebet war nicht der Willkür des einzelnen 
anheimgestellt, es blieb an die Umrisse der Berachah gebunden. Der einleitende Dialog 
mit vorangehendem Gruß und dem Aufruf zur Danksagung ist noch heute jener des 
ersten Jahrhunderts. Daß die Regelung nach Konstantin, als der Enthusiasmus zurück­
tritt und die Kirche zur Massenkirche wird, festere Formen annahm, entsprach der 
Situation. Es entstehen überall die schriftlich festgelegten Liturgien. Sie sind nichts 
anderes als die für eine breitere Gemeinschaft geltende Verleiblichung und Gestaltung 
dessen, was immer schon auf Gestalt angelegt war und auf Gestalt gedrängt hat. 
Freilich stellen wir fest, daß frühzeitig Verholzungen und Wucherungen eingetreten 
sind. Geist und Körper decken sich nicht mehr. Das Verlangen nach größerer 
Feierlichkeit, das Aufgebot an irdischem Reichtum, das Bedürfnis nach großer Repräsen­
tation, das Beharren beim einmal Festgelegten läßt eine glänzende Kruste entstehen, 
die nicht mehr vom Geist durchseelt ist. In den großen Stationsgottesdiensten des 
achten Jahrhunderts schweigt das römische Volk. Auch die Homilie scheint verstummt 
zu sein. Im fränkischen Land übernimmt man die römischen Formen, wie sie sind: 
die Auswahl der Lesungen mit ihren Anspielungen an lokale römische Verhältnisse, 
den Heiligenkalender mit den unbekannten Namen, die biblischen Gesangstexte mit 
der Zufälligkeit ihrer Zuteilung und - die &emde Sprache. Aber die &emde Sprache 
wird zur heiligen Sprache. Schon das frühe Mittelalter steht vor Sakralformen, die 
von ihrem Mutterboden gelöst, erstarrt, verdinglicht sind. Zur Verholzung kommt die 
Wucherung. Der Altar wird bald von Aufbauten erdrückt. Das liturgische Kleid 
erstarrt zu einer Bilderwand. Eine große Kirchenmusik überdeckt das 1Beten des Prie­
sters und verdrängt die letzten Reste aktiven Mittuns des Volkes. Die Liturgie wird 
zum Reservat des Klerus und wird fast nur noch unter dem Gesichtspunkt des Klerus 
weitergebildet. Die Frömmigkeit der Gläubigen sieht -sich abgedrängt auf Nebenpfade. 
Akzente wurden gesetzt, die das Verständnis noch mehr erschwerten. Der Sinn der 
Eucharistie schien sich in der Realpräsenz zu erschöpfen. Schließlich gehörte der Taber­
nakel so sehr zum Altar, daß in manchen Ländern selbst Seitenaltäre einen Schein­
tabernakel haben mußten. 

II. 
Es war der Sinn der Liturgischen Bewegung, mißverstandenes Sakralwesen auf seinen 
echten Kern und auf seine wahren Gesetze zurückzuverweisen. Vielleicht ist dafür 
nichts bezeichnender als die schlichten Hefte von Romano Guardini „Von heiligen 
Zeichen" (seit 1922), die wieder zum ursprünglichen Sinn solcher Urgebärden wie 
Knien, Stehen, Kreuzzeichen, Weihwassernehmen hinführen wollten. Es wurde wieder 

7 F. ]. Dölger, Die Heiligkeit des Altars und ihre Begründung im dtristlichen Altertum: 
Antike und Christentum 2 (1930), 161. 

5 



auf den entscheidenden personalen Faktor ler echten Liturgie hingewiesen. Der
Benediktiner Christian Panfoeder TIe das Büchlein „Das Persönliche der
Liturgie“ (1925) Von jetrich Tanı erschien das Werk „Liturgie und Per-
sönlichkeit““ (1933) Der Kirchenbau begann sich abzulösen VvVom fertigen Schema über-
jeferter Vorlagen und fragte wieder: Was 1st eine Kirche? Was ist .9 Altar? Ein
breites, VOT allem historisches Schrifttum darauf gerichtet, verborgene Schätze
freizulegen und verschüttete Quellen wieder Fließen zu bringen die Kommunion
innerhalb der Messe, die 1e€ nach den Lesungen, die Fürbitten, das Verstehen
der Texte, das Antworten des Volkes, Uurz die liturgische Gemeinschaft eıner beten-
den Kirche Tst die Liturgiekonstitution des Konzils hat gewagt, die Liturgie
celbst Hanı anzulegen und eine Reform zZu fordern, die zurückgeht „ad pristinam

Patrum normam““ (Art 50) und die der Aufgabe entspricht, daß die 1äu-
bigen nicht mehr HUr auf Grund der Katechese, sondern durch Hergang und Wort-
gestalt der Messe selbst (per ritus preces) das Mysterium der Eucharistie verstehen
und würdig mitfeiern onnen  .. (Art 48) Es hat auf dem Kon-zil icht Widerständen
gefehlt. Go wiesen Missionsbischöfe auf das Gesetz der Sprache hin, das etwa

indischen en beobachtet werde. Darauf gab Kardinal König, zugleich Fachmann
der Religionswissenschaft, die treffende Antwort, die alle Beurteilung erstarrter
Sakralformen Geltung hat „Nicht selten wird die aralleile zwischen dem Latein und
den Sprachen ın heidnischen Kulten übertrieben. In diesen en wird die
tote Sprache gebraucht, weil der belebende Geist fehlt. Die katholische Kirche, die VOoImn

Heiligen (‚eiste geleitet und belebt wird, kann sich diesem Gesetze icht beugen.
Wenn GI1e die Sprache den Zeitbedürfnissen anpaßt, S0 ist  - das nichts anderes als eın
Zeichen, a S1e lebt.”
Es liegt also -  Pr LLUX Zuge der Zeit, sondern ist eiıne Forderung des Konzils, daß
erstarrte Sakralformen aufgelöst werden. Vieles ıst schon geschehen. Das Eucharistie-
gebe ommt wieder als solches z1 Geltung. Die auf Zelebrant und Chor oder auf
den Zelebranten allein eingeebneten Rollen kehren wieder ZUFCU: zu iıhren richtigen
Trägern und werden Jlebendigen Gestalten. Die Lesungen werden wieder verkündet
und Das Tel ist wieder eın wirkliches Bekenntnis des Glaubens, das 1M
Normalfall E  S Volke gesprochen wird ber vieles wird noch eisten Sein. Das
Consilium Rom und die Studiengruppen, die ın seinem Dienst der Arbeit SIN  d,
stehen noch großen Aufgaben, aber auch 1e Bischofskonferenzen und ihre Berater,
der Bischof und Seın Gremium und schließlich, 1 Rahmen der gegebenen Normen, der
Pfarrer mıt seıiınen Heltern Das Ziel, das nıe erreicht werden wird, Nn das aber die
größtmögliche Annäherung gesucht werden muß, esteht darin, daß und Form
sich wieder entsprechen, die Formen das zum Ausdruck bringen, was die
Feiernden sich agen oder sich tragen sollten und möchten.
Bedeutet das die Auflösung aller Formen? Das scheinen heute manche anzunehmen
und, wenigstens theoretisch, fordern, und S  S 1m Namen des heutigen Menschen.
Wer ist dieser heutige ens:! Sind diejenigen, die Romanen und auf der

stolz verkünden, $ S1e eingewilligt haben, „auf Gott und auf die ung
verzichten“, die die „Gottesfinsternis” gewählt en und un +actend hre eigenen

Wege suchen, die Welt und en SUr!| finden, eil der Tod jede Lebensfreude Ver-

höhnt, die aber das Absurde preisen, die den Stein des irdischen Daseins weiterwälzen
und dabei versuchen, Sisyphus ‚si alc eınen glücklichen Menschen“ vorzustellen8? Es
mögen viele sein, die dieses Evangelium des Absurden mıt Wohlgefallen anhören und
ihr Leben darin widergespiegelt finden. Auch für s1e ıst die OfSs! von Christus da
Wer kann S1e ihnen verkünden? Die kirchlichen Einrichtungen en €5 zunächst icht
mit ihnen tun, sondern mıit denen, die wenigstens eiınen est des Glaubens fect-

Wegenaer, Das Absurde bei Camus, Beckett und Jonescu: Das Sakrale Widerspruch,
Maria Laach 1967, 126—147.

auf den entscheidenden personalen Faktor aller echten Liturgie hingewiesen. Der 
Benediktiner Christian Panfoeder schrieb das Büchlein „Das Persönliche in der 
Liturgie" (1925). Von Dietrich von Hildebrand erschien das Werk „Liturgie und Per­
sönlichkeit" (1933). Der Kirchenbau begann sich abzulösen vom fertigen Schema über­
lieferter Vorlagen und fragte wieder: Was ist eine Kirche? Was ist ein Altar? Ein 
breites1 vor allem historisches Schrifttum war darauf gerichtet, verborgene Schätze 
freizulegen und verschüttete Quellen wieder zum Fließen zu bringen: die Kommunion 
innerhalb der Messe1 die Homilie nach den Lesungen, die Fürbitten, das Verstehen 
der Texte, das Antworten des Volkes, kurz die liturgische Gemeinschaft einer beten­
den Kirche. Erst die Liturgiekonstitution -des Konzils hat es gewagt1 an die Liturgie 
selbst Hand anzulegen und eine Reform zu fordern, die zurückgeht „ad pristinam 
sanctorum Patrum normam" (Art. 50) und die der Aufgabe entspricht1 daß die Gläu­
bigen nicht mehr nur auf Grund der Katechese, sondern durch Hergang und Wort­
gestalt der Messe selbst (per ritus et preces) das Mysterium der Eucharistie verstehen 
und würdig mitfeiern können (Art. 48). Es hat auf dem Konzil nicht an Widerständen 
gefehlt. So wiesen Missionsbischöfe auf das Gesetz der toten Sprache hin1 das etwa 
in indischen Kulten beobachtet werde. Darauf gab Kardinal König, zugleich Fachmann 
der Religionswissenschaft1 die treffende Antwort, die für alle Beurteilung erstarrter 
Sakralformen Geltung hat: ,,Nicht selten wird die Parallele zwischen dem Latein und 
den toten Sprachen in heidnischen Kulten übertrieben. In diesen Kulten wird die 
tote Sprache gebraucht, weil der belebende Geist fehlt. Die katholische Kirche, die vom 
Heiligen Geiste geleitet und belebt wird, kann sich diesem Gesetze nicht beugen. 
Wenn sie die Sprache den Zeitbedürfnissen anpaßt1 so ist das nichts anderes als ein 
Zeichen1 daß sie lebt." 
Es liegt also nicht nur im Zuge der Zeit1 sondern ist eine Forderung des Konzils, daß 
erstarrte Sakralformen aufgelöst werden. Vieles ist schon geschehen. Das Eucharistie­
gebet kommt wieder als solches zur Geltung. Die auf Zelebrant und Chor oder auf 
den Zelebranten allein eingeebneten Rollen kehren wieder zurück zu ihren richtigen 
Trägem und werden zu lebendigen Gestalten. Die Lesungen werden wieder verkündet 
und vernommen. Das Credo ist wieder ein wirkliches Bekenntnis des Glaubens, das im 
Normalfall vom Volke gesprochen wird. Aber vieles wird noch zu leisten sein. Das 
Consilium in Rom und die Studiengruppenl die in seinem Dienst an der Arbeit sind, 
stehen noch vor großen Aufgaben, aber auch die Bischofskonferenzen und ihre Berater, 
der Bischof und •sein Gremium und schließlich, im Rahmen der gegebenen Normen, der 
Pfarrer mit seinen Helfern. Das Ziel, das nie erreicht werden wird, an das aber die 
größtmögliche Annäherung gesucht werden muß, besteht darin, daß Inhalt und Form 
sich wieder entsprechen, daß die Formen nur das zum Ausdruck bringen, was die 
Feiernden in sich tragen oder in sich tragen sollten und möchten. 
Bedeutet das die Auflösung aller Formen? Das scheinen heute manche anzunehmen 
und, wenigstens theoretisch, zu fordern, und zwar im Namen des heutigen Menschen. 
Wer ist dieser heutige Mensch? Sind es diejenigen, die in Romanen und auf der 
Bühne stolz verkünden, daß sie eingewilligt haben, ,,auf Gott und auf die Hoffnung 
zu verzichten", die die „Gottesfinsternis" gewählt haben und nun tastend ihre eigenen 
Wege suchen, die Welt und Leben absurd finden, weil der Tod jede Lebensfreude ver­
höhnt, die aber das Absurde preisen, die den Stein des irdischen Daseins weiterwälzen 
und dabei versuchen, Sisyphus „sich als einen glücklichen Menschen" vorzustellen87 Es 
mögen viele sein, die dieses Evangelium des Absurden mit Wohlgefallen anhören und 
ihr Leben darin widergespiegelt finden. Auch für sie ist die Botschaft von Christus da. 
Wer kann sie ihnen verkünden? Die kirchlichen Einrichtungen haben es zunächst nicht 
mit ihnen zu tun, sondern mit denen, die wenigstens einen Rest des Glaubens fest-

8 P. Wegenaer, Das Absurde bei Camus, Beckett und Jonescu: Das Sakrale im Widerspruch, 
Maria Laach 1967, 126-147. 

6 

.,t 



gehalten haben und insofern innerna)l der Kirche sind. Sakrale Formen kommen LU

Betracht, Glaube ıct Theodor Bogler hat recht : „Im etzten ist das Sakrale
e1ine rage des Glaubens®?.“
ber gibt den heutigen Menschen gewiß ebenso innerhalb der Gemarkungen kirch-
licher Wirksamkeit, und WIT alle gehören ihm Doch ist e1ine Unterscheidung
Platze. Wahrscheinlich denkt iIiNnan beim „heutigen Menschen“ meıst allzu einseitig
den Menschen der großstädtischen Oberschicht, der UL allen Strömungen der eit
berührt wird und mit ihnen mitschwingt. ber 65 gibt auch das Volk, und icht S  -
eine breite Grundschicht 1m Landvolk, für die Überlieferung noch eine Lebensmacht
ist, sondern auch die Masse schlichter Arbeiterfamilien in der Industrielandschaft, deren
Interessen als heutige Menschen .ber ihre wirtschaftlichen Sorgen und e1n weni1g
Lebensgenuß icht hinausgehen. Es ist richtig, daß G1@e und WITr alle In ınem
andern Klima leben, als noch Vor wenigen Jahrzehnten gegeben WAÄärfr. Die Technik
hat Leben umgestaltet. Naturwissenschaftliches Denken hat den etzten Bauern-
hof und die letzte Werkstatt erreicht, und WIT haben keinen Grund, bedauern.
Wir wissen, al die Abläufe 1 der Na:  g durch feste Gesetze geregelt sind, die ebenso
den Gang der Gestirne beherrschen wIıe  < die Vorgänge des Wachstums in den Organis-

Wir WIissen, dafß WIT Krankheitsfällen nicht den Nothelfern, sondern 1
Arzt gehen und die Regeln der Hygiene beachten mussen.  b 1T WI1Ssen, dafß WIT die
eigenen Kräfte rühren mussen, ım Leben behaupten, und dafß WIT jene
Härten, die der Zusammenstoß der Naturkräfte mit sich bringt, eben ertragen müuüssen,
ohne sogleich e1n Eingreifen CGottes Zu rwart! oder Zu erbitten.
Das hat unser enken und ın er  en, wenn WITr mıiıt dem eines
rüheren Jahrhunderts vergleichen, eine weitgehende INu  erung gebracht. Wir
wundern uns nicht, n eın  H altüberlieferter Bittgang VOFr dem Fest des heiligen
Sebastian, die ilfe des heiligen Märtyrers tür die körperliche Gesundheit zu erlan-

ZU ntergang verurteilt ıst. Wenn aın Feste Von Mar' Aufnahme In den Him-
mel Kräauter geweiht werden, wird C102 der Bauer von heute icht mehr dem ieh 115  a:
Futter mischen. Das empirische Denken, das überall den natürlichen Zusammenhängen
nachspürt und MUur das Nützliche gelten läßt, hat auch Kirchenraum 1e Einschät-

VO:;  »3 Sakralformen verändert. Unverständliche Gebräuche, mogen 612e atıch altüber-
liefert sein, finden eıne Gnade mehr. Auch bloß schmückendes Beiwerk erscheint
überflüssig. Wozu die vielen Kreuzzeichen und Altarküsse während der esse? Sie sind
bereits bis auf weniıge Überreste verschwunden. ulsten auch diese etzten Reste
verschwinden? aben symbolische Handlungen, haben heilige Zeichen noch eın Da-
seinsrecht eiıner entzauberten Müssen geregelte Gebärde, Ffecter Wortlaut,
liturgische Gewandung der freien Inspiration das Feld räumen?

II
Damit stehen noch einmal OT der eigentlichen Kernfrage. Wir mussen  an VPeT-

suchen, S1e 115 dem Grundsätzlichen heraus ZU verstehen beantworten. Wie
ol das Christentum dieser Welt gegenübertreten? Wie soll @s 1n ihr seıine Aufgabe
erfüllen? Ist die Welt schon dadurch geheiligt, daß S1ie Von Anfang auf Chri-
Stus hingeordnet, mi1t einem christlichen „Existential” ausgestattet 1572 Ist eine weıtere
Heiligung unwichtig, weil jeder Mensch seinem dunklen Drang schon eın „ANOMNY-
INeTr st  ‚44 genannt werden kann? 509 e5 MUun genugen müßte, das Wort des
Glaubens auszusprechen, amit C ın der Innerlichkeit des Hörers wirke? ber Chri-
STUS hat icht u sein Wort, sondern auch seinen Leib hinterlassen. seıner
Ir steht von Anfang N neben dem Tisch des Woeortes der Tisch des Sakramentes,
der icht ın reines Wort aufgelöst werden kann Christus ist Hoherpriester nicht ILUFr
VOoTr dem Thron des Vaters, sondern auch in seiner irche: auch in sSeiner Kirche und

Bogler, Erwägungen x  ber das Sakrale: Das Gakrale 1 Widerspruch (vorige Anm.)

gehalten haben und insofern innerhalb der Kirche sind. Sakrale Formen kommen nur 
dort in Betracht, wo Glaube ist. Theodor Bogler hat recht: ,,Im letzten ist das Sakrale 
eine Frage des Glaubens9 .'' 

Aber es gibt den heutigen Menschen gewiß ebenso inner-halb der Gemarkungen kirch­
licher Wirksamkeit, und wir alle gehören ihm an. Doch ist eine Unterscheidung am 
Platze. Wahrscheinlich denkt man beim „heutigen Menschen" meist allzu einseitig an 
den Menschen der großstädtischen Oberschicht, der von allen Strömungen der Zeit 
berührt wird und mit ihnen mitschwingt. Aber es gibt auch das Volk, und nicht nur 
eine breite Grundschicht im Landvolk, für die Oberlieferung noch eine Lebensmacht 
ist, sondern auch die Masse schlichter Arbeiterfamilien in der Industrielandschaft, deren 

·, Interessen als heutige Menschen über ihre wirtschaftlichen Sorgen und ein wenig 
Lebensgenuß nicht hinausgehen. Es ist richtig, daß sie und daß wir alle in einem 
andern Klima leben, als es noch vor wenigen Jahrzehnten gegeben war. Die Technik 
hat unser Leben umgestaltet. Naturwissenschaftliches Denken hat den letzten Bauern­
hof und die letzte Werkstatt erreicht, und wir haben keinen Grund, es zu bedauern. 
Wir wissen, daß die Abläufe ,in der Natur durch feste Gesetze geregelt sind, die ebenso 
den Gang der Gestirne beherrschen wie die Vorgänge des Wachstums in den Organis­
men. Wir wissen, daß wir in Krankheitsfällen nicht zu den Nothelfern, sondern zum 
Arzt gehen und die Regeln der Hygiene beachten müssen. Wir wissen, daß wir die 
eigenen Kräfte rühren müssen, um uns im Leben zu behaupten, und daß wir jene 
Härten, die der Zusammenstoß der Naturkräfte mit sich bringt, eben ertragen müssen, 
ohne sogleich ein Eingreifen Gottes zu erwarten oder zu erbitten. 

\.,. 

Das hat in unser Denken und in unser Verhalten, wenn wir es mit dem eines 
früheren Jahrhunderts vergleichen, eine weitgehende Ernüchterung gebracht. Wir 
wundem uns nicht, wenn ein altüberlieferter Bittgang vor dem Fest des heiligen 
Sebastian, um die Hilfe des heiligen Märtyrers für die körperliche Gesundheit zu erlan­
gen, zum Untergang verurteilt ist. Wenn am Feste von Mariä Aufnahme in den Him­
mel Kräuter geweiht werden, wird sie der Bauer von heute nicht mehr dem Vieh ins 
Futter mischen. Das empirische Denken, das überall den natürlichen Zusammenhängen 
nachspürt und nur das Nützliche gelten läßt, hat auch im Kirchenraum die Einschät­
zung von Sakralformen verändert. Unverständliche Gebräuche, mögen sie auch altüber­
liefert sein, finden keine Gnade mehr. Auch bloß schmückendes Beiwerk erscheint 
überflüssig. Wozu die vielen Kreuzzeichen und Altarküsse während ,der Messe? Sie sind 
bereits bis auf wenige Oberreste verschwunden. Müßten auch diese letzten Reste 
verschwinden 7 Haben symbolische Handlungen, haben heilige Zeichen noch ein Da­
seinsrecht in einer entzauberten Welt? Müssen geregelte Gebärde, fester Wortlaut, 
liturgische Gewandung der freien Inspiration das Feld räumen? 

III. 
Damit stehen wir noch einmal vor der eigentlichen Kernfrage. Wir müssen nun ver­
suchen, sie aus dem Grundsätzlichen heraus zu verstehen und zu beantworten. Wie 
soll das Christentum dieser Welt gegenübertreten? Wie soll es in ihr seine Aufgabe 
erfüllen? Ist die Welt schon dadurch genug geheiligt, daß sie von Anfang an auf Chri­
stus hingeordnet, mit einem christlichen „Existential" ausgestattet ist? Ist eine weitere 
Heiligung unwichtig, weil jeder Mensch in seinem dunklen Drang schon ein „anony­
mer Christ' genannt werden kann? So daß es nun genügen müßte, das Wort des 
Glaubens auszusprechen, damit es in der Innerlichkeit des Hörers wirke? Aber Chri­
stus hat uns nicht nur sein Wort, sondern auch seinen Leib hinterlassen. In seiner 
Kirche steht von Anfang an neben dem Tisch des Wortes der Tisch des Sakramentes, 
der nicht in reines Wort aufgelöst werden kann. Christus ist Hoherpriester nicht nur 
vor dem Thron des Vaters, sondern auch in seiner Kirche; auch in seiner Kirche und 

9 Th. Bogler, Erwägungen über das Sakrale: Das Sakrale im Widerspruch (vorige Anm.) 76. 

7 



muıiıt Se1in Opfer darbringen. Neben seinem uftrag Verkündet das Evange-
lium!, steht der andere: Tut dies! owenig wIir also Christi eibhafte Menschennatur
monophysitisch auflösen ..  Öönnen, wenig dürfen seine Kirche auf reinen CGeist
oder auf das reine Wort zurückführen und S]Ie ihrer Sichtbarkeit entkleiden wollen.
Die radikale Entsakralisierung, die von manchen gefordert wird, ıst S  S radılaler
Entchristlichung nicht weit entfernt.
Eine gewisse Bereitschaft Sakralen ist übrigens schon eine Voraussetzung
dafür, daß die christliche Botschaft überhaupt vernommen werden S1Ie gehört Ur
urmenschlichen Antwort auf die Schöpfungsordnung. Wenn Bonhoeffer e1in Ilr
gionsloses Christentum“ ordert und den ens! ohne „Religion”, also ohne reli-
—. Begriffe und religiöse Formen, als den eigentlichen mpfänger der cQhristlichen
Otsch: VOraus:  t, hält dem Heinrich T1e5 tgegen, „Religion BENAUSO
ZUMmM Menschen als solchem (gehört) wIe seine Geistigkeit, Seine Leiblichkeit und seine
Personalität‘“10, einfach weil Gottes Geschöpf 1st und seıne Bedingtheit anerkennen
muß Erst SO die Botschaft verkündet werden. Die Gnade cetzt die Natur
vorausi!. ber auch b  S Menschen her ist religiöse Form unentbehrlich. TeNÄaus
Underberger verweist auf das Wort ei1nes seelenkundigen Arztes, U se1 eute „dem vVvon
der umge! Menschen nichts SO vonnoten wWwIıe das Tabu die Tadi-
tion‘  E jenes verstanden als „die den enschen entlastende Institutionalisierung, die
einfach eine biologische Notwendigkeit” darstelle!®, und mıt Pau[l Tilli
hinzu Wir brauchen „Gestalten der Gnade”; ohne S1e WAarT! eiıne Rückgewinnung der
Massen unmöglich, Der ntergang der Symbole &.  de die Religion ihrer Sprache
berauben!3,
Das durch keinen Ritus gebundene freie Gebet, jedesmal innerem Erlebnis geboren,
INnag eindrucksvoller, Ja auch wertvoller Se1IN. ber ist die ewähr, dieses
Erleben ZUT Verfügung steht? Wem könnte ı die geistige Anstrengung ZUIN1U-

ten, die dazıu notwendig ware  . Und wIe ange würde 5 dauern, doch wieder das
schee alr die Stelle der Inspiration träte? Wenn das Christentum alle da ist,
dann sind auch feste Formen unentbehrlich. Dann sind heilige Räum: und heilige
Zeiten notwendig, die dem religiösen Tun Halt gewähren. Dann ıst das geformte
Wort notwendig, das den heiligen Inhalt schützt und zugleich offenbart. Dann ist aıich
die ehrfürchtige Gebärde Gott notwendig, ebenso notwendig, wIıe feste Regeln
der Höflichkeit mit Menschen geben muß Dann sind Riten notwendig.
Erst 1 Kitus nımmt das Heilige sozialen Charakter ıI, Die heilige Versammlung, die
VOo dem unsichtbaren Gott erscheinen soll, braucht sichtbare und greifbare Formen,

denen SIe sich Formen, die schon VOÖTr der Versammlung da SII  , clie ihr VOT-

gegeben SIN  d, die eıne tütze bilden den religiösen Aufstieg,
D:  hese Formen werden zunächst den Begriffen der christlichen Offenbarung erwach-

ber s]ie werden zugleich Gestaltungen des Naturhaft-Religiösen sich aufneh-
MenNn, WIe diese schon natürlicher Gotteserfahrung aus der Schöpfung entsprechen!?:
Licht, Weihrauch und edle Gewandung, Ausdrucksformen der Huldigung und Ehrerbie-
tuNng, Formen gemeinsamer Feier und Festfreude. ber 5 ist klar, ese Formen
heute (} einfach und durchsichtig seın mussen, d  > S1e als echter Ausdruck der
Innerlichkeit wirken oOnnen.  .
Von 7 WEe1 GSeiten droht dieser Einfachheit und Durchsichtigkeit Gefahr. Einmal VC
einer erstarrten Überlieferung, der zeitbedingte oder unorganisch zugewachsene

Fries, 1} O{S: VC  s Christus einer Welt ohne ott en Anm. 117.
Ebd. 121

1” Irenaus Underberger, Der Untergang des eiligen der industriellen Gesellschaft Das
akr: 1771 Widerspruch 5 124.
Ebd

1< Vgl die Ausführungen VvVon Schürmann, f., über das geöffnete Tor un den
„Haftpunkt” des Heiligen ın der neutestamentlichen ffen

mit ihr will er sein Opfer darbringen. Neben seinem Auftrag: Verkündet das Evange­
lium!, steht der andere: Tut dies! Sowenig wir also Christi leibhafte Menschennatur 
monophysitisch auflösen können, so wenig dürfen wir seine \Kirche auf reinen Geist 
oder auf das reine Wort zurückführen und sie ihrer Sichtbarkeit entkleiden wollen. 
Die radikale Entsakralisierung, die von manchen gefordert wird, ist von radikaler 
Entchristlichung nicht weit entfernt. 
Eine gewisse Bereitschaft zum Sakralen ist übrigens schon eine Voraussetzung 
dafür, daß die christliche Botschaft überhaupt vernommen werden kann; sie gehört zur 
urmenschlichen Antwort auf die Schöpfungsordnung. Wenn Bonhoeffer ein „reli­
gionsloses Christentum" fordert und den Menschen ohne „Religion", also ohne reli­
giöse Begriffe und religiöse Formen, als den eigentlichen Empfänger der christlichen 
Botschaft voraussetzt, so hält dem Heinrich Fries entgegen, daß „Religion genauso 
zum Menschen als solchem (gehört) wie seine Geistigkeit, seine Leiblichkeit und seine 
Personalität"10, einfach weil er Gottes Geschöpf ist und seine Bedingtheit anerkennen 
muß. Erst so kann ihm die Botschaft verkündet werden. Die Gnade setzt die Natur 
voraus11• Aber auch vom Menschen her ist religiöse Form unentbehrlich. Irenäus 
Underberger verweist auf das Wort eines seelenkundigen Arztes, es sei heute „dem von 
der Technik umgebenen Menschen nichts so vonnöten wie das Tabu und die Tradi­
tion", jenes verstanden als „die den Mensdten entlastende Institutionalisierung, die 
einfadt eine biologische Notwendigkeit" darstelle12, und er fügt mit Paul Tillich 
hinzu: Wir brauchen „Gestalten der Gnade"; ohne sie wäre eine Rückgewinnung der 
Massen unmöglidt. Der Untergang der Symbole würde die Religion ihrer Sprache 
berauben 18• 

Das durch keinen Ritus gebundene freie Gebet, jedesmal aus innerem Erlebnis geboren, 
mag eindrucksvoller, ja auch wertvoller sein. Aber wo ist die Gewähr, daß dieses 
Erleben stets zur Verfügung steht? Wem könnte man die geistige Anstrengung zumu­
ten, die dazu notwendig wäre? Und wie lange würde es dauern, bis doch wieder das 
Klischee an die Stelle der Inspiration träte? Wenn das Christentum für alle da ist, 
dann sind auch feste Formen unentbehrlich. Dann sind heilige Räume und heilige 
Zeiten notwendig, die dem religiösen Tun Halt gewähren. Dann ist das geformte 
Wort notwendig, das den heiligen Inhalt sdtützt und zugleidt offenbart. Dann ist auch 
die ehrfürchtige Gebärde vor Gott notwendig, ebenso notwendig, wie es feste Regeln 
der Höflichkeit im Umgang mit Mensdten geben muß. Dann sind Riten notwendig. 
Erst im Ritus nimmt das Heilige sozialen Charakter an. Die heilige Versammlung, die 
vor dem unsidttbaren Gott erscheinen soll, braucht sichtbare und greifbare Formen, 
in denen sie sich trifft, Formen, die schon vor der Versammlung da sind, die ihr vor­
gegeben sind, die eine Stütze bilden für den religiösen Aufstieg. 
Diese Formen werden zunächst aus den Begriffen der dtristlichen Offenbarung erwach­
sen. Aber sie werden zugleich Gestaltungen des Naturhaft-Religiösen in sich aufneh­
men, so wie diese schon natürlicher Gotteserfahrung aus der Schöpfung entsprechen14 : 

Licht, Weihrauch und edle Gewandung, Ausdrucksformen der Huldigung und Ehrerbie­
tung, Formen gemeinsamer Feier und Festfreude. Aber es ist klar, daß diese Formen 
heute •so einfach und so durchsichtig sein müssen, daß sie als echter Ausdruck der 
Innerlichkeit wirken können. 
Von zwei Seiten droht dieser Einfachheit und Durdtsichtigkeit Gefahr. Einmal von 
einer erstarrten Oberlieferung, in der zeitbedingte oder unorganisdt zugewachsene 

10 H. Fries, Die Botschaft von Christus in einer Welt ohne Gott (oben Anm. 3) 117. 
11 Ebd.121. 
12 lrenäus Underberger, Der Untergang des Heiligen in der industriellen Gesellschaft: Das 

Sakrale im Widerspruch (Anm. 8) 124. 
13 Ebd.125. 
14 Vgl. die Ausführungen von H. Schürmann, a. a. 0. 100 f., über das geöffnete Tor und den 

,,Haftpunkt" des Heiligen in der neutestamentlichen Offenbarung. 

8 



Flemente mitgehütet werden. Religiöse Überlieferungen neigen alc solche dazu, alc
unantastbar weiterzuleben. Das hat sich gerade der Geschichte der Megßliturgie be-
stätigt. Darum orderte Konzil Bischof Isnard von Nova Friburgo Brasilien,
solle hbei der Reform der Messe auf das ach Jahrhundert zurückgehen. Die Liturgie-
konstitution verlangt denn auch 17 gleichen Sinn den egfail dessen, „ WaS ım Lauf
der eit verdoppelt oder weniger glücklich eingefügt wurde  ‚I4 (Art. 50) Tatsächlich ist
die gegenwartige Reform, gewiß (jeist dieser Bestimmung, daran, weiıt hinter das
achte Jahrhundert zurückzugehen. Ite Entwürfe werden wieder freigelegt, icht E

archäologischem Eifer das Ite wiederherzustellen, sondern umm auf den noch klaren
Grundlinien des en das Neue aufzubauen. Man soll nicht verlangen, auch noch
die alten Fundamente herausgerissen werden. Wenn den Fruchtbäumen leere
Schosse und wucherndes Gezweig weggeschnitten werden, geschieht @©5 doch, damit
Stamm und c+tp csich Ne entfalten können. uiserdem WIT: I1l auıch später eWOoTr-
dene Formen nicht unbesehen beiseite werten. Dem Altüberlieferten gebührt egl
über dem ebenso guten Neuen immer der Vorzug, einfach weil 1an dem ewach-
SsSenen mehr vertrauen muß als dem Gemachten.
Auch ım Kirchenbau sind Baumeister schon ängs hinter das achte Jahrhundert
zurückgegangen Unsere kirchlichen Neubauten gleichen viel mehr einer Basilika des
vierten Jahrhunderts als den reichen Bauwerken der O{l und des Barocks ber INd:  3
soll aus dem Gotteshaus icht einen reinen Versammlungssaal machen wollen. Ebenso
ist ©5 icht notig, dafß SIl das Straßenpflaster 1mM Fuß@boden der Kirche fortsetzt. Das
Gotteshaus braucht 3-  . der Häusermasse verschwinden. Christus hat eine
ichtbare Kirche gestiftet. Schon Tertullian rühmt VvVon den damaligen Kirchenbauten
der katholischen Kirche n 200, unter den ugen einer feindseligen Staatsgewalt
1n egensa den „Schlangenlöchern“ der Häretiker „Das Haus Taube
ist einfach, immer erhöhter und offener Lage und Lichte hin//15. 50 darf [Nam
mıit Fduard Syndicus auch heute agen „Soll icht einer Großstadtpfarrei ZWI1-
schen Banken und Bordellen, zwischen Kaufhäusern und Kinos als rten der Zerstreu-
ung die Kirche sich als Ort der Sammlung, alc ‚sakraler‘ Raum, Ja alsc ‚Haus Gottes’
euU! von Turn- und Kleinmarkthalle abheben?‘1'
Eine zweite Gefahr, die der geforderten Einfachheit und Durchsichtigkeit der Sakralfor-

droht, ist zZzU allen Zeiten und auch heute die Verteierlichung, das UÜbergewicht
des asthetischen Interesses. Die Liturgiekonstitution fordert die nobilis simplicitas,
den Gilanz edier infachheit 34) D  lese Einfachheit 1äß0+ verschiedene Ta

Grenzfall kann 61€e€ ZUT „erhabenen Leer:  e  44 werden, von der Heinz Schür-
[annn spricht!7, Es hat der 1r mehrere Jahrhunderte gedauert, bis der
Liturgie von eigentlicher Musik, und weitere Jahrhunderte, bis Musikinstrumenten
die Rede warl®. Es doch ohl verfrühter Eifer, VW schon eıner Zeit, als die
Liturgiekonstitution miıt ihrer Ermöglichung der Volkssprache den Lesungen noch
aum verkündet War, von Musikern eine Auswahl reichgeschmückter Lektionstöne
angeboten wurde, und lag schwerlich auf der Linie weltoffener Durchsichtigkeit,
U  Jenn selben eit Umfragen veranstaltet wurden, wıe e1ne deutsche „Sakral-
sprache” geschaffen werden könne, ansta:' festzuhalten, das Wort vVvVon Gott und
zZu Gott das Kleid jener Sprache tragen soll, ın das auch das Wort In Mensch
Mensch bei gehobener Gelegenheit gekleide ıst.
Das CGesetz der Einfachheit wird T gelten, je aäher dem innersten
Mittelpunkt des Heiligtums sind Wir könnten e1n Eucharistiegebet icht ertragen, das

klingenden Versen abgefaßt y Die festliche Rede ist die angemesSsSeNeE Sprache
Adv Valent. C,

Schürmann, 100.
Syndicus, , a., (oben Anm. 6,

uasten, Musik und esang den Kulten der heidnischen Antike und der ıstlıcıen
Frühzeit, Münster 1930.

'c 

Elemente mitgehütet werden. Religiöse Oberlieferungen neigen als solche dazu, als 
unantastbar weiterzuleben. Das hat sich gerade in der Geschichte der Meßliturgie be­
stätigt. Darum forderte im Konzil Bischof Isnard von Nova Friburgo in Brasilien, man 
solle bei 'der Reform der Messe auf das achte Jahrhundert zurückgehen. Die Liturgrie­
konstitution verlangt denn auch im gleichen Sinn den Wegfall dessen, ,,was im Lauf 
der Zeit verdoppelt oder weniger glücklich eingefügt wurde" (Art. 50). Tatsächlich ist 
die gegenwärtige Reform, gewiß im Geist dieser Bestimmung, daran, weit hinter das 
achte Jahrhundert zurückzugehen. Alte Entwürfe werden wieder freigelegt, nicht um 
in archäologischem Eifer das Alte wiederherzustellen, sondern um auf den noch klaren 
Grundlinien des Alten das Neue aufzubauen. Man soll nicht verlangen, daß auch noch 
die alten Fundamente herausgerissen werden. Wenn an den Fruchtbäumen leere 
Schosse und wucherndes Gezweig weggeschnitten werden, so geschieht es doch, damit 
Stamm und Äste sich neu entfalten können. Außerdem wird man auch später gewor­
dene Formen nicht unbesehen beiseite werfen. Dem Altüberlieferten gebührt gegen­
über dem ebenso guten Neuen immer der Vorzug, einfach weil man dem Gewach­
senen mehr vertrauen muß als dem Gemachten. 
Auch im Kirchenbau sind unsere Baumeister schon längst hinter das achte Jahrhundert 
zurückgegangen. Unsere kirchlichen Neubauten gleichen viel mehr einer Basilika des 
vierten Jahrhunderts als den reichen -Bauwerken der Gotik und des Barocks. Aber man 
soll aus dem Gotteshaus nicht einen reinen Versammlungssaal machen wollen. Ebenso 
ist es nicht nötig, daß sich das Straßenpflaster im Fußboden der Kirche fortsetzt. Das 
Gotteshaus braucht nicht in der Häusermasse zu verschwinden. Christus hat eine 
sichtbare Kirche gestiftet. Schon Tertullian rühmt von den damaligen Kirchenbauten 
der katholischen Kirche - um 200, unter den Augen einer feindseligen Staatsgewalt -
im Gegensatz zu den 11Schlangenlöchern" der Häretiker: ,,Das Haus unserer Taube 
ist einfach, immer in erhöhter und offener Lage und zum lichte hin"15• So darf man 
mit Eduard Syndicus auch heute fragen: ,,Soll nicht in einer Großstadtpfarrei zwi­
schen Banken und Bordellen, zwischen Kaufhäusern und Kinos als Orten der Zerstreu­
ung die Kirche sich als Ort der Sammlung, als ,sakraler' Raum, ja als ,Haus Gottes' 
deutlich von Turn- und Kleinmarkthalle abheben7"16 

Eine zweite Gefahr, die der geforderten Einfachheit und Durchsichtigkeit der Sakralfor­
men droht, ist zu allen Zeiten und auch heute die Verfeierlichung, das Obergewicht 
des ästhetischen Interesses. Die Liturgiekonstitution fordert die nobilis simplicitas, 
den Glanz edler Einfachheit (Art. 34). Diese Einfachheit läßt verschiedene Grade zu; 
im Grenzfall kann sie sogar zur „erhabenen leere" werden, von der Heinz Schür­
mann spricht17• Es hat in der Kirche mehrere Jahrhunderte gedauert, bis in der 
Liturgie von eigentlicher Musik, und weitere Jahrhunderte, bis von Musikinstrumenten 
die Rede war18• Es war doch wohl verfrühter Eifer, wenn schon zu einer Zeit, als die 
Liturgiekonstitution mit ihrer Ermöglichung der Volk-ssprache ·in den Lesungen noch 
kaum verkündet war, von Musikern eine Auswahl reichgeschmückter Lektionstöne 
angeboten wurde, und es lag schwerlich auf der Linie weltoffener Durchsichtigkeit, 
wenn zur selben Zeit Umfragen veranstaltet wurden, wie eine deutsche „Sakral­
sprache" geschaffen werden könne, anstatt festzuhalten, daß das Wort von Gott und 
zu Gott das Kleid jener Sprache tragen soll, in das auch das Wort von Mensch zu 
Mensch bei gehobener Gelegenheit gekleidet ist. 
Das Gesetz der Einfachheit wird um so strenger gelten, je näher wir dem innersten 
Mittelpunkt des Heiligtums sind. Wir könnten ein Eucharistiegebet nicht ertragen, das 
in klingenden Versen abgefaßt wäre. Die festliche Rede ist die angemessene Sprache 

15 Adv. Valent. c. 3. 18 Syndicus, a. a. 0. (oben Anm. 2) 586. 
17 H. Schünnann, a. a. 0. 100. 
18 J. Quasten, Musik und Gesang in den Kulten der heidnischen Antike und der christlichen 

Frühzeit, Münster 1930. 

9 



VOor Gott Im eiteren Ring werden Poesie und Kirchenlied ihre Gtelle haben Mit wach-
sendem Abstand werden alle Kunste Feier beitragen wollen ; ©5 soll sich das weiße
Licht des GSÖöttlichen das reiche Spektrum Se1IN! Farben entfalten. S9 hat Matthias
Grünewald den Glanz des Auferstandenen gesehen. Um den heiligen Kern wird sich
die umgebende Zone der chlichen Kunst ımmer wieder ] gestalten, einer kirch-
lichen Kunst, die dann übergeht die weıteren Bereiche der istlichen Kunst!?
und die Leben des christlichen Volkes weiterwächst als echtes christliches Brauch-

waäare  y unnatürlich, v  ın das Heilige, das für den gläubigen Christen den höch-
sten aller Werte darstellt, nich  Pr auch hinausstrahlen dürfte 1Ns5  a profane Leb  5 Die
Christen der Frühzeit, obwohl umgeben von mißtrauischen Blicken, haben SIl nicht
gescheut, auch auf profanen Gegenständen hre christlichen Symbole anzubringen; die
Goldgläser sind das bekannteste Beispiel
Gewiß können und wollen WITr icht zurück ZUu jener nal‘ Frömmigkeit des Mit-
telalters, die alles ON der mütterlichen Sorge der Kirche erwartete und die das Christ-
iche und das Weltliche So verquickte, das eigene Gesetz des eltlichen kaum mehr
e. kam. ur  . jede Krankheit gab Patrone; jedes Spital mußte eın Heilig-

Geist-Spital Se1N. Jedes Gasthaus tührte im Schilde eın Symbol au den vıier Evangeli-
sten oder aus dem Zug der heiligen Drei Könige. Für jedes Nahrungsmittel, jeden
Gebrauchsgegenstand verlangte Man eiınen besonderen Segen. Für jeden Schritt, für
ede Begegnung gab Kloster besondere Gebete ber ebensowenig werden WIT
diesen Eifer, die heiligenden Kräfte des Christentums auf alles auszudehnen, verurtei-
len Fremd bleibt uns jener der Begründung, kraft dessen Nan immer WIE-
der laubte, dämonische Kräfte abwehren musSsen.  .. Überwunden ist auch jene Not-
lage, die irdische Heilmittel aum kannte und darum den einsten Verlegenheiten
nach. ilfe von oben ausschaute: überwunden auch der mannigfache Aberglaube, der
etwa meınte, gewissen Tagen nichts unternehmen dürfen, oder durch den
Anblick der übergroßen Christophorusfigur der irchenwand V Unheil behütet
zZzu bleiben.
Bestehen bleibt das gesunde Verlangen, die Beziehung zZzu Gott und den Segen, der vVon
Christus ausgeht, auch den Alltag hineinzunehmen. Wenn der Christ z Palm-
sonntag eın Zweiglein oder in der Osternacht die „Lumen Christi” entzündete
Kerze mit nach Hause nımmt, S0 ıst das e1n ] Band 7zwischen irche und He:  im,
zwischen Religion und en Wenn das religiöse Bild die Wohnung schmückt, ja atuch
das Weihwassergefäß icht fehlt, ist auch das Teilnahme Leben und Beten der
Kirche Wenn schließlich die Frömmigkeit uUunsSserer or  ren deutschen Süden
miıt großen und kle  ınen Heiligtümern, mıit Bildstöcken und Wegkreuzen übersät hat,

daß cakraler Landschaft die Rede sSeın kann, möchten WITr auch davon
nichts zurücknehmen, möchten aran nicht ül Sinne geschichtsbewußter Archäolo-
gıe oder pietätvoller Volkstumspflege festhalten, sondern ul der geweihten Land-
schaft freuen und zugleich offen, daß die der Entsakralisierung ihrer
wetterfesten Oberfläche abfließen wird Denn auch weiterhin das Psalmenwort
(23, seiıne „Des errn 1st die Erde und alles, wWas S1€e erfüllt“‘.

Vgl Liturgiekonstitution, Art 118, .  Der religiösen Volksgesang, ım Unterschied litur-
gischer Kirchenmusi

vor Gott. Im weiteren Ring werden Poesie und Kirchenlied ihre Stelle haben. Mit wach­
sendem Abstand werden alle Künste zur Feier beitragen wollen; es soll sich das weiße 
Licht des Göttlichen in das reiche Spektrum seiner Farben entfalten. So hat Matthias 
Grünewald den Glanz des Auferstandenen gesehen. Um den heiligen Kern wird sich 
die umgebende Zone der kirchlichen Kunst immer wieder neu gestalten, einer kirch­
lichen Kunst, die dann übergeht in die weiteren Bereiche der christlichen Kunst19 

und die im Leben des christlichen Volkes weiterwächst als echtes christliches Brauch­
tum. Es wäre unnatürlich, wenn das Heilige, das für den gläubigen Christen den höch­
sten aller Werte darstellt, nicht auch hinausstrahlen dürfte ins profane Leben. Die 
Christen der Frühzeit, obwohl umgeben von mißtrauischen Blicken, haben sich nicht 
gescheut, auch auf profanen Gegenständen ihre christlichen Symbole anzubringen; die '" 
Goldgläser sind das bekannteste Beispiel. 
Gewiß können und wollen wir nicht zurück zu jener naiven Frömmigkeit des Mit­
telalters, die alles von der mütterlichen Sorge der Kirche erwartete und die das Christ­
liche und das Weltliche so verquickte, daß das eigene Gesetz des Weltlichen kaum mehr 
zur Geltung kam. Für jede Krankheit gab es Patrone; jedes Spital mußte ein Heilig­
Geist-Spital sein. Jedes Gasthaus führte im Schilde ein Symbol aus den vier Evangeli­
sten oder aus dem Zug der heiligen Drei Könige. Für jedes Nahrungsmittel, für jeden 
Gebrauchsgegenstand verlangte man einen besonderen Segen. Für jeden Schritt, für 
jede Begegnung gab es im Kloster besondere Gebete. Aber ebensowenig werden wir 
diesen Eifer, die heiligenden Kräfte des Christentums auf alles auszudehnen, verurtei­
len. Fremd bleibt uns freilich jener Teil der Begründung, kraft dessen man immer wie­
der glaubte, dämonische Kräfte abwehren zu müssen. überwunden ist auch jene Not­
lage, die irdische Heilmittel kaum kannte und darum in den kleinsten Verlegenheiten 
nach. Hilfe von oben ausschaute; überwunden auch der mannigfache Aberglaube, der 
etwa meinte, an gewissen Tagen nichts unternehmen zu dürfen, oder durch den 
Anblick der übergroßen Christophorusfigur an der Kirchenwand von Unheil behütet 
zu bleiben. 
Bestehen bleibt das gesunde Verlangen, die Beziehung zu Gott und den Segen, der von 
Christus ausgeht, auch in den Alltag hineinzunehmen. Wenn .der Christ am Palm­
sonntag ein Zweiglein oder in der Osternacht die am „Lumen Christi" entzündete 
Kerze mit nach Hause nimmt, so ist das ein neues Band zwischen Kirche und Heim, 
zwischen Religion 'und Leben. Wenn das religiöse Bild die Wohnung schmückt, ja auch 
das Weihwassergefäß nicht fehlt, so ist auch das Teilnahme am Leben und Beten der 
Kirche. Wenn schließlich die Frömmigkeit unserer Vorfahren unseren deutschen Süden 
mit großen und kleinen Heiligtümern, mit Bildstöcken und Wegkreuzen übersät hat, 
so daß von sakraler Landschaft die Rede sein kann, so möchten wir auch davon 
nichts zurücknehmen, möchten daran nicht nur im Sinne geschichtsbewußter Archäolo­
gie oder pietätvoller Volkstumspflege festhalten, sondern uns der geweihten Land­
schaft freuen - und zugleich hoffen, daß die Welle der Entsakralisierung an ihrer 
wetterfesten Oberfläche abfließen wird. Denn auch weiterhin behält das Psalmenwort 
(23, 1) seine Geltung: ,,Des Herrn ist die Erde und alles, was sie erfüllt". 

111 Vgl. Liturgiekonstitution, Art. 118, über religiösen Volksgesang, im Unterschied zu litur­
gischer Kirchenmusik. 

10 


