ARTHUR HIMMELSBACH

Christsein in einer evolutiven Welt

Zdengk Trtik, Professor fiir evangelische systematische Theologie an der Hus-Fakultét in
Prag, veroffentlichte in der ersten Nummer der Zeitschrift Dialog (Internationale Dialog-
Zeitschrift, I 1968, 28—37) einen Artikel zur Frage der atheistischen Theologie. Nach einer
kurzen Besprechung der heute radikalsten und am meisten diskutierten Richtung in der
amerikanischen Theologie, der Theologie des Todes Gottes (Th. J. Altizer, P. v. Buren,
W. Hamilton, G. Vahanian) geht Trtfk niher auf die Theologie ohne Theismus ein
(D. Bonhoeffer, P. Tillich, R. Bultmann, H. Braun, J. A. T. Robinson); solche Theologie
(hauptsidchlich in den europdischen Lindern vertreten) hat bei allem Richtigen doch ihre
Fragwiirdigkeit. Prof. Trtik schreibt: ,Das anfechtbare Zentrum dieser Theologie liegt
nicht darin, daB sie den traditionellen Theismus mit Gott als Objekt abgeschafft hat. Thre
Fraglichkeit besteht eher darin, daf sie bisher keine griindliche Strukturanalyse der gliubi-
gen Existenz vollzogen hat, welche zeigte, daB auch innerhalb deren das Subjekt auf eine
transzendente Grenze sto8t, an der es sich um die wirkliche Begegnung mit der Transzen-
denz handelt, und welcher Art diese Transzendenz ist, wenn nicht die Grenze zwischen
Subjekt und Objekt in Frage steht.”

Zu einer solchen Strukturanalyse der gliubigen Existenz will die hier vorgelegte Arbeit
einen Beitrag leisten. Wir werden zunichst den Fragenkomplex umreifien; daran anschlie-
fend in einem analytischen Verfahren die personale Mitte des Menschen untersuchen, ob
sie etwa offen sei fiir einen ungegenstindlichen (a-theistischen) transzendenten Gott. Im
ganzen soll gefragt werden, wie der Weltchrist von heute und morgen leben kann, ohne
Gott oder Welt zu verraten.

1. Umrisse

,Weil der Glaube sich zu sehr auf das Jenseits und die Innerlichkeit, auf das Heil
der Seele konzentriert hat, hat er die Wissenschaft mit der Sorge um die weltliche
und kosmische Zukunft allein gelassen. Das weltlose Heil des Glaubens aber hat als
notwendiges Gegenstiick eine heillose Welt der Wissenschaft. Denn ,Wissenschaft und
technische Weltgestaltung (werden) blind, ziel- und grundlos, wenn sie nicht mehr im
Horizont der Einheit, der Wahrheit und des Guten betrieben werden’. Das heifit: ,Dem
modernen Bewuftsein einer fast schopfer-gottlichen Macht der Planung und Steuerung
der Prozesse fehlt das Wissen um das Wozu und Wohin..” Trifft dieses Urteil eines
deutschen evangelischen Theologen zu? In der Theorie mdchte man das bezweifeln.
Denn erst recht die katholische Theologie hat sich (wenn auch nicht immer gleich-
mifig) bemiiht, die Zusammenhinge zwischen dem Glauben und der Wissenschaft
aufzuspiiren und begrifflich zu festigen. In der Praxis sieht die Sache anders aus. Hier
war seit der grofartigen Konzeption der Hochscholastik und seit dem Aufblithen der
deutschen Mystik (mit wenigen Ausnahmen) kaum noch ein neuer Ansatz zu erken-
nen, Welt und Gott in Denken und Erfahren zu einen. Allzuweit schienen Gott und
Welt auseinanderzudriften. So kam es in unserem Jahrhundert zu Formulierungen wie
Weltlosigkeit Gottes und Gottlosigkeit der Welt — Worte, die eine abgriindige Ratlo-
sigkeit des Menschen offenbaren. Im letzten Grund ist es die tiefe Not des personalen
Geschopfes, nicht mehr die gesamte Wirklichkeit, Gott und Welt, in einer sowohl
ungetrennten als auch unvermischten Einheit denken und erfahren zu kénnen2.

Inzwischen zeigen sich aber dem aufmerksamen Beobachter die noch schiichternen
Andeutungen auf allen Gebieten des Lebens, da es zu einer neuen Begegnung von
Glauben und Wissen, von weltlosem Heil und heilloser Welt kommen will, und
zwar — radikaler denn je — in der Mitte der menschlichen Person selbst. Denn diese
Person tritt immer deutlicher in den Mittelpunkt der Auseinandersetzung. Wohin man
auch blickt, alles scheint sich auf sie zu konzentrieren. Zwei solcher auf den Menschen
zugehender Bahnen von iiberragender Bedeutung seien genannt: Die Evolution und

1]. Moltmann, Theologie in der Welt der modernen Wissenschaften, zitiert in: Sigurd
Martin Daedkce, Teilhard de Chardin und die evangelische Theologie, Géttingen 1967, 347.
2 Vgl. aber Daecke, a. a. O. 407 f.

11



die Offenbarung. Werden sich diese beiden so grundverschiedenen Michte in der Mitte
des Menschen finden und vereinigen konnen? Konnte also der Mensch von heute und
morgen Gott und Welt, ohne sie zu vermischen, in sich vereinen? Wire das dann die
Mystik von morgen, die Erfahrung Gottes in einer evolutiven Welt? ,Nur um deut-
lich zu machen, was gemeint ist und im Wissen um die Belastung des Begriffes Mystik’
(der, recht verstanden, kein Gegensatz zu einem Glauben im Heiligen Pneuma ist,
sondern dasselbe) kénnte man sagen: der Fromme von morgen wird ein ,Mystiker’
sein, einer der etwas ,erfahren’ hat, oder er wird nicht mehr sein3.” .

Auflerdem muf man noch folgendes beachten. Fiir die meisten Menschen bleibt die
,~Abwesenheit” Gottes weiterthin das Grundempfinden ihrer Existenz. ,Gott ist tot” —
dieses Wort Nietzsches, so oft zitiert und fast zum Schlagwort geworden, ist nichts-
destoweniger fiir viele bittere Erfahrung. Sie nimmt stindig an Schirfe zu. Denn ein-
mal dringt die Erkenntnis von einer umfassenden und dynamischen Evolution der
Welt und des Menschen in ihr aus den Képfen der Forscher mehr und mehr in die
Massen (vielfach darauf unvorbereitet) und 6ffnet vor ihnen eine schwindelerregende
oder faszinierende Zukunft, in der Gott iiberhaupt keine Rolle mehr zu spielen scheint.
Andrerseits fithrt gerade diese Entwicklung just auf den Menschen zu und hiuft
Verantwortungen auf seine Schultern, die ihn entweder zu iibertheben oder zu erdriik-
ken drohen. Der Mensch muf8 also in sich selbst die Kraft haben, Freiheit und Liebe
inmitten solcher Bedrohung und Faszination zu leben, wenn er diese Zukunft bestehen
will. Kann er das ohne Gott? Er versucht es, solange ihm Gott und Welt zu weit
auseinanderliegen. Darum darf ihm Gott nicht als der Gegensatz zur Welt erscheinen,
sondern als ihre Tiefe (Paul Tillich) und ihre Zukunft (Teilhard de Chardin). Wo jedoch
lieBe sich dieser schon gegenwirtige und erst kommende Gott erfahren, wenn nicht
in jener geheimnisvollen Mitte der menschlichen Natur (Teresa de Jestis), in der
»Gott wohnt” und in der sich Gegenwart zur Zukunft wendet, weil sie iiberhaupt nur
in Hoffnung leben kann?

Zu alledem hat das Zweite Vatikanische Konzil den Weltdmsten eine Aufgabe gestellt,
die deren Krifte auf jeden Fall zu iibersteigen scheint: sie ,miissen den Aufbau der
zeitlichen Ordnung als die gerade jhnen zukommende Aufgabe auf sich nehmen und
dabei, vom Licht des Evangeliums und vom Geist der Kirche geleitet sowie von christ-
licher Liebe gedringt, unmittelbar und entschieden handeln?”. Jedoch: ,Alles, was die
zeitliche Ordnung ausmacht, die Giiter des Lebens und der Familie, Kultur, Wirtschaft,
Kunst, berufliches Schaffen, die Einrichtungen der politischen Gemeinschaft, die inter-
nationalen Beziehungen und #hnliches mehr, sowie die Entwicklung und der Fort-
schritt von alldem sind nicht nur Hilfsmittel zur Erreichung des letzten Zieles des
Menschen, sondern haben ihren Eigenwert, den Gott in sie gelegt hat, .. .5, Freilich
gilt: Es hat ,,Gott gefallen, alles, das Natiirliche und das Ubernatiirliche, in Christus
Jesus zu einer Einheit zusammenzufassen, ,so daf er selbst in allem den ersten Rang
hat'“ (Kol 1,18). Und trotzdem ,nimmt diese Bestimmung der zeitlichen Ordnung
in keiner Weise ihre Autonomie, ihre eigenen Ziele, Gesetze, Methoden und ihre eigene
Bedeutung fiir das Wohl der Menschen. Sie vollendet sie vielmehr in ihrer Bedeut-
samkeit und ihrem Eigenwert. Zugleich richtet sie sie auf die volle Berufung des
Menschen auf Erden aus.” Das Konzil weiB, daB8 erst die Menschen gebildet werden
miissen, die dieser Aufgabe gewachsen sind, und erklért: ,,Aufgabe der ganzen Kirche
ist es, daran zu arbeiten, daf die Menschen fihig werden, die gesamte zeitliche Ord-
nung richtig aufzubauen und durch Christus auf Gott hinzuordnen.” Was die Sikular-
institute vorbildlich darleben (sollten)$, miiBte also in die Breite gehen und allmihlich

3 Karl Rahner, Frommigkeit heute, in: GuL 39 (1966), 335.

4 Zweites Vatikanisches Konzil, Dekret iiber das Laienapostolat, Art. 7.

5 Ebd.; desgl. alle folg. Stellen.

¢ Friedrich Wulf, Wesen und Aufgaben der Sikularinstitute nach dem Zweiten Vatikanischen
Konzil, in: GuL 40 (1967), 442—458.

12



die Massen des Christenvolkes erfassen, die als Sauerteig in der Menschheit wirken.
Denn ,,sie leben in der Welt... Dort sind sie von Gott gerufen, ... zur Heiligung
der Welt gewissermaflen von innen her beizutragen’?. Wie muf8 die glaubige Existenz
beschaffen sein, um dieser Sendung zu geniigen? Lift ihre innere Struktur die Mog-
lichkeit erkennen, Gott und Welt zugleich gerecht zu werden?

Damit sind die Horizonte und auch die Grenzen dieser Arbeit abgesteckt; man moge
sie sehen als einen Versuch, das ,Herz” des Menschen daraufhin zu priifen, ob es in
seiner Mitte fiir den Ansatz einer Gotteserfahrung, fiir eine Spiritualitit gebaut ist,
die Zukunft hat; als einen Beitrag zur Losung der uniibersehbaren Aufgabe fiir den
Menschen von morgen (der heute schon lebt), als personales Geschépf, als Glauben-
der, als Christ christlich, das heifit menschlich zu leben; als eine Mitarbeit an der
Befihigung des Menschen, seine Weltsendung besser zu erkennen und mutiger anzu-
gehen.

II. Strukturanalyse der glaubigen Existenz
1. Ein personales Unbekanntes

Ein wissenschaftlicher ,,Aufrif der humanen Struktur’® zeigt zunichst zwei Pole im
Inneren des Menschen, die sich in Spannung unauflgsbar gegeniiberstehen: Gewissen
und Gemiit. Jeder dieser Pole ist Mitte-Instanz fiir einen Wesensbereich der mensch-
lichen Natur; das Gewissen fiir den Geistbereich, das Gemiit fiir den Lebensgrund.
Die beiden Instanzen sind nicht aufeinander riickfithrbar; vielmehr hingt von ihrem
Intaktsein die Gesundheit der menschlichen Psyche ab. ,Eine Méoglichkeit seelischer
Kernstorung liegt in der Uberentwicklung des Gewissens, durch die es die Unmittel-
barkeit der Gefiihlsregungen gewaltsam unterdriickt, statt sie personal zu formen und
auszurichten . . . Umgekehrt kann aber auch das Gewissen vom Gefiihl iiberschwemmt
werden, so daB sein innerer Anruf gar nicht mehr vernehmbar ist und sich besten
Falles zur sozialen Forderung veriuferlicht. Diese Bedrohung nimmt zu, wo das
Lebensgefiihl iibermichtig wird oder wo man im Gemiit die einzige Zentralinstanz
erblickt?.” Jeder aufmerksame Leser erkennt in diesen Alternativen sofort jene schwere
Storung zahlreicher Menschen der Gegenwart und die Not ihres Inneren, der sie nicht
mehr beikommen. Wir miissen aber fragen: Ist es denn wirklich so, daf8 Gott von oben
herunter in unser Gewissen tritt und die Welt von unten herauf in unser Gemiit?
Solche Ansicht ist offenkundig Mythologie. Gott ist nicht ,,oben” und die Welt ,,un-
ten”, sondern: das Oben (des Gewissens) und das Unten (des Gemiits) sind Bilder
fiir die beiden Bereiche, in denen der ganze Mensch die Welt als ein Ganzes auf-
nimmt und in sich zentriert. Materiell und spirituell in einem sammelt die mensch-
liche Natur in ihre einmalige und einende Mitte herein die sie umgebende Welt. Daf8
dabei das Gewissen als Steuerung wirkt und das Gemiit als Impuls, 1i8t dei Sprach-
gebrauch verstehen, der dem Gewissen das Oben und letztlich das Gottliche zuweist
und dem Gemiit das Unten bis tief in das Erdhafte hinab.

Aber wir befassen uns hier nicht mit den (berechtigten) mythologischen Bildern, son-
dern suchen die Wirklichkeit. Stellen wir also unsere Frage noch einmal anders:
Gibt es in uns selber eine letzte Zentrale, eine letzte Instanz von punktueller Einfach-
heit, die alles innert, was wir iiberhaupt sind? ,JUm den hierarchischen Spannungs-
bezug im Gefithlskern zu sichern, darf nicht auBler acht gelassen werden, daB die
Beriihrungsschwelle zwischen Gewissen und Gemiit sprachlich nicht mehr faBbar ist.
Sie 148t sich mit dem ,blinden Fleck’ im Auge vergleichen, ohne den das Sehen unmég-

7 Kirchenkonstitution, Art. 31.
8 August Vetter, Personale Anthropologie, Freiburg-Miinchen 1966. Wichtig fiir unser Vor-
haben ist vor allem Kapitel 8 des zweiten Teils (Die Bindungsmitte): Rangordnung im
. gtg;kturkem, a.a. 0. 117 ff.
. 122,

13



lich wire und der daher keinen behebbaren Mangel darstellt. In entsprechender Weise
ist das eigentliche Personzentrum unaussagbar!?.”” Das ist es. ,Beriihrungsschwelle zwi-
schen Gewissen und Gemiit’, Ort, an dem sich diese beiden zentralen Pole unseres
Innen ineinandersenken, eine Mitte, ein unaussagbares Dazwischen — hier ist das
eigentlich Geistige des Menschen gleichsam lokalisiert; und hier, und hier allein ist
eine Gotteserfahrung real. Denn wenn Gott nach unserem Glauben ,,Geist” ist und
sein Ebenbild, der Mensch, seiner innersten Natur nach in das Geistige ragt!!,
dann wird die Erfahrung Gottes, wenn je, an dieser Stelle geschehen. Deswegen muf
diese so schwer faflbare Mitte genauestens erforscht werden, um dem modernen
Menschen inmitten seiner evolutiven Welt einen Zugang zu Gott zu erschliefSen.

2. Erforschung der personalen Mitte

Machen wir uns nochmals die Architektonik des personalen Gefiiges klar!2, Nach dem
Symbol der Pflanze in Wurzel und Lichtspro umfaflt die menschliche Struktur den
(nach ,unten” gerichteten) Lebensgrund und den (nach ,oben” strebenden) Geist-
bereich. Das reicht von der (unbewuflten) Vegetabilitdt bis zur (uneigentlichen) Tran-
szendenz, von den Affekten bis zur Imagination, vom Gemiit bis zum Gewissen.
Diese drei Paare stehen je mehr dem Innen nahe; sie bewirken in Gewissen und
Gemiit die letzte, tiefe Spannung der Person. Dort nun, wo diese Mitte-Instanzen
ineinandersinken, existiert ein Einziges, das wir den Personkern nennen wollen. Wir
haben bereits eine Eigenschaft kennengelernt: er ist unaussagbar. Denn alles, was wir
aussagen, hat eine Grenze; es ist dies und nicht jenes. Hier jedoch liegt das Aus-
gesagte jenseits der innersten Grenzen (Gemiit und Gewissen) und innerhalb ihrer.
Fiir so etwas haben wir keinen Namen mehr, der es direkt trife; wir kénnen es nicht
mehr objektivieren (und Gott als hichstes Subjekt noch viel weniger); wir miissen uns
wieder mit Bildern helfen (und da ist der Mythos wieder — wir kommen ohne ihn
nicht aus). Nennen wir es also: Tiefe, Mitte, Zentrum, Seelenspitze. Es ist das Inkognito
unserer Existenz. Als solches ,bleibt es nicht nur der Fremdbeobachtung, sondern sogar
der Selbstbesinnung entzogen13. Das ist seine zweite Eigenschaft: es kann nicht nur
nicht genannt, es kann auch nicht gefat werden, weder vom Fremden noch vom
Eigenen. Das ist schon ein bestiirzender Umstand. Sind wir wirklich uns selbst nicht
faBbar? Sind wir uns selber entrissen? Und dies genau dort, wo wir am ehesten wir
selbst sind? Wir existieren (ek-sistieren); wir sind, indem wir auler-uns-stehen. Das
miiflte uns nicht verwirren. Verwirrend ist nur, da wir nicht wissen, wohin. Wir
wissen nicht einmal um uns selber in diesen Tiefen, ,,wie sollten wir da den Weg
kennen?” (Jo 14,5). Und in uns selbst nimmt doch die Tiefe ihren Weg der Ek-
sistenz. Sie verliBt sich im wortlichen Sinn — doch auf wen? Hier liegt m. E. die
wunde Stelle. Es hilft nichts, sich in die Welt zuriickzustiirzen. Denn diese Welt (gewif8
nur in einem kleinen Radius ihrer Unermeglichkeit) hat uns gerade mithsam evoluiert
und will uns personale Menschen als ihre freie Tiefe haben!®, In uns, den Men-
schen, hat dieses Universum ein Zentrum hervorgebracht, diese unsagbare personale
Mitte, der wir keinen Namen geben kdnnen und die sich unserem Griff entwindet.
Wohin also sollen wir uns lassen? Mit wem sich einlassen? Gibt uns der Mitmensch

10 Ebd. 122 f.

1 Vgl. Bernward Dietsche, Die feine Spitze der Seele, in: Rundbrief der Gesellsch. Teithard
de Chardin e. V., als Manuskript gedruckt, Miinchen, Dez. 1965, 1—8.

12 Vgl. zum Folgenden die Graphik bei Vetter, a. a. O. 159.

13 Ebd. 123,

11 Eine Grunderkenntnis bei Teilhard de Chardin. Ich bemiithe mich zu zeigen, daf die
Evolutionsachse im Menschen an der Stelle des ,Inkognito unserer Existenz” aktiv ist in
personaler Freiheit und hier weiterdréngt. Vgl. auch Pastoralkonstitution, Art. 14: ,In Leib
und Seele einer, vereint der Mensch durch seine Leiblichkeit die Elemente der stofflichen
Welt in sich: Durch ihn erreichen diese die Hohe ihrer Bestimmung und erheben ihre
Stimme zum freien Lob des Schépfers.”

14

b



einen Halt? Aber ,auf dem Mysterium seiner (des Personzentrums) schlechthin gewis-
sen Verborgenheit beruht auch die Unaufhebbarkeit personaler Distanz in der zwi-
schenmenschlichen Begegnung13.

Nicht einmal sich selbst falbar, geschweige denn dem Nebenmenschen, ist der Mensch
auf sich selbst verzweifelt zuriickgeworfen: ,,Ich ungliickseliger Mensch! Wer wird mich
von dem Leib dieses Todes befreien? Dank sei Gott, daR Jesus Christus, unser Herr,
uns gerettet hat!” (Rom 7, 24 f). Paulus gibt hier, wenn ich es recht sehe, die giiltige
Antwort auf unsere Fragen. Es ist die frohe Botschaft von der Erlésung durch Jesus
Christus. Diese Rettung ist die endgiiltige Entbindung der kosmischen Evolution. Ihre
Achse ging in den Menschen und in ihm in das personale Zentrum hdchster Konver-
genz. Hier erblithte sie zur Freiheit. Frei soll sich der Mensch nun fiir den Willen
der Evolution (und das ist letztlich und transzendent der Wille Gottes) entscheiden;
er will und will doch nicht, er ist gespalten, unheil. Nennen wir diesen Zustand Erb-
siinde’®. Sie hemmt und verdirbt die evolutive Welt. Denn ihre zarte Spitze!? versagt
immer aufs neue gegeniiber der grofen kosmischen Erwartung. Dem hat Christus
abgeholfen. Sein eigener Geist, das Pneuma Gottes, durchdringt den innersten Geist
des im Glauben offenen Menschen und erlgst ihn aus den ausweglosen Fragen.

3. Ein neues Zentrum?

Soeben habe ich das Pneuma Gottes genannt. In dem Brief an die Epheser (1,16 ff)
wird der Gott unseres Herrn Jesus Christus gepriesen und gebeten, er mége den Chri-
sten einen Geist der Weisheit und Offenbarung verleihen, damit sie die Hoffnung
seines Rufes erkennen, den Reichtum seiner Herrlichkeit, die iiberschwengliche GroBe
seiner Kraft an uns, den Glaubenden. Diese Kraft entspricht der Energie, die er in
Christus entfaltete, indem er ihn von den Toten erweckte — Katd v évioyeiav!
Hier wird der Geist Gottes, das Heilige Pneuma, die Energie genannt, die den toten
Christus wieder lebendig machte, eine Energie also, die jeder irdischen Energie iiber-
legen ist. Bedenken wir zudem, daf jene géttliche ,Energie” den ganzen Christus zum
Leben erweckt und daff dieser ganze Christus (Christus totus) sich iiber seine Kirche
(Corpus Christi Mysticum) auf das gesamte All ausdehnt und es in sich begreift!®,
Beachten wir all dies, dann erkennen wir im Pneuma Gottes die verborgene Trieb-
kraft einer Evolution, die auf den Menschen hinzielte und nun im Menschen (und
in der Menschheit) auf Christus Jesus hinzielt und in Christus auf Gott: ,,Alles gehort
euch. Aber ihr gehért Christus. Und Christus gehort Gott” (1 Kor 3,22 £)'°. Dieses
Pneuma stromt in den Menschen ein, der sich Christus zuwendet. Die EinlaRstelle
haben wir bereits entdeckt. Es ist die Stelle des Geistigsten im Geistigen des Men-
schen, die personale Mitte. In ihr haben wir das Zentrum der menschlichen Person

15 Vetter, a. a. O. 123,

1® Ohne auf die Problematik der Erbsiinde hinsichtlich der Tatsache einer Evolution niher
eingehen zu wollen, méchte ich doch hinweisen auf K. Rahner, Artikel Erbsiinde, in:
Sakramentum Mundi, Freiburg 1967, 1112, und Artikel Evolution, ebd. 1257.

'* ,La fine pointe de nous-mémes”: Le Milieu Divin, Paris 1957, 73. Vgl. Dietsche, a. a. O.

18 Jetzt, Herr, gewinnen, durch die Konsekration der Welt, der im Universum schwebende
Schein und Duft fiir mich Leib und Gesicht in Dir. Was mein zauderndes Denken erahnte,
was mein Herz in einem unwahrscheinlichen Verlangen forderte, gibst Du mir groRartig:
daB nimlich die Geschépfe nicht nur derart untereinander solidarisch seien, daff keines
existieren konnte ohne alle die anderen, die es umgeben — daf sie vielmehr derart von ein
und demselben wirklichen Zentrum abhingen, daf ein wahrhaftes Leben, dem sie gemein-
sam unterworfen sind, ihnen endgiiltig ihre Konsistenz und ihre Vereinigung gibt.”
Teilhard de Chardin, Messe iiber die Welt.

W Vgl. K. Rahner, a. a. O. 1257: ,,Die Natur- und Weltgeschichte wird dort Heils- und Offen-
barungsgeschichte, wo sie zu dem Menschen kommt, der, seiner iibernatiirlichen Finalitit
sich bewuft, diese Bestimmung geschichtlich objektiviert. Ihr Punkt ,Omega’ ist tatsichlich
Christus, in dem geschaffene Materie, endlicher Geist und der gottliche Logos, in dem alles
seinen Bestand hat, einer werden und diese Einheit geschichtlich erscheint.”

15



erkannt; jetzt zeigt sich unserem forschenden Blick eine neue ,Energie” am Werk.
Nennen wir sie (mit Teilhard) Christische Energie (énergie christique). Denn sie hat
in Christus ihren natiirlichen Ort. Von ihm her greift sie auf uns iiber, die wir glau-
ben. Sie durchdringt unser Inneres von einem absoluten Innen her. Die Tiefe unserer
Person ist in die transzendente Tiefe Gottes aufgebrochen. Wir griinden erstmals in
aller Wahrheit in Gott. Weil jedoch die psychische Mitte unseres Wesens den gesam-
ten Menschen durchherrscht (wenigstens prinzipiell, wenn auch noch nicht vollkom-
men), formt und eint, sie selbst aber ihrerseits von der Christischen Energie erfaBt ist,
durchdringt diese den ganzen Menschen?® und wird ihn auch als ganzen in die Auf-
erstehung Christi hineinziehen: ,,Wenn aber der Geist dessen, der Jesus von den Toten
auferwedkt hat, in euch wohnt, so wird er, der Christus von den Toten auferweckt
hat, auch eure sterblichen Leiber lebendig machen durch seinen in euch wohnenden
Geist” (Rém 8, 11).

Umreiflen wir sofort drei Folgerungen:

1. Wegen des unlsbaren Zusammenhanges von Christus und Christ, Christ und
Menschheit, Menschheit und Erde, Erde und Universum (in den personalen Bereichen
immer die Freiheit eingeschlossen), bleibt die Christische Energie nirgends eingedammt,
sondern iiberflutet alles. Darum, ,wenn die Zeit der allgemeinen Wiederherstellung
kommt, dann wird mit dem Menschengeschlecht auch die ganze Welt, die mit dem
Menschen innigst verbunden ist und durch ihn ihrem Ziel entgegengeht, vollkom-
men in Christus erneuert werden’’2t,

2. Eine neue Einheit aller Menschen zeichnet sich ab: ,Ihr alle seid Gottes Kinder,
weil ihr an Jesus Christus glaubt. Denn wenn ihr auf Christus getauft seid, seid ihr
mit ihm verbunden. Jetzt gibt es keine Juden und keine Griechen mehr, keine Diener
und keine Herren, auch nicht mehr Mann und Frau. Denn verbunden mit Jesus
Christus, seid ihr alle eins” (Gal 3, 26—29). Damit ist die Bildung der Noosphiire end-
giiltig gerettet.

3. Die Menschheit wird endlich frei, die Evolution der Erde selber energisch in die
Hand zu nehmen: ,Als wir unmiindig waren, unterstanden wir den elementaren
Naturmiachten vollig. Aber dann kam diese Zeit an ihr Ende. Gott sandte seinen Sohn,
als Mensch von einer Frau geboren und dem Gesetz unterstellt, damit er uns dem
Gesetz unterworfene Menschen freikaufte, denn wir sollten die Stellung von Kindern
Gottes erhalten. Jetzt seid ihr Kinder. Darum hat Gott den Geist seines Sohnes in
unser Herz gesandt, und der ruft: Lieber Vater! * (Gal 4, 1—6).

4. Gott erfahren

Aber gibt es eine personale Erfahrung Gottes heute, und wenn ja, wie kommt sie
zustande? Diese beiden Fragen und ihre Beantwortung haben eine groBe Vergangen-
heit. Sie miissen neu gestellt werden in einer neuen Welt.

Im Verlauf der Untersuchung an der Mitte der menschlichen Person muflten wir zuge-
ben, daB diese sich begrifflich nicht scharf benennen lasse. Sie war fiir uns unaussag-
bar. Sie entzog sich dem Zugriff unserer Reflexion. Sie erwies sich selber als die unbe-
greifliche Voraussetzung aller unserer Begriffe. Unser innerstes Eigen war nicht unser
Eigen, sondern entglitt fortwihrend in das Dunkel einer tiefen Fraglichkeit®?. Was
aber geschicht nunmehr nach dem Einstrémen der Christischen Energie? Es wird hell
in der Mitte unserer Existenz. Denn da diese Energie des Auferstandenen unseren
inneren Tod unwirksam macht, kommt das uns eigene personale Zentrum selbst ganz
bei sich an und atmet frei in einem unzerstdrbaren Leben. Wir erfahren uns als solche,

2 . .. inchoative his in terris, plene in ultimo die.” Vatic. II. Dekret iiber das Laien-
apostolat, Art. 5.

% Dogmatische Konstitution iiber die Kirche, Art. 48.

22 Vgl. Teilhard de Chardin, Le Milieu Divin, 75 ff.

16

i}

o



die endlich sein diirfen, was sie sind. Wir erfahren, daf wir Kinder sind. Wir sagen:
Lieber Vater! , Darum diirfen wir, wenn wir beten, Gott unsern Vater nennen. Denn
Gottes Geist selbst bestitigt uns, daf8 wir seine Kinder sind” (Rém 8, 15 f). Die Gottes-
erfahrung besteht demnach darin, da8 wir erkennen, wer wir sind und zutiefst darum
wissen. Wir sind uns selbst kein Geheimnis mehr, weil das Pneuma Gottes das wahre
Geheimnis erschlossen, Gott, das absolute Geheimnis. Wir aber erkennen uns und
erfahren uns als von diesem Geheimnis Geliebte. Solche Erfahrung ist gewifs eine
hochst persénliche und einmalige; jeder macht sie auf seine Weise. Auch kommt sie
anders zustande als das Erkennen unseres Verstandes. Denn die personale Mitte, in
der sie sich vollzieht, bleibt weiterhin unaussagbar, jedoch nicht mehr unerkennbar,
weil ein neues Erkenntnislicht in ihr aktiv ist nach Paulus 1 Kor 2,15 f: ,,Der vom
Geist geprigte Mensch (nvevpatwds) kann alles beurteilen, wihrend er selbst
von keinem Menschen recht beurteilt zu werden vermag. Denn wer erkannte den Sinn
des Herrn, daf8 er ihn beraten konnte? Wir, denn wir besitzen den Sinn des Christus.”
Der Sinn des Christus ist das Pneuma Gottes. Es 148t uns alles erkennen (nicht begrei-
fen), ,,auch die Tiefen Gottes” (1 Kor 2, 10)28.

Gott erfahren bedeutet also keineswegs, die Erfahrung eines Objektes neben anderen
machen?4. Gott wird erfahren, weil die eigene personale Tiefe als erfiillte Liebe erfah-
ren wird?. Gott ist jetzt fiir den Menschen Wirklichkeit, weil er zutiefst erkennt,
daB er in letzter Wahrheit liebt, weil er erkennt, daff er erkannt ist, so dafl sich hier
bereits (im Vorgriff auf die eschatologische Zukunft) erfiillt, was nach dem Apostel
in der Vollendung restlos geschehen wird: ,Jetzt erkenne ich nur teilweise. Aber spa-
ter ganz. So wie ich ganz erkannt bin” (1 Kor 13,12). Auf diese Weise sind wir
schon ,,im Himmel” (Phil 3, 20), ist unser Leben ,mit Christus in Gott geborgen”
(Kol 3, 3). Das Pneuma Christi hat die Evolution, die in die Sackgasse der mensch-
lichen Psyche geraten war, befreit und gelost, gerufen und gerettet; jetzt kann sie sich
ungehindert zu ihrem letzten Ziel erheben, das ist Christus, Alpha und Omega. Die
ganze Welt zieht mit, im Milieu des Menschen. Es ist zum Milieu Divin geworden.
Gewaltige Anstrengungen wird es kosten, bis wir diesem Ziele nzherkommen, Anstren-
gungen einer ganzen Menschheit, einer ganz neuen Miihe um die Humanisierung
der Erde. Aber was jetzt sofort geschehen muf, das ist die Anstrengung des einzel-
nen, in sich, in der Mitte seiner Person zum (in Christus) schon gegenwirtigen Ziel
vorzustofien und sich ihm zu einen: ein Matrimonium spirituale also in einer evolu-
tiven Welt? Stellen wir diese Frage noch genauer: Ist heute (und erst recht morgen)
das, was die klassische Lehre der Spiritualitit Matrimonium spirituale nennt®,
iiberhaupt noch denkbar oder gar vollziehbar? Und das nicht nur fiir den Christen
monastischer Prigung, sondern fiir den Weltchristen selbst?

5. Matrimonio espiritual®?

Das Zweite Vatikanische Konzil hat den Artikel 39 seiner Pastoralkonstitution iiber-
schrieben: Die eheliche Liebe. Von ihr heiflt es dann an verschiedenen Stellen: ,Diese

23 Vgl. Teresa de Jestis, Moradas, in: Obras II., B. A. C. Madrid 1954, 475, Abschn. 6 u. 7
(deutsch: Die innere Burg, Stuttgart 1966, 191).

2 Vgl. Zdenék Trtik, Zur Frage der atheistischen Theologie, in: Dialog 1 (1968), 28—37, vor
allem 31 f.

% Vgl. hierzu Trtik, a. a. O. 35: ,Seine (des Glaubens) Wesensstruktur besteht in der
Beziehung Ich-Du. Als solcher ist er die Rettung aller durch die Entfremdung der mensch-
lichen Existenz bedrohten und gebrochenen persénlichen Beziehungen. Sein Geheimnis ist
mit dem des echten Menschseins und der echten Menschenfreiheit identisch. Darin, nicht
in den religidsen mythologischen Vorstellungen oder in der theistischen Weltanschauung,
besteht das Wesen des durch das Evangelium geschenkten Glaubens.” Vgl. auch im selben
Heft Karl Rahner, Zur Theologie der Hoffnung, 72, Z. 10—-16.

28 Matrimonio espiritual bei Teresa de Jesis.

27 In diesem Abschnitt wird das personliche Gottesverhilinis des Menschen stark betont.
Solche Betonung der personalen Gemeinschaft mit Gott darf aber nicht dazu verleiten,

. 17



eigentiimliche menschliche Liebe geht in frei bejahter Neigung von Person zu Person,
umgreift das Wohl der ganzen Person...” ,Eine solche Liebe fiihrt die Gatten zur
freien gegenseitigen Ubereignung ihrer selbst. .. ,,Diese Liebe wird durch den eigent-
lichen Vollzug der Ehe in besonderer Weise ausgedriickt und verwirklicht.” ,,Diese
Liebe, die auf gegenseitige Treue gegriindet und in besonderer Weise durch Christi
Sakrament geheiligt ist, bedeutet unlsliche Treue...” ,,Diese Liebe hat der Herr durch
eine besondere Gabe seiner Gnade und Liebe geheilt, vollendet und erhht.” Mit
Recht kénnen wir uns nach diesen herrlichen Worten iiber die Ehe fragen, ob es Ffiir
den Menschen konkret und existentiell noch eine tiefere Verbindung geben kénne?
Doch unsere Forschungen an der Mitte der Person hatten zum Ergebnis die Einsicht
in eine letzte Unmitteilbarkeit, eine letzte Entzogenheit des personalen Zentrums dort,
wo Gewissen und Gemiit, die innersten Instanzen unserer Natur, sich in einem Unsag-
baren einen, das nicht mehr reflex eingeholt werden kann®®. Wir erkannten zudem, daR
eine neue Kraft in diese ungreifbare und unangreifbare Mitte unseres Seins aus einer
tieferen Mitte eindringt und sie zu letzter Liebe (und Freiheit bzw. Liebe, weil Frei-
heit) ermichtigt: Christische Energie — Heiliges Pneuma. Was also selbst in der intim-
sten menschlichen Begegnung der ehelichen Vereinigung nicht moglich ist, hier wird
es Ereignis: der ganze Mensch in seiner personalen Tiefe ist weggegeben in ein
Geheimnis absoluter Liebe, das wir Gott nennen, der allein michtig ist, solche Weg-
gabe zu ermdglichen, weil er gerade diese Mitte des freien Menschen trigt als ihr
Schopfer und Erléser. Was demnach an Grofiem und Schénem in der ehelichen Liebe
lebt, das erfihrt in dieser neuen und restlosen ,ehelichen” Gemeinschaft (matrimo-
nio espiritual) seine radikale Steigerung. Umgekehrt wird die Ehe Zeichen (als res et
sacramentum) Ffiir diese héchste Moglichkeit und Wirklichkeit des Christlichen. Und
sie ist durch die Energie des Pneuma (sakramental) dazu begnadet, jene gottliche Ver-
einigung einzugehen: ,In den sich nicht verschlieBenden Gatten (wird) das Geheim-
nis der inkarnierten gottlichen Liebe jetzt so wirksam, daB sie iibernatiirlich in Chri-
stus mit Gott und untereinander so verbunden sind wie Christus mit der Kirche®.”
Fiigen wir hinzu, daf in solcher Sicht der Dinge von einer geteilten Liebe keine
Rede mehr sein kann (vgl. 1 Kor 7, 33)%. Denn die eheliche Liebe ist der Ausdruck
und zugleich der Zugang zu einem Matrimonium geworden, das in dieser Innigkeit
zwischen geschaffenen Personen iiberhaupt nicht méglich ist. Man wird aber auch

die Bedeutung der Gemeinschaft mit der Kirche und in der Kirche abgewertet zu sehen.
Ohne sie ist die Vereinigung mit Gott iiberhaupt nicht denkbar. Man vergleiche dazu den
Kommentar von F. Wulf zum 5. Kap. der Kirchenkonstitution, in: LThK, Konzilsband I, 290.
Zum folgenden Thema des matrimonio espiritual erwige man auch, was ein Kreis von
Priestern und Laien der Wiirzburger Didzese iiber die ,Ehe als Heilsgemeinschaft, die Ehe
als Sakrament” sagt: ,Das ist das Hichste und Tiefste jeder Ehe, daR in ihr die Liebe zum
Menschen Liebe zu Gott sein kann. Der Mann, der seine Frau liebt, liebt auch schon Gott.
Die Frau, die ihren Mann liebt, liebt auch schon Gott. Gott ist in der menschlichen Liebe
der Gatten.” (Belehrung iiber das hl. Sakrament der Ehe, Wiirzburger Ditzesanblatt vom
1. Janner 1968, 2.)

* Bekanntlich hat K. Rahner in seinen ,,Schriften zur Theologie” verbreitet von dieser letzten
Nichteinholbarkeit des Personalen durch die Reflexion gehandelt; hier liegt der Tran-
szendenzbezug im eigentlichen Sinn. Vgl. auch D. Bonhoeffer, Widerstand und Ergebung,
182: ,Das ,Jenseits’ Gottes ist nicht das Jenseits unseres Erkenntnisvermigens! Die
erkenntnistheoretische Transzendenz hat mit der Transzendenz Gottes nichts zu tun. Gott
ist mitten in unserem Leben jenseitig.”

29 W. Molinski, Artikel Ehe, in: Sakramentum Mundi, 972.

% Vgl. Kirchenkonstitution, Art. 42c; dazu Kommentar (Wulf): ,Es folgt ,die kostbare
gottliche Gnadengabe der Jungfriulichkeit oder des Zilibates’, die unter den ,vielfachen
Riten, deren Beobachtung der Herr im Evangelium seinen Jiingern vorlegt, hervorragt’.
Sie erleichtert die ungeteilte Liebe zu Gott (die angefiihrte Stelle 1 Kor 7, 32—34 handelt
formell von der ungeteilten Liebe zu Christus, der der unmittelbare Grund christlicher
Jungfrdulichkeit ist), was einschluBweise besagt, daf die Gottesliebe aller Christen eine
ungeteilte . . . sein muf.” LThK, Konzilsbd. I, 300.

18



begreifen, da es fiir diese unsagbare ,eheliche” Liebe des matrimonio espiritual noch
andere Ausdrucksformen im weltlichen Bereich geben kann und geben muS, vor
allem die ehelose Keuschheit in ihren verschiedenen Konkretionen. Lassen wir eine
Frau aus diesen Kreisen sprechen.

Teresa de Jestis hiuft in einem kurzen Kapitel der Septimas Moradas ihrer Inneren Burg
so ziemlich alles zusammen, was sie iiber ein matrimonio espiritual zu sagen weif (nag!x-
dem sie, wohlgemerkt, seine Herrlichkeit selber erfahren hat und nun darin lebt). Sie halt
es fiir wichtig, zuniichst die Quelle dieser Gnade anzugeben: ,Wir wollen nun von der
gottlichen oder geistlichen Vermihlung (del divino y espiritual matrimonio) sprechen.
Diese groBe Gnade wird sich freilich nicht vollkommen erfiillen, solange wir leben; denn
trennen wir uns je von Gott, so wird uns dieses grofe Gut verlorengehen. Erweist Gott
zum ersten Male diese Gunst, so ist es der Wunsch Seiner Majestiit, sich der Seele in einer
bildhaften Vision seiner heiligsten Menschheit zu zeigen, damit sie es genau erfat und wis-
send erfihrt, von wem sie eine so erhabene Gabe empfingt%t. Andere Personen werden es
vielleicht in anderer Form erleben; derjenigen aber, von der wir sprachen, erschien der Herr,
als sie eben das Abendmahl genommen hatte, in einer Gestalt von grofem Glanz, voll
Schonheit und Majestiit, wie nach der Auferstehung, und er sprach zu ihr, es sei nun an
der Zeit, daf sie seine Dinge als die ihrigen betrachte und er fiir die ihrigen sorge, und
dazu noch andere Worte, die man besser fiihlt als ausspricht?®2.”

Die Quelle ist Christus, genauer, der Auferstandene. Die Kraft, die es vollbringt, jenes
Pneuma, das ihn von den Toten erweckte. Wie solches Einsehen der Zusammenhdnge zu-
stande kommt, ist (Teresa deutet es an) in jedem Fall verschieden, vielfach auch ohne jede
,visionire” Schau. Darauf brauchen wir hier nicht zu reflektieren. Aber den Unterschied
dieses Ereignisses einer ,Vermihlung” zu allen anderen (friiheren) inneren Erfahrungen
miissen wir achten. Teresa fihrt fort: ,Es war so anders, daf es sie ganz verwirrte und
bestiirzte” (sie redet ja von sich selbst, wie wir sehen); ,einmal, weil diese Vision mit
groBer Gewalt eintrat, und zum anderen, weil die Worte, die der Herr zu ihr sagte, sie
erschreckten. Auch hatte sie im Inneren der Seele, wo sich ihr dies zeigte, noch keine
Vision erlebt, auBer der eben erwihnten. Wir miissen ndmlich wissen, daB ein riesiger
Unterschied zwischen allen vorhergegangenen Visionen und dem besteht, was wir in dieser
Wohnung schauen; ein Unterschied, der so groB ist wie der zwischen der geistlichen Verlo-
bung und der geistlichen Ehe, oder wie der zwischen einem verlobten Paar und zweien, die
sich nicht mehr trennen kénnen3,”

Mit diesen Worten ist der entscheidende Punkt erreicht. Abschluf und Vollzug jeder Ehe
sind endgiiltig; alles Vorhergehende versinkt davor in den zweiten und dritten Rang; ein
radikal Neues ist eingetreten, ein letzter Ernst der Liebe, irgendwie noch relativ in der
menschlichen Ehe wegen der bleibenden Distanz der personalen Partner, absolut in der
gottlichen Ehe wegen des auch die innerste Distanz und Instanz umfassenden Geistes Christi.
Er fithrte diesen Menschen zu einer Vereinigung von restloser Innigkeit. Das wird von
Teresa eingehend beschrieben: ,Ich habe es schon einmal gesagt, daR trotz dieser Ver-
gleiche — die ich gebrauche, weil es keine geeigneteren gibt — man sich daritber im klaren
sein muB, daB hier so wenig an Korperliches gedacht wird, als weilte die Seele nicht mehr
im Leibe. Hier ist nur noch Geist. Und viel weniger noch hat Korperliches mit der geist-
lichen Vermihlung zu tun; denn diese geheime Vereinigung vollzieht sich in der aller-
innersten Mitte der Seele, also an dem Ort, wo Gott selber weilt ... Es 148t sich nichts weiter
davon sagen, als daf die Seele, ich meine, der Geist der Seele — soweit man dies verstehen
kann, — eins geworden ist mit Gott... So innig hat er sich mit der Kreatur verbinden

3t Vgl. Daedce, a. a. O. 315 ff.: ,Bereits 1916 schildert Teilhard eine ,innere Vision’, die sein
,Leben erleuchtete’. ,Das michtige und vielfiltige Universum’ nahm fiir ihn ,die Gestalt
Christi an’. Er schaut in dieser Vision die Welt in Gestalt einer Hostie. Hier erscheint der
urspriinglich biologische Gedanke der Evolution im Bild der ,geheimnisvollen Ausweitung
der Hostie’, die das ,Aufbliihen der Aktivititen des Kosmos’ darstellt . . . Teilhards ,ein-
heitliche Konzeption der Welt und Christi’, seine ,Synthese des Wirklichen’, ist eine
religitse ,Vision’.” Wenn dieses Urteil zutrifft, dann liegt es nahe, das oben angemerkte
Zitat aus Teresas innerer Burg als eine Schliisselstelle auch fiir das Verstindnis Teilhards
und seines Lebenswerkes anzusehen und geradezu von einer , Berufungsvision” zu sprechen.
Dann kénnte aber auch deutlicher werden, warum bei Teilhard das Matrimonium spirituale
im Gewand einer ,Weltliebe” erscheint, die manche unvorbereitete Leser schwindeln madht.

32 Teresa von Avila, Die innere Burg, 194.

3 Ebd.

2 19



wollen, da er — genau wie die Vermihlten, die sich nicht mehr trennen kénnen — nicht
mehr von der Seele weichen will$4.”

Ich habe die zentrale Aussage hervorgehoben; sie ist die Bestitigung fiir die Ergebnisse
unserer Forschung an der personalen Mitte des Menschen; die Vereinigung mit der
aus einer absoluten, transzendenten Tiefe kommenden Christischen Energie in dieser
personalen Tiefe (in Geist, also in Freiheit und Liebe) ist jene erhabene Vermihlung,
von der Teresa spricht. Sie fithrt dazu (ein nicht gerade hiufiger Fall bei der Nonne
von Avila) eine Schriftstelle an: ,Vielleicht ist es dies, was der heilige Paulus mit den
Worten meint: ,Wer sich dem Herrn nihert und an ihn sich hiingt, der wird eines
Geistes mit ihm’. Damit spielt er wohl auf diese erhabene Vermihlung an, die vor-
aussetzt, da Seine Majestit durch eine Vereinigung zur Seele gekommen ist35.” Es
ist gut, den Kontext der Paulusstelle zu beachten: , Gott hat ja den Herrn auferwedkt
und wird uns durch seine Kraft ebenso auferwecken. Denkt ihr nicht daran, da8 eure
Kérper Glieder Christi sind? Kann ich denn die Glieder des Christus nehmen und sie
zu Gliedern der Hure machen? Niemals. Oder wiflt ihr nicht, da8 der, der sich mit der
Hure verbindet, ein Kérper mit ihr ist? Es heiit doch: ,Die zwei werden eins’. Wer sich
jedoch mit dem Herrn verbindet, wird zu einem Geist mit ihm (Ev mvedpd Zovwv)”
(1 Kor 6,17)%8. Obwohl der Apostel hier nicht von der Ehe, sondern von der unrecht-
mifBigen Verbindung ausgeht und damit der Vergleichspunkt nicht véllig erreicht ist,
zielt er doch die tiefere Verbindung im Pneuma Christi an, in der Christischen Energie,
wie wir sagen. Sie macht Gott und Mensch zu einer Einheit: ein Geist. Schirfer liefle
sich nicht mehr kennzeichnen, was wir bisher immer enger einkreisten und nicht zu
sagen wagten. Paulus wei}, daf8 es begliickende Wirklichkeit ist. Der Mensch ist fortan
,Aim Geist37, , gbttlicher Natur teilhaft”, , Kind Gottes”.

Wir sind zu einer ersten Quelle christlicher Spiritualitit vorgestoSen. Und siehe da, sie
quillt jung und frisch, als wire nichts geschehen. Als hitten wir nicht zu Anfang Grund
gehabt, von Glaubensnot und Abwesenheit Gottes zu sprechen. Da ist Gott wieder in
unserer eigenen Tiefe. Ja wirklich, ,,in der Tiefe ist Wahrheit”, eine Wahrheit, die die
Tiefe unserer eigenen personalen Tiefe ist. ,,Der Name dieser unendlichen Tiefe und
dieses unerschépflichen Grundes alles Seins ist Gott. Jene Tiefe ist es, die mit dem
Wort Gott gemeint ist. Und wenn das Wort fiir euch nicht viel Bedeutung besitzt, so
iibersetzt es und sprecht von der Tiefe in eurem Leben, vom Ursprung eures Seins,
von dem, was euch unbedingt angeht, von dem, was ihr ohne irgendeinen Vorbehalt
ernst nehmt. Wenn ihr das tut, werdet ihr vielleicht einiges, was ihr iiber Gott gelernt
habt, vergessen miissen, vielleicht sogar das Wort selbst. Denn wenn ihr erkannt habt,
dal Gott Tiefe bedeutet, so wilt ihr viel von ihm. Thr kénnt euch dann nicht mehr
Atheisten oder Ungliubige nennen, denn ihr konnt nicht mehr denken oder sagen:
Das Leben hat keine Tiefe, das Leben ist seicht, das Sein selbst ist nur Oberfliche.
Nur wenn ihr das in voller Ernsthaftigkeit sagen kénnt, wiret ihr Atheisten, sonst
seid ihr es nicht. Wer um die Tiefe weif3, der weiff auch um Gott38.”

,,Und nun, was nun®?”

Diirfen wir sagen, dal die Struktur der gliubigen Existenz gebaut ist, der ,Frage auf
Leben und Tod’” von morgen Antwort zu stehen? Der Frage nimlich, wie sich authen-

3t Im Original ist an der soeben zitierten Stelle ein Satz ausradiert; es scheint, da8 die Heilige
geschrieben hatte: ,,wie die, welche sich verheiraten und in der Ehe leben” — man sieht, wie
realistisch die Sache gemeint ist. 35 Ebd. 196.

38 Hier und von hier aus der Anfang einer Vollendung der Evolution nach dem Zielwort
Teilhards: ¢ J9ed¢ t savra év sdowv (1 Kor 15, 28). Und in diesem (genuin christ-
lichen) Sinn und nur in diesem ,Pantheismus”.

37 Vgl. 1 Kor 2, 14 f. Hier der Gegensatz: Joxixég - svevparkédg

38 Paul Tillich, In der Tiefe ist Wahrheit, Stuttgart 1952, 55 f.

3% K. Rahner, Das Konzil — ein neuer Beginn. Festvortrag zum AbschluB des Konzils 1965, in:
Klerusblatt 46 (1966) 4 ff.; die zitierte Frage leitet den zweiten Teil (,Wo stehen wir”) ein.

20

-y

)



‘e

¥

tisches weltliches Leben und ebensolches religitses Leben zugleich im einen Menschen
verbinden, ohne einander aufzusaugen? Wie also eine (plurale) Spiritualitit des
Weltchristen denkbar sei, die Gott in Welt und Welt in Gott in eines fiigt in der
eigenen personalen Mitte, ohne jedoch der Autonomie beider Gewalt anzutun?

Das eingangs zitierte Buch von S. M. Daecke enthilt einen Abschnitt, der fiir diese
Fragen nochmals den Blick schirft. Der evangelische Theologe schreibt: ,Bei der neu-
zeitlichen technisch-wissenschaftlichen Weltgestaltung, -verinderung und -beherrschung
geht es nicht nur um das Ganze der Weltwirklichkeit, also um rein innerweltliche Zu-
kunft. Vielmehr geht es dabei um das Ganze der Wirklichkeit iiberhaupt... Darum
ist die Wissenschaft heute mit ihrer Aufgabe, die Welt zu gestalten, einfach iiberfor-
dert. Schon die Zukunft der Welt, an der sie arbeitet, kann sie nicht in den Blid
bekommen, weil das Ganze der Welt nur vom weltlichen Glauben ,geschaut’ werden
kann. Und das Heil der Welt, die absolute Zukunft der universalen Wirklichkeit, kann
selbst der Glaube an die Welt nur erfassen, wenn er eine Einheit wird mit dem Glauben
an Gott. Darum ist die Wissenschaft ihrer Aufgabe heute nur dann noch gewachsen,
wenn sie keine Angst mehr vor der ,Weltanschauung’ hat und — vermittelt durch den
weltlichen Glauben — mit dem Christusglauben gemeinsam an ihre gemeinsame Auf-
gaben herangeht?0.” Teilhard de Chardin wulte um diese Zusammenhinge; doch ver-
schiedene Umstinde hinderten ihn daran, sie auszubauen.

Wir sind nach dem Zweiten Vatikanum in einer gliicklicheren Lage, freilich auch erst
am Anfang: ,Anfang des Anfangs — wozu? Natiirlich zum Anfang, der immer schon
gesetzt und immer schon gehabt wurde, zu Jesus Christus, gestern, heute und in
Ewigkeit, zu seiner Gnade, die allein erldst und den Zugang zum lebendigen Gott
erdffnet. Aber Anfang des Anfangs so, da Jesus Christus und seine Kirche dieser Zeit
von heute und morgen wirklich begegnen?1.” Eine solche Begegnung muf sich zuerst
in diesem Menschen von heute und morgen vollziehen, sonst bauen wir wiederum
vergebens, Die Zukunft 6ffnet sich heimlich, aber deutlich erkennbar, fiir eine neue
personale Mystik#2. Thr Amnsatzpunkt ist jene unaussagbare, aber reale Mitte des
freien Menschen. Thre Energie das Heilige Pneuma Gottes. Thr Vollzug sein Eindrin-
gen in das menschliche Personzentrum. Und ihre Vollendung der eheliche Bund mit
dem in der letzten Tiefe geliebten Gott.

40 Daecke, a. a. O. 348.

41 Rahner, a. a. O. 6; im Vortrag selbst hief es: ,,und immer schon gelebt wurde”.

42 Vgl. Teilhard de Chardin, Um klar zu sehen, Ineditum, Paris 1950, versffentl. in: Teilhard
de Chardin, Auswahl, Olten 1964; 271 f.: ,Es ist gewiff die Stunde gekommen, da endlich
an den Antipoden eines iiberholten Orientalismus eine neue, zugleich vollmenschliche und
christliche Mystik herausgearbeitet werden kann und mufS: die StraBe des Westens — die
Sgaﬁe der Welt von morgen.” Dieser Satz Teilhards lit allerdings mehr als eine Frage
offen.

21



