
3 Bibel und ogma unchristlich das VC Herrn E Dienst AT Glauben eI-

mäch‘ Lehramt der Kirche Zur Ösung dieser harten Fronten im Erscheinungsbild
der Kirche HUr eine Diskussion beitragen, die Verantwortung den Men-
schen und wissenschaftlicher Redlichkeit die kirchliche Autoritaäat WIEe die
ichen Glauben verpflichteten Glieder der Kirche dazu bringt, aufeinander h  oren  ..
und miteinander zu sprechen. Wo aber Gläubige und Lehramt aufeinander hören,
kann zwischen den Akzenten der Dogmen weitere Einsicht die Offenbarung
wachsen jener ‚„Würde und reiheit der Kinder Gottes“, die Zeichen der Anwesen-
heit des dreifaltigen Gottes im Volke Gottes ist, das für alle Menschen aufscheinen
soll als Keimzelle der Einheit, der Hofftfnung und des eils In dieser Welt102.

10 Vatic. O., Art. *  d Abs

ÜLLER

Das moderne Priesterbild
Referat Pastoralen Priestertag des Deutschen Katholikentages Essen
Gott schenkt heute der Kirche eine große Bewegung icht immer  . ist die Kirche bewegt,

gab Zeiten des Feststehens, des n  ens, des Gtillstandes Für vIe|  Te gehört 1es5
ZUm eigentlichen Bild der Kirche, manche halten $ für eINZIg richtig und notwendig.
Dem Geist des Evangeliums 1st jedoch clie ewegung, Veränderung, das Neuwerden
äher und wesentlicher, Ja geradezu Bedingung 1e Aufnahme des Reiches Gottes.
In seinem V etwa 25 Jahren geschriebenen Buch IID  1e Umegestaltung Christus”
erklärt Dietrich von Hildebrand als Grundbedingung für eine solche mges  D die
Bereitschaft eränderung 1 Sinne eiıner übernatürlichen Erneuerung, Dazu ıst
mMan aber 3  r bereit, Wwenn Iinan den Preis vieler Veränderungen im sicht-
baren Bereich zu zahlen nicht gewillt ist Die heutige Bewegung ın der Kirche ist
vielen Veränderungen de: sichtbar-natürlichen Bereiches ablesbar, aber der Zuversicht
des Glaubens erschließt sich ihr übernatürlich begründeter Charakter. Gie fördert eın
ebendigeres Verständnis der Gemeinschaft der Kirche, einen echteren Vollzug ihrer
1  o16€, das Eindringungsvermögen der Gedanken des aubens ıIns heutige Denken,
die Glaubwürdigkeit der Kirche hrer Sendung gegenüber der Gesamtmenschheit.
Dem Schrecken vieler „treukatholischer” Gilieder der bisherigen irche steht die dank-
bare Erleichterung aller jener gegenüber, AIl deren Verantwortung und geistige Red-
ichkeit das Bekenntnis ZUTr irche Immer schwierigere Anforderungen gestellt atte
Es WAaTr'  E verte Zu m'  ‚p der ewegunge| und Änderungen seien NUz wieder

der irche. Sicher ıst auch hier das Wort Anfang des Anfangs zutref-
fend sich nicht selber täuschen und die Probleme erschweren, SC muß Man
sich darüber klar sein, daß der Höhepunkt der Bewegung noch Jängst icht erreicht
ist, nicht e1inm.:  al voraussehen können, MAS noch es hineingenommen wird
DLes aber steht schon fest das A Priester und Priestertum der Kirche
1Sst Von der Bewegung erfaßt worden. vielen Anzeichen wird deutlich, daß das über-
lieferte Priesterbild der heutigen irche icht mehr ın em ‚„funktioniert“”,
überdacht werden mul Schon 1st eın nNEUEeSs Priesterbild im erden, 5 baut sich auf
zwischen den Kraftfeldern biblisch-dogmatischer Besinnung einerseits und den Impe-
ratıven der kirchlichen Gegenwart anderseits. beiden Kraftfeldern tut sich Gottes
Plan und Wille kun  M Das neue Priesterbi ist eın wesentlicher Faktor Für die heutige
Selbstverwirklichung der Kirche, und unter dieser Hinsicht wollen WILC dieses Bild
prüfen, In Seiner Bedeutung und Möglichkeiten für das Heute der Kirche

3$  0>

gegen Bibel und Dogma unchristlich das vom Herrn zum Dienst am Glauben er­
mächtigte Lehramt der Kirche. Zur Lösung dieser harten Fronten im Erscheinungsbild 
der Kirche kann nur eine Diskussion beitragen, die in Verantwortung für den Men­
schen und in wissenschaftlicher Redlichkeit die kirchliche Autorität wie die zum kirch­
lichen Glauben verpflichteten Glieder der Kirche dazu bringt, aufeinander zu hören 
und miteinander zu sprechen. Wo aber Gläubige und Lehramt aufeinander hören, 
kann zwischen den Akzenten der Dogmen weitere Einsicht in die Offenbarung zu­
wachsen in jener „Würde und Freiheit der Kinder Gottes", die Zeichen der Anwesen­
heit des dreifaltigen Gottes im Volke Gottes ist, das für alle Menschen aufscheinen 
soll als Keimzelle der Einheit, der Hoffnung und des Heils in dieser unserer Welt102• 

102 Vatic. II a. a. O., Art. 9 Abs. 2. 

ALOIS MÜLLER 

Das moderne Priesterbild 

Referat am Pastoralen Priestertag des 82. Deutsdten Katholikentages in Essen (1968) 

Gott schenkt heute der Kirche eine große Bewegung. Nicht immer ist die Kirche bewegt, 
es gab Zeiten des Feststehens, des Anhaltens, des Stillstandes. Für viele gehört dies 
zum eigentlichen Bild der Kirche, manche halten es für einzig richtig und notwendig. 
Dem Geist des Evangeliums ist jedoch die Bewegung, Veränderung, das Neuwerden 
näher und wesentlicher, ja geradezu Bedingung für die Aufnahme des Reiches Gottes. 
In seinem vor etwa 25 Jahren geschriebenen Buch „Die Umgestaltung in Christus" 
erklärt Dietrich von Hildebrand als Grundbedingung für eine solche Umgestaltung die 
Bereitschaft zur Veränderung im Sinne einer übernatürlichen Erneuerung. Dazu ist 
man aber nicht bereit, wenn man dafür den Preis vieler Veränderungen im sicht­
baren Bereich zu zahlen nicht gewillt ist. Die heutige Bewegung in der Kirche ist an 
vielen Veränderungen des sichtbar-natürlichen Bereiches ablesbar, aber der Zuversicht 
des Glaubens erschließt sich ihr übernatürlich begründeter Charakter. Sie fördert ein 
lebendigeres Verständnis der Gemeinschaft der Kirche, einen echteren Vollzug ihrer 
Liturgie, das Eindringungsvermögen der Gedanken des Glaubens ins heutige Denken, 
die Glaubwürdigkeit der Kirche in ihrer Sendung gegenüber der Gesamtmenschheit. 
Dem Schrecken vieler „treukatholischer" Glieder der bisherigen Kirche steht die dank­
bare Erleichterung aller jener gegenüber, an deren Verantwortung und geistige Red­
lichkeit das Bekenntnis zur Kirche immer schwierigere Anforderungen gestellt hatte. 
Es wäre verfehlt zu meinen, der Bewegungen und Änderungen seien nun wieder 
genug in der Kirche. Sicher ist auch hier das Wort vom Anfang des Anfangs zutref­
fend. Will man sich nicht selber täuschen und die Probleme erschweren, so muß man 
sich darüber klar sein, daß der Höhepunkt der Bewegung noch längst nicht erreicht 
ist, daß wir nicht einmal voraussehen können, was noch alles hineingenommen wird. 
Dies aber steht schon fest: das Bild vom Priester und vom Priestertum der Kirche 
ist von der Bewegung erfaßt worden. An vielen Anzeichen wird deutlich, daß das über­
lieferte Priesterbild in der heutigen Kirche nicht mehr in allem „funktioniert", daß es 
überdacht werden muß. Schon ist ein neues Priesterbild im Werden, es baut sich auf 
zwischen den Kraftfeldern biblisch-dogmatischer Besinnung einerseits und den Impe­
rativen der kirchlichen Gegenwart anderseits. In beiden Kraftfeldern tut sich uns Gottes 
Plan und Wille kund. Das neue Priesterbild ist ein wesentlicher Faktor für die heutige 
Selbstverwirklichung der Kirche, und unter dieser Hinsicht wollen wir dieses Bild 
prüfen, in seiner Bedeutung und in seinen Möglichkeiten für das Heute der Kirche. 

38 



Der des Priesterbildes rührt Probleme dogmatischer Art auf. Formulierungen,
Begründungen und Ableitungen, die uns Vertraut und PW schienen, offenbaren
plötzlich hre Frag-Würdigkeit. Vor das orum kritischer Exegese und eines p
hermeneutischen Sprachverständnisses zıtıert, verlor manche Formel hre Selbstver-
ständlichkeit, damit aber auch 1n BaANZES System naher Un ferner Ableitungen.
Sodann wird die Fbene der Frömmigkeit, der Spiritualitä: betroffen Was und wIıe ın
dieser Hinsicht eın Priester semın soll, hängt davon ab, welches Leitbild vVvVon ihm VOLIaUS-

gesetzt ist. Anderungen auf diesem GSektor werden aber von eıner religiös eingestellten
ruppe wIe der christlichen Gemeinde besonders empfindsam registriert. Schließlich
hat die Entwicklung des Priesterbildes auf dem Gebiet der Praxis spürbare olgen ın
einer Kirche, deren eigentliche Wirkungs-, nicht Fxistenzachse bisher die Pr:  12-
cter TenN. 141e Gemeinschaft der Kirche w1e der Priester selbst sind darum An ihren
empfindlichsten Punkten herausgefordert durch die Umgestaltung des Priesterbildes.
Wird das bisweilen alc eine Gefahr für die irche angesehen, wollen WIT  a darin
vielmehr e1nNe ung und einen egen erkennen. Zwar ommt manches Feste ins

(das bringt Gefahren mi1t sich), aber RS ist das beste menschlichen
Gewohnheiten, Einrichtungen, Denkleistungen und nicht der feste oden, auf den S1|
der Christ verlassen coll Unsere Feste ıst einzlg Christus der Fels, die Ireue zZ.Uu SPINemM
Wort, die Gewißheit SEe1INES Beistandes. Oft haben WIT auch en des Priester-
bildes) die menschlichen Formen, die WIT dem Wort Christi gestalteten, für dieses
Wort selbst gehalten und uns ihren Wandel gesperrt, Das annn aber bis ZUTE
Untreue en das Wort selber, Ja bis Unglauben führen. Es 1st heute Zeit, sich
Z fragen, ob hinter der ängstlichen Verteidigung menschlicher Sicherungen icht eın
gewisses VvVon Unglauben steckt, der nicht Christus, sondern dem eigenen
Wıitz die Sicherheit der Kirche zutrau: Es ıst e1n Gnadenangebot, < solche
Sicherungen entgleiten und WIr Neues mussen bloßen Vertrauen darauf,
daß Christi Wort und Wille G1 auch neuen Formen durchsetzt. Das Problem des
Priesterbildes ist hierfür e1n  H+ besonders geeignetes Feld, weil RS N  E Spürbarsten ın
unNnserer irche gehört und amn stärksten der Gefahr der Verabsolutierung menschlicher
Strukturen unterliegt. Wir dürfen allein schon US diesem Grund ankbar SeiIN, daß
Gott uns e1ne Bewegung 1m Priesterbi zugemutet hat

Es erstarkt heute das Bewußtsein, daß Pflicht der Kirche ist, der eit zu ent-
sprechen und den Zeichen der eit den illen Gottes auch für die Kirche
erkennen. Dabei handelt sich icht um taktische npassung, sondern 1m die durch
den Sinn des Alten 1 estaments erhellte Tatsache, daß Gott die Heilsgeschichte esent-
lich der Menschheitsgeschichte wirkt, näherhin der Spannung zwischen dem aus-
erwählten olk und der übrigen Menschheit. Es ist darum inhaltlich, nicht LUr
methodisch unseTe Pflicht, der Zeitsituation lesen un als Kirche e211ne echte
Antwort darauf zZu Se1IN. Wir dürfen der Menschheit gegenüber icht Besitz
wähnen und ihr Eingehen auf methodischen Prinzipien, Denkmodelle
und Fragestellungen fordern. Im Gegenteil: Unsere Aufgaben, Denkweisen und Me-
thoden Oommen vVon der menschheitlichen Zeitsituation her auf uns zZ1 diese
Zeitsituation hat die Kirche Val icht Echo, aber Antwort zZz.u seın und dart nicht wW1e
e1n pedantischer ehrer SageN: Antworte S! WIe ich gefragt habe. Im Gegenteil!
Im notwendigen Gehorsam der Kirche gegenüber der eit muß sich ihr Gehorsam

Gott bewähren
Die Auflockerung des Priesterbildes erlaubt ebensosehr eınen größeren Gehorsam
gegenüber den Zeiterfordernissen, wIe  - seine Erstarrung die Gefahr des klerikalen
Machtanspruches G1 birgt. Gerade diese Unbeweglichkeit ist eın Haupthindernis
für Zeitgerechtheit. UÜberkommene und aufrechterhaltene Vorstellungen VO:  3 Priester-

30

I. 
Der Wandel des Priesterbildes rührt Probleme dogmatischer Art auf. Formulierungen, 
Begründungen und Ableitungen, die uns vertraut und bewährt schienen, offenbaren 
plötzlich ihre Frag-Würdigkeit. Vor das Forum kritischer Exegese und eines neuen, 
hermeneutischen Sprachverständnisses zitiert, verlor manche Formel ihre Selbstver­
ständlichkeit, damit aber auch ein ganzes System naher und ferner Ableitungen. 
Sodann wird die Ebene der Frömmigkeit, der Spiritualität betroffen. Was und wie in 
dieser Hinsicht ein Priester sein soll, hängt davon ab, welches Leitbild von ihm voraus­
gesetzt ist. Änderungen auf diesem Sektor werden aber von einer religiös eingestellten 
Gruppe wie der christlichen Gemeinde besonders empfindsam registriert. Schließlich 
hat die Entwicklung des Priesterbildes auf dem Gebiet der Praxis spürbare Folgen in 
einer Kirche, deren eigentliche Wirkungs-, wenn nicht Existenzachse bisher die Prie­
ster waren. Die Gemeinschaft der Kirche wie der Priester selbst sind darum an ihren 
empfindlichsten Punkten herausgefordert durch die Umgestaltung des Priesterbildes. 
Wird das bisweilen als eine Gefahr für die Kirche angesehen, so wollen wir darin 
vielmehr eine Hoffnung und einen Segen erkennen. Zwar kommt manches Feste ins 
Wanken (das bringt Gefahren mit sich), aber es ist das Feste unserer menschlichen 
Gewohnheiten, Einrichtungen, Denkleistungen und nicht der feste Boden, auf den sich 
der Christ verlassen soll. Unsere Feste ist einzig Christus der Fels, die Treue zu seinem 
Wort, die Gewißheit seines Beistandes. Oft haben wir (auch in Sachen des Priester­
bildes) die menschlichen Formen, die wir aus dem Wort Christi gestalteten, für dieses 
Wort selbst gehalten und uns gegen ihren Wandel gesperrt. Das kann aber bis zur 
Untreue gegen das Wort selber, ja bis zum Unglauben führen. Es ist heute Zeit, sich 
zu fragen, ob hinter der ängstlichen Verteidigung menschlicher Sicherungen nicht ein 
gewisses Maß von Unglauben steckt, der nicht Christus, sondern dem eigenen 
Witz die Sicherheit der Kirche zutraut. Es ist ein Gnadenangebot, wenn uns solche 
Sicherungen entgleiten und wir Neues wagen müssen im bloßen Vertrauen darauf, 
daß Christi Wort und Wille sich auch in neuen Formen durchsetzt. Das Problem des 
Priesterbildes ist hierfür ein besonders geeignetes Feld, weil es zum Spürbarsten in 
unserer Kirche gehört und am stärksten der Gefahr der Verabsolutierung menschlicher 
Strukturen unterliegt. Wir dürfen allein schon aus diesem Grund dankbar sein, daß 
Gott uns eine Bewegung im Priesterbild zugemutet hat. 

II. 
Es erstarkt heute das Bewußtsein, daß es Pflicht der Kirche ist, der Zeit zu ent­
sprechen und in den Zeichen der Zeit den Willen Gottes auch für die Kirche zu 
erkennen. Dabei handelt es sich nicht um taktische Anpassung, sondern um die durch 
den Sinn des Alten Testaments erhellte Tatsache, daß Gott die Heilsgeschichte wesent­
lich ,in der Menschheitsgeschichte wirkt, näherhin in der Spannung zwischen dem aus­
erwählten Volk und der übrigen Menschheit. Es ist darum inhaltlich, nicht nur 
methodisch unsere Pflicht, in der Zeitsituation zu lesen und als Kirche eine echte 
Antwort darauf zu sein. Wir dürfen uns der Menschheit gegenüber nicht im Besitz 
wähnen und ihr Eingehen auf unsere methodischen Prinzipien, unsere Denkmodelle 
und Fragestellungen fordern. Im Gegenteil: Unsere Aufgaben, Denkweisen und Me­
thoden kommen von der menschheitlichen Zeitsituation her auf uns zu. Auf diese 
Zeitsituation hat die Kirche zwar nicht Echo, aber Antwort zu sein und darf nicht wie 
ein pedantischer Lehrer sagen: Antworte so, wie ich gefragt habe. Im Gegenteil! 
Im notwendigen Gehorsam der Kirche gegenüber der Zeit muß sich ihr Gehorsam 
gegen Gott bewähren. 
Die Auflockerung des Priesterbildes erlaubt ebensosehr einen größeren Gehorsam 
gegenüber den Zeiterfordernissen, wie seine Erstarrung die Gefahr des klerikalen 
Machtanspruches in sich birgt. Gerade diese Unbeweglichkeit ist ein Haupthindernis 
für Zeitgerechtheit. überkommene und aufrechterhaltene Vorstellungen von Priester-

39 



bildung und priesterlichem Lebensstil führten dazu, WIT weitgehend weltfremd
leben, die Tobleme nicht 5( cehen vermögen, wIıe der Weltchrist 61e sieht,

WIT eınen Denkstil weiterführen, mit dem untereinander wohl verstäan:  +
digen können, der aber außer, der Seminare und Dekanatskonferenzen 1Ur wenige
erreicht und arum eıne ungünstige Selektion der uns noch Anhörenden bewirkt. Der
beste Wille und das inbrünstigste können solche Mechanismen nicht überspie-
len, 611e uns nicht Einsicht führen, 7 WIT auch die Gestalt Dienst-
amtes dem Zeiterfordernis unterwerfen MmMUusSsen  .. Die sich abzeichnende Evolution des
Priesterbildes ıst uns also zweitens die Ermöglichung und Erleichterung zeitgerech-
ter Verwirklichung Sendung. Diese kenntnis, WIT durch eın NEeUes
Priesterbild eles rA gewinnen haben, zZzu den weiteren Fragen, wıe WIT prak-
t+isch unser Amt in der heutigen Kirche auffassen können und sollen.

Als erstes müuüssen WIT die Neuorientierung nachvollziehen, die durch die Kirchenkonsti-
tution des etzten Konzils eingeleitet wurde Wir muUuSssen  ae uNnser Amt V{ der Kirche her
denken, nicht umgekehrt die Kirche Von unserem Amt er., Unsere Spiritualität darf
mnich  pr Amt oder unserer Erwählung, sondern beim Geheimnis des
es Gottes. Es soll nich  Pn NUur beiläufig als theoretisches Begriffsspiel erwähnt WelI-

den, sondern es mufß BaAaNZECS Daseinsgefühl bestimmen, daß WIT in erster Linie
und bleibend Hörer des Wortes, Empfänger der Sakramente, eder des Gottesvolkes
SIN  d, und erst zweiter Linie darin eın Amt ehaben Es trifft nicht Z daß dem
Priester „durch die Handauflegung des Bischofs das Charisma des Laienstandes entzo-
gen‘  4 wurde. Wir gehören unverlierbar ZUum gemeinchristlichen Stand, ist die bleibend
aktuelle Grundlage unseres christlichen und priesterlichen Gelbstverständnisses. Das
geschieht nicht durch eine Abwertung des priesterlichen Selbstbewußtseins, sondern
durch das Wertbewußtsein des Volkes Gottes Die Kirche ıst berufen, cdie Kirche
nımmt teil Christi Amt, die Kirche 1st gesandt Dieses Gemeinbewußtsein der ırche
muß a1so dem priesterlichen Sonderbewußtsein vorangehen. Das wird VOr allem
drei gute olgen haben

Wir schätzen das olk (G‚ottes höher eıin. Unsere teilweise geistige Überlegenheit,
uUNS«E Standesprivilegien, verbunden mıit e1ıner einseitigen Theologie des Priesteram-
tes, verführten leicht z einer gewissen Geringschätzung der qAQristlichen Gemeinde,
die WIT eher für die Welt als für die Kirche hielten, eher für die Verlorenen alc für
die Berufenen. Die Fehlbeurteilung ußte auch Fehlbehandlung ren, zu einer
Abwertung der irchlichen Bedeutsamkeit der Gemeinde von der Einschätzung ihres
Glaubens bis ZUum Tonfall ım täglichen Umgang mıiıt ihr. Es braucht aber nicht HU:
eiıne Korrektur des Tontfalls, @C braucht ein!| Wendung des Denkens und des Herzens,

WIT die Kirche, die Jebendige Gemeinde als das Erste, das Wichtigste und Ent-
scheidende erkennen, als das Ziel, für das und innerhalb dessen unser Amt eın Mittel
darstellt.

Folgt daraus für S eiıne richtigere, bescheidenere Selbsteinschätzung. Wie vom Er-
habenen zum Lächerlichen ] en Schritt ıst, S{ 1st auch LILUT Re1N Schritt der
theologischen Aussage UT charakterlichen Fehleinstellung. Das heißt, fällt jedem
Von n außerordentlich schwer, e1in! theologisch zugesprochene Sonderstellung icht

charakterliche Prätention umzusetzen. Von der irche sSta: VvVon ihrem her den-
ken hilft aber, ıe priesterliche Sonderstellung auch theologisch anders Z.U beleuch-
ten, und kann VOT der Versuchung der geistlichen Macht bewahren

50 kann dem Priester auch das efül der Überforderung erleichtert werden, das
gerade den Gewissenhaften efäll: der oft geübten theologisch-aszetischen AÄus-
malung Se1N! Amtes Wenn er sich bescheidenerweise nicht alc der alleinige him-
meltragende Riese +las der Kirche einschätzt, dann braucht er sich getrosterweıse
auch icht als der Alleinverantwortliche für es Göttliche und Menschliche der

bildung und priesterlidtem Lebensstil führten dazu, daß wir weitgehend weltfremd 
leben, daß wir die Probleme nidtt so zu sehen vermögen, wie der Weltdtrist sie sieht, 
daß wir einen Denkstil weiterführen, mit dem wir uns untereinander wohl verstän­
digen können, der aber außerhalb der Seminare und Dekanatskonferenzen nur wenige 
erreidtt und darum eine ungünstige Selektion der uns noch Anhörenden bewirkt. Der 
beste Wille und das inbrünstigste Gebet können solche Mechanismen nicht überspie­
len, wenn sie uns nicht zur Einsicht führen, daß wir auch die Gestalt unseres Dienst­
amtes dem Zeiterfordernis unterwerfen müssen. Die sich abzeichnende Evolution des 
Priesterbildes ist für uns also zweitens die Ermöglichung und Erleichterung zeitgerech­
ter Verwirklichung unserer Sendung. Diese Erkenntnis, daß wir durch ein neues 
Priesterbild vieles zu gewinnen haben, führt uns zu den weiteren Fragen, wie wir prak­
tisch unser Amt in der heutigen Kirche auffassen können und sollen. 

III. 
Als erstes müssen wir die Neuorientierung nachvollziehen, die durch die Kirchenkonsti­
tution des letzten Konzils eingeleitet wurde: Wir müssen unser Amt von der Kirche her 
denken, nicht umgekehrt die Kirche von unserem Amt her. Unsere Spiritualität darf 
nicht ansetzen bei unserem Amt oder unserer Erwählung, sondern beim Geheimnis des 
Volkes Gottes. Es soll nicht nur beiläufig als theoretisches Begriffsspiel erwähnt wer­
den, sondern es muß unser ganzes Daseinsgefühl bestimmen, daß wir in erster Linie 
und bleibend Hörer des Wortes, Empfänger der Sakramente, Glieder des Gottesvolkes 
sind, und erst in •zweiter Linie darin ein Amt innehaben. Es trifft nicht zu, daß dem 
Priester „durch die Handauflegung des Bischofs das Charisma des Laienstandes entzo­
gen" wurde. Wir gehören unverlierbar zum gemeinchristl!ichen Stand, er ist die bleibend 
aktuelle Grundlage unseres christlichen und priesterlichen Selbstverständnisses. Das 
geschieht nicht durch eine Abwertung des priesterlichen Selbstbewußtseins, sondern 
durch das neue Wertbewußtsein des Volkes Gottes. Die Kirdze ist berufen, die Kirdze 
nimmt teil an Christi Amt, die Kirdze ist gesandt. Dieses Gemeinbewußtsein der Kirche 
muß also in uns dem priesterlichen Sonderbewußtsein vorangehen. Das wird vor allem 
drei gute Folgen haben. 
1. Wir schätzen das Volk Gottes höher ein. Unsere teilweise geistige Oberlegenheit, 
unsere Standesprivilegien, verbunden mit einer einseitigen Theologie des Priesteram­
tes, verführten uns leicht zu einer gewissen Geringschätzung der christlichen Gemeinde, 
die wir eher für die Welt als für die Kirche hielten, eher für die Verlorenen als für 
die Berufenen. Die Fehlbeurteilung mußte auch zur Fehlbehandlung führen, zu einer 
Abwertung der kirchlichen Bedeutsamkeit der Gemeinde von der Einschätzung ihres 
Glaubens bis zum Tonfall im täglichen Umgang mit ihr. Es braucht aber nicht nur 
eine Korrektur des Tonfalls, es ·braucht eine Wendung des Denkens und des Herzens, 
daß wir die Kirche, die lebendige Gemeinde als das Erste, das Wichtigste und Ent­
scheidende erkennen, als das Ziel, für das und ii.nnerhalb dessen unser Amt ein Mittel 
darstellt. 
2. Folgt daraus für uns eine richtigere, bescheidenere Selbsteinschätzung. Wie vom Er­
habenen zum Lächerlichen nur ein Schritt ist, so ist auch nur ein Schritt von der 
theologischen Aussage zur charakterlichen Fehleinstellung. Das heißt, es fällt jedem 
von uns außerordentlich schwer, eine theologisch zugesprochene Sonderstellung nicht 
in charakterliche Prätention umzusetzen. Von der Kirche statt von ihrem Amt her den­
ken hilft aber, die priesterliche Sonderstellung auch theologisch anders zu beleuch­
ten, und kann so vor der Versuchung der geistlidten Macht bewahren. 
3. So kann dem Priester auch das Gefühl der Oberforderung erleichtert werden, das 
gerade den Gewissenhaften befällt vor der oft geübten theologisdt-aszetischen Aus­
malung seines Amtes. Wenn er sich besdteidenerweise nicht als der alleinige him­
meltragende Riese Atlas der Kirche einschätzt, dann braucht er sich getrosterweise 
auch nicht als -der Alleinverantwortliche für alles Göttliche und Menschliche in der 

40 



Kirche und in der Weilt icht als ob das einfach auf z Verbilligung und
Mittelmäßigkeit hinausliefe, geht egente: E bessere Wirksamkeit dank
seinsgerechterer Einschätzung.

vVon der richtigen Erkenntnis des Wesens der Gesam: sind wWwWILr 115 sodann
eWN: daß V1T 111 diesem Organismus bestimmte Funktionen zu erfüllen haben, 1e
W  IF sinnvollerweis die presbyteralen NneNnNnen Ohne auf die exegetische Kritik des
Priesterbegriffs und ihre Feststellungen hinsichtlich des neutestamentlichen Presbyters
zurücckommen 71 usSsScn, onnen  HI WITr festhalten, daß M 1t dem Presbyterat Neuen
Testament und Frühchristentum leitende Gemeindefunktion verstanden WIT!

leitender Steile übt der Presbyter Funktionen au5s5 können keine anderen
S als JeNE, die der ganzen Kirche zukommen Leitungsfunktion der Wortverkün-
digung, ] der Liturgie, iM Liebesdienst Zeugnis Das eue 1estament bietet unter
verschiedenen Namen ©1n reiches Spektrum solcher „Charismen, Diakonien und NeT-
ICn (1 Kor 4—6), E  > Apostelamt über die Gemeindeverwaltung bis ZUr Zungen-
rede (1 Kor 28), und die spatere irche hat daraus zuversichtlicher Freiheit
Konzentrationen VOTgENOMMEN und Vor dem Hintergrund der göttlichen des
Apostelkollegiums un|: des Petrusamtes die Amterhierarchie geschaffen, in der Aun
als episkopoi, presbyteroi oder diakonoi stehen, ohl umschrieben durch 1{e€| und
Kapitel des Codex Juris Canonici
Wır aber mit dem Ursprung Verbindung bleiben und gerade dadurch die
Kraft z.u D  C Entwicklung erhalten Der Endpunkt ( e1Ner theologischen Ab-
straktion über das Priestertum ann, legitim 1st icht der Ausgangspunkt
schöpferischer Reflexion und Entwicklung n FEin solcher Ausgangspunkt liegt aber

Gesetz des Anfangs 1111 Prinzip der leitenden chlichen Funktionen, deren Insti-
tutionalisierung den jeweiligen rfordernissen angepaßt 15t Die F*rage, wWas WIr als
Priester der Kirche denn eigentlich sind braucht alcg icht+ sonderlich

be  gen Vor allem dürfte die Antwort icht aus [ abstrakt-ontologischen
priori zu BEWINNEN Wir WISSECN, ”  W  FA die Kirche 1ST und WITI sind ’  hr en  ‚—
gıert und m17 verschiedenen Funktionen betraut Solange sich un  — echte und Z7e1{-
gerechte Funktionen handelt ctehen und handeln WIT 1 Rahmen UNSeTes Presbyterats

ursprünglichen Sinn auch Wenn WIT uns von unseren organgern Amt In  ‚. V10-
lem unterscheiden und ohl noch tiefgreifender unterscheiden werden

Wenn Vir von Funktionen reden, 15t das icht einfach die Nivellierung des Ganzen
auf C171€  - soziologischen Funktionalismus, sondern Nur e1n methodisch fruchtbarer
Ansatzpunkt Wir bleiben uns EewWwu: W VCdC Funktionen Leibe Christi
reden Der Leib Christi aber Ist erstens O Heiligen Geist beseelt 15t S überna-
türliche Wirklichkeit „Das Tes wirkt R1n und derselbe Geist der jeden zuteilt
WIE will” (1 Kor 11), sagt Paulus „ Ev JUVEULLELTL F iM} Geist ist das KanzZe
Leben der Kirche, und darum auch und besonders ur  er die Kirche bedeut-

Moment v die Berufung und Tätigkeit leitenden Giliedes Dieser Geist
ISTt auch die Ordnung der IN „Gott ıst eın Gott der Unordnung, sondern
des Friedens (1 Kor 32) sagt Paulus, 111er noch IIN selben Zusammenhang Um
ihrer entität willen muß die Kirche Nn, welches ihre verantwortlichen
Glieder csind und wWIe die Verantwortung eingesetzt werden Auch dies kommt
Vomn Geist Es iSt also geistliche, e1ne übernatürliche Realität der Kirche in e1in
Amt eingese cGe1n
Diese Grundeinsicht des Glaubens entwickelt sich Jegitim ZUT Lehre V< Sakrament
des Ordo, die sich noch einmal verzweiıgte in die Te von der potestas ordinis und
dera iurisdictionis Sie sind der scholastisch gereifte Ausdruck für das genannte

., 

Kirche und in der Welt zu fühlen. Nicht als ob das einfach auf eine Verbilligung und 
Mittelmäßigkeit hinausliefe, es geht im Gegenteil um eine bessere Wirksamkeit dank 
seinsgerechterer Einschätzung. 

IV. 
Erfüllt von der richtigen Erkenntnis des Wesens der Gesamtkirche sind wir uns sodann 
bewußt, daß wir in diesem Organismus bestimmte Funktionen zu erfüllen haben, die 
wir sinnvollerweise die presbyteralen nennen. Ohne auf die exegetische Kritik des 
Priesterbegriffs und ihre Feststellungen hinsichtlich des neutestamentlichen Presbyters 
zurückkommen zu müssen, können wir festhalten, daß mit dem Presbyterat im Neuen 
Testament und im Frühchristentum eine leitende Gemeindefunktion verstanden wird. 
An leitender Stelle übt der Presbyter Funktionen aus - es können keine anderen 
sein als jene, die der ganzen Kirche zukommen: Leitungsfunktion in der Wortverkün­
digung, in der Liturgie, im Liebesdienst, im Zeugnis. Das Neue Testament bietet unter 
verschiedenen Namen ein reiches Spektrum solcher „Charismen, Diakonien und Ener­
gien" (1 Kor 12, 4-6), vom Apostelamt über die Gemeindeverwaltung bis zur Zungen­
rede (1 Kor 12, 28), und die spätere Kirche hat daraus in zuversichtlicher Freiheit 
Konzentrationen vorgenommen und vor dem Hintergrund der göttlichen Stiftung des 
Apostelkollegiums und des Petrusamtes die Ämterhierarchie geschaffen, in der wir nun 
als episkopoi, presbyteroi oder diakonoi stehen, wohl umschrieben durch Titel und 
Kapitel des Codex J uris Canonici. 
Wir müssen aber mit dem Ursprung in Verbindung bleiben und gerade dadurch die 
Kraft zu neuer Entwicklung erhalten. Der Endpunkt z. B. einer theologischen Ab­
straktion über das Priestertum kann, so legitim er ist, nicht der Ausgangspunkt neuer 
schöpferischer Reflexion und Entwicklung sein. Ein solcher Ausgangspunkt liegt aber 
im Gesetz des Anfangs: im Prinzip der leitenden kirchlichen Funktionen, deren Insti­
tutionalisierung den jeweiligen Erfordernissen angepaßt ist. Die Frage, was wir als 
Priester der Kirche denn nun eigentlich sind, braucht uns also gar nicht sonderlich 
zu beunruhigen. Vor allem dürfte die Antwort nicht aus einem abstrakt-ontologischen 
Apriori zu gewinnen sein. Wir wissen, was die Kirche ist, und wir sind in ihr enga­
giert und mit verschiedenen Funktionen betraut. Solange es sich um echte und zeit­
gerechte Funktionen handelt, stehen und handeln wir im Rahmen unseres Presbyterats 
im ursprünglichen Sinn, auch wenn wir uns von unseren Vorgängern im Amt in vie­
lem unterscheiden und wohl noch tiefgreifender unterscheiden werden. 

V. 
Wenn wir von Funktionen reden, so ist das nicht einfach die Nivellierung des Ganzen 
auf einen soziologischen Funktionalismus, sondern nur ein methodisch fruchtbarer 
Ansatzpunkt. Wir bleiben uns bewußt, daß wir von Funktionen im Leibe Christi 
reden. Der Leib Christi aber ist erstens vom Heiligen Geist beseelt, ist eine überna­
türliche Wirklichkeit. ,,Das alles wirkt ein und derselbe Geist, der einem jeden zuteilt, 
wie er will" (1 Kor 12, 11), sagt Paulus. ,,'Ev ,rveuµan", im Geist, ist das ganze 
Leben der Kirche, und darum auch und besonders ein für die Kirche so bedeut­
sames Moment wie die Berufung und Tätigkeit eines leitenden Gliedes. Dieser Geist 
ist zweitens auch die Ordnung der Kirche. ,,Gott ist kein Gott der Unordnung, sondern 
des Friedens" (1 Kor 14, 32), sagt Paulus, immer noch im selben Zusammenhang. Um 
ihrer eigenen Identität willen muß die Kirche wissen, welches ihre verantwortlichen 
Glieder sind und wie sie in die Verantwortung eingesetzt werden. Auch dies kommt 
vom Geist. Es ist also eine geistliche, eine übernatürliche Realität, in der Kirche in ein 
Amt eingesetzt zu sein. 
Diese Grundeinsicht des Glaubens entwickelt sich legitim zur Lehre vom Sakrament 
des Ordo, die sich noch einmal verzweigte in die Lehre von der potestas ordinis und 
der potestas iurisdictionis. Sie sind der scholastisch gereifte Ausdruck für das genannte 

41 



Anliegen. Sie dürfen aber für uns nicht ZU. hemmenden anal des Verständnisses
der Gesamtwirklichkeit werden. Noch silt Erndpunkt ist ke AÄusgangs-
punkt Fe ware  a eiıne Verarmung, entweder die presbyterale Tätigkeit auf das einengen
zZzu wollen, wofür die scholastische Theologie die po  as ordinis fordert, oder alle 13a-
tigkeit, wofür SE nicht erfordert ıst, gleichsam als ungeistliche bloße Verwaltung
zu betrachten. Wir mMUusSsen hier gläubiger werden und den Geist 1m Geheimnis des
ganzcnh chen Lebens sehen. mgekehr urtfen WIT auch £r:  ej er werden und mussen

die Gegenwart des Geistes icht allem das Prädikat der Unfehlbarkeit üpfen.
Die menschliche Unvollkommenheit auch alles Kirchlichen WIT: durch das Wirken
des Geistes -  er ausgeschaltet. Auch 1er mussen  . sich } Priesterbild Beschei-
dung und Zuversicht

VI
Alles Theologische der irche existiert S  - menschlich-sichtbarer Gestalt, wird
alsco Zu einem Phänomen der Soziologie. Damit ist die weite rage nach der Soziologie
des heutigen Priesters gestellt Hier hat 1e Diskussion oft eiıne gewisse Schärtfe. D )er
Theologe wirft dem Soziologen die Abflachung vVon Glaubenswirklichkeiten auf
soziologische Gesetzmäßigkeiten VOorL, der Soziologe seinerseıts außert den Verdacht
der theologischen Ideologisierung bestehender religionssoziologischer Verhältnisse. Das
Problem WAäare  —A VO  b beiden Seiten Zu einfach gesehen, wollte N  E auf e1ıne einzige Kausa-
litätsformel Ommen: tweder sind die soziologischen Verhältnisse die rTeıine Äuße-
TUN| der theologischen irklichkeit oder die Theologie ist bloß die nachträgliche
Rechtfertigung soziologischer Kräfteverhältnisse Es gibt Rückkoppelungen bei-
den Seiten. Der Glaube führt zZzu einer bestimmten Auswahl unter soziologischen Mög-
lichkeiten, das soziologische Gefälle einer Kultur bestimmt aber auch die Form, der
sich eine Glaubenswahrheit inkarniert. Wichtig ist für uns zu sehen, daß die theolo-
gischeste Theorie der soziologischen Gesetzlichkeit nicht entgeht. Sobald WIT en:
o gibt der Kirche verantwortliche, leitende Glieder, ıst  . bereits e1n breites Feld VC(

Sozialvorgängen angesprochen. Wir csind immer  @, versucht, theologische Formeln schon
unmittelbar soziologische nehmen, und glauben darum auch umgekehrt, £ür

kirchensoziologisches Fak; wıe päpstlicher Absolutismus, pfarrherrlicher
Patriarchalismus, unbedingt eine eologische Begründung finden ZU mMUusSssen.
eiıner doppelten Freiheit stehen WITr diesem Problem gegenüber: Einerseits, vVenn etwas
soziologisch eın Fak: oder SOgar berechtigt ist, dann braucht noch icht die Gfrin-

eıner theologischen Forderung en Anderseits, angesichts e1ner theologi-
schen Norm bleiben mehrere Wege soziologischer Verwir!  ung offen. So stehen WIT
1er VOLr zwelıl ragen WITr mussen  : den des soziologischen Priesterbildes bewäl-
tigen, und WIT aa soziologische Konsequenzen Se1ines theologischen Wandels
denken.

Der Priester eigenen ergangenheit wıe len anderen Gesell-
schaften eine Figur nicht 1Ur der Religionsgemeinschaft, sondern auch der Gesell-
schaft Kraft seiner Stellung der Kirche pielte auch eine bestimmte Rolle der
Gesellschaft mittelalterlichen Verhältnissen begrüßt 1a heute noch bei Sffentli-
chen Anlässen „‚die Vertreter der zivilen, der kirchlichen und der m..  H  Lit:  ‚.  aTrlsı!  s  chen ehör-
den  LL ber auch auf bescheidenerer ene ıst der oman Von aps und K  aıser
Dorfe bis heute nicht überall zZzUu Ende ber das sind Überbleibsel. Unsere Gesell-
schaft ist pluralistisch geworden. 1€e wird gleichberechtigt gebildet Mitgliedern
verschiedener Religionsgemeinschaften. Die religiösen Rangstufen können eıne gesell-
chaftlichen Ränge mehr begründen Wo das noch zutri! mMag iIm besten Fall eine
schlichte Gläubigkeit dahinter stehen, aber &C verunklärt eher 1e Cesamtsituation.
Die Gesellschaft wünscht icht mehr, S1| dauernd dem Anspruch der Priester auf
Honorierung ihres kirchlichen KRanges gegenübergesteilt zu sehen. Dagegen i1st theolo-
gisch nichts einzuwenden. Von der theologischen ahrheit, eın Priester spezli-

Anliegen. Sie dürfen aber für uns nicht zum hemmenden Kanal des Verständnisses 
der Gesamtwirklichkeit werden. Noch einmal gilt: Ein Endpunkt ist kein Ausgangs­
punkt. Es wäre eine Verarmung, entweder die presbyterale Tätigkeit auf das einengen 
zu wollen, wofür die scholastische Theologie die potestas ordinis fordert, oder alle Tä­
tigkeit, wofür diese nicht erfordert ist, gleichsam als ungeistliche bloße Verwaltung 
zu betrachten. Wir müssen hier gläubiger werden und den Geist im Geheimnis des 
ganzen kirchlichen Lebens sehen. Umgekehrt dürfen wir auch freier werden und müssen 
an die Gegenwart des Geistes nicht in allem das Prädikat der Unfehlbarkeit knüpfen. 
Die menschliche Unvollkommenheit auch alles Kirchlichen wird durch das Wirken 
des Geistes nicht ausgeschaltet. Auch hier müssen sich im neuen Priesterbild Beschei­
dung und Zuversicht paaren. 

VI. 
Alles Theologische in der Kirche existiert nur in m-enschlich-sichtbarer Gestalt, wird 
also zu einem Phänomen der Soziologie. Damit ist die weite Frage nach der Soziologie 
des heutigen Priesters gestellt. Hier hat die Diskussion oft eine gewisse Schärfe. Der 
Theologe wirft dem Soziologen die Abflachung von Glaubenswirklichkeiten auf bloße 
soziologische Gesetzmäßigkeiten vor, der Soziologe seinerseits äußert den Verdacht 
der theologischen Ideologisierung bestehender religionssoziologischer Verhältnisse. Das 
Problem wäre von beiden Seiten zu einfach gesehen, wollte man auf eine einzige Kausa­
litätsformel kommen: Entweder sind die soziologischen Verhältnisse die reine Äuße­
rung der theologischen Wirklichkeit oder die Theologie ist bloß die nachträgliche 
Rechtfertigung soziologischer Kräfteverhältnisse. Es gibt Rückkoppelungen von bei­
den Seiten. Der Glaube führt zu einer bestimmten Auswahl unter soziologischen Mög­
lichkeiten, das soziologische Gefälle einer Kultur bestimmt aber auch die Form, in der 
sich eine Glaubenswahrheit inkarniert. Wichtig ist für uns zu sehen, daß die theolo­
gischeste Theorie der soziologischen Gesetzlichkeit nicht entgeht. Sobald wir sagen= 
es gibt in der Kirche verantwortliche, leitende Glieder, ist bereits ein breites Feld von 
Sozialvorgängen angesprochen. Wir sind immer versucht, theologische Formeln schon 
unmittelbar für soziologische zu nehmen, und glauben darum auch umgekehrt, für 
ein kirchensoziologisches Faktum, wie päpstlicher Absolutismus, pfarrherrlicher 
Patriarchalismus, unbedingt eine theologische Begründung finden zu müssen. In 
einer doppelten Freiheit stehen wir diesem Problem gegenüber: Einerseits, wenn etwas 
soziologisch ein Faktum oder sogar berechtigt ist, dann braucht es noch nicht die Strin­
genz einer theologischen Forderung zu haben. Anderseits, angesichts einer theologi­
schen Norm bleiben mehrere Wege soziologischer Verwirklichung offen. So stehen wir 
hier vor zwei Fragen: wir müssen den Wandel des soziologischen Priesterbildes bewäl­
tigen, und wir müssen an soziologische Konsequenzen seines theologischen Wandels 
denken. 
1. Der Priester war in unserer eigenen Vergangenheit wie in allen anderen Gesell­
schaften eine Figur nicht nur der Religionsgemeinschaft, sondern auch der Gesell­
schaft. Kraft seiner Stellung in der Kirche spielte er auch eine bestimmte Rolle in der 
Gesellschaft. In mittelalterlichen Verhältnissen begrüßt man heute noch bei öffentli­
chen Anlässen „die Vertreter der zivilen, der kirdtlichen und der militärischen Behör­
den". Aber auch auf bescheidenerer Ebene ist der Roman von Papst und Kaiser im 
Dorfe :bis heut-e nicht überall zu Ende. Aber das sind Oberbleibsel. Unsere Gesell­
schaft ist pluralistisch geworden. Sie wird gleichberechtigt gebildet von Mitgliedern 
verschiedener Religionsgemeinschaften. Die religiösen Rangstufen können keine gesell­
schaftlichen Ränge mehr begründen. Wo das noch zutrifft, mag im besten Fall eine 
schlichte Gläubigkeit dahinter stehen, aber es verunklärt eher die Gesamtsituation. 
Die Gesellschaft wünscht nicht mehr, sich dauernd dem Anspruch der Priester auf 
Honorierung ihres kirchlichen Ranges gegenübergestellt zu sehen. Dagegen ist theolo­
gisch nichts einzuwenden. Von der theologischen Wahrheit, daß ein Priester in spezi-

42 



fischer Weise Christus vertritt, läßt sich eın Schluß ableiten auf ceiıne gesellschaft-
iche Stellung, afür haben WIT ausdrückliche Worte Christi nach den Evangelien
„Könige der Völker spielen die Herren und 1,  °  hre Gewalthaber lassen sich Wohltäter
PNNEeN. Bei euch SP1 icht S vielmehr werde der Größte unter euch wıe der
Geringste und der Herrschende wIıe der Dienende‘ (Lk 22, Wir WOo also BCIN
jenen Wandel des Priesterbildes annehmen, der gesellschaftliche Stellung
betrifft.
Es gibt aber auch die innerkirchliche Soziologie, und 1er haben sich ebenfalls die
Verhältnisse gewandelt. In einer Kirche, 1e @  — TOLTtel. AUs Leibeigenen un: Hörigen
oder au psychologisch und soziologisch sehr abhängigen Menschen und staatlichen
„Untertanen“ bestand, War naheliegend und natürlich, dem Pfarrer WIe
einem Herrn begegnete und er d  1ese Rolle auch annahm. Auch ]1er kann der theolo-
gische Sachverhalt icht alc Ursache bemüht, sondern höchstens ZU[r höheren eu
benutzt werden. In einer Gemeinde aber heute, die zusammengesetzt 1s6+ AQUS$S Menschen

großem Unabhängigkeitsbewußtsein und oft auch wirklicher geistiger Gelb-
ständigkeit, die presbyterale Gemeindefunktion nicht mehr die Gestalt des
patriarchalen Herrn annehmen. Soziologisch wird der Presbyter ZUummm kritisch beobach-
teten Funktionär, dem Zustimmung V on Fall Fall gegeben oder versagt wird. Auch
dagegen ist theologisch nichts einzuwenden. Unsere Aufgabe 1st 25 Ja nicht, dauernd

eine prinzipielle abstrakte Wahrheit (unsere Christusvertretung) Tribut Zzu erheben,
sondern diese (SeTE Sendung konkret wahr zu machen und Zustimmung Christus
hervorzurufen. AÄuch diesen Wandel des kirchensoziologischen Priesterbildes wollen WIT
anerkennen.

Die ZalnzZe rage hat aber noch e1ne Dimension: schon die vorigen Überlegungen
zeigen die sich ergebenden Rückkoppelungen Ist das Erste der soziologische Gestalt-
wandel oder die Entdeckung V  NeTr theologischer Sachverhalte? Beides ist mMOg-
lich. Sicher ist aber, daß auch eine theologische Einsicht und Entscheidung nach SOZ10-
logischen Konsequenzen ruft Was vorher ausgeführt wurde ber das Denken vVvon der
Kirche er, über die presbyterale Funktion in der Kirche, räng nach soziologischem
Ausdruck. Der Priester, der diese Erkenntnisse In sich aufgenommen hat, ill auch in
seinem Leben icht mehr der heilige Außenseiter se1in, ine Randfigur der eigenen
Gemeinde, sondern will mitten der Gemeinde eben Er 11 auch, da In der
Gesellschaft icht mehr eıne Sonderposition hat, als einfaches Mitglied sich DOS1-
ELV amnl Leben dieser Gesellschaft beteiligen, ohne Rücksichten, die ur rüheren
Standesdenken begründet varen. Läßt sich nicht das meiste, heute als Unbot-
mäßigkeiten oder Formverwilderungen des JjJungen erus kursiert, erklären als drän-
gender Versuch, den gläsernen JTurm, in dem er sich gefangen sieht, innen her
Scherben schlagen, das theologisch Bejahte auch psychologisch und soziologisch
vollziehen z.u können?
Hier gilt erdings, sich der „Tücke des Materials” besinnen, Z  r a 1m
falschen Sinn utopisch zZu Senin. Es braucht die soziologischen Konsequenzen der
erkannten Ideen, und braucht mutige Vorstöße und Durchbrüche, un S1e reali-
cjeren. Wenn aber die soziologische Konsequenz icht sich selber aufheben will, muß
Gc1@e eben die Entwicklungs- und Reaktionsgesetze der Gemeinschaft respektieren. Es
gibt eıne soziologische Evolution, wenn die ıinnere und zußere Verbundenheit mıf
der Gemeinschaft abgebrochen wird. Das ware  O 1ine Tat der Ungeduld und der Ver-
zweiflung. Es braucht 1 Mut des Vorstoßens die Geduld der Entwicklung. ine For-
derung muß n Verständliches, Uziehbares anknüpfen, die Prozesse rauchen
eit. Wir können mıiıt Forderungen eine Gemeinschaft herantreten, wenn WIT
S1e lieben und mıit ihr 15 identifizieren, icht W  7enın WIT  . innerlich mit ihr
gebrochen haben und s1e verachten. In dieser Haltung sıegt Zuversicht über
jene, die sich trOtz theologischer Einsicht Vor dem Abstoßen von soziologischen tern
fürchten.

fischer Weise Christus vertritt, läßt sich kein Schluß ableiten auf seine gesellschaft­
liche Stellung. Dafür haben wir ausdrückliche Worte Christi nach den Evangelien: 
"Könige der Völker spielen die Herren und ihre Gewalthaber lassen sich Wohltäter 
nennen. Bei euch sei es nicht so, vielmehr werde der Größte unter euch wie der 
Geringste und der Herrschende wie der Dienende" (Lk 22, 25 f). Wir wollen also gern 
jenen Wandel des Priesterbildes annehmen, der unsere gesellschaftliche Stellung 
betrifft. 
Es gibt aber auch die innerkirchliche Soziologie, und hier haben sich ebenfalls die 
Verhältnisse gewandelt. In einer Kirche, die zum Großteil aus Leibeigenen und Hörigen 
oder aus psychologisch und soziologisch sehr abhängigen Menschen und staatlichen 
„Untertanen" bestand, war es naheliegend und natürlich, daß man dem Pfarrer wie 
einem Herrn begegnete und er diese Rolle auch annahm. Auch hier kann der theolo­
gische Sachverhalt nicht als Ursache bemüht, sondern höchstens zur höheren Deutung 
benutzt werden. In einer Gemeinde aber heute, ,die zusammengesetzt ist aus Menschen 
von großem Unabhängigkeitsbewußtsein und oft auch von wirklicher geistiger Selb­
ständigkeit, kann die presbyterale Gemeindefunktion nicht mehr die Gestalt des 
patriarchalen Herrn annehmen. Soziologisch wird der Presbyter zum kritisch beobach­
teten Funktionär, dem Zustimmung von Fall zu Fall gegeben oder versagt wird. Auch 
dagegen ist theologisch nichts einzuwenden. Unsere Aufgabe ist es ja nicht, dauernd 
für eine prinzipielle abstrakte Wahrheit (un·sere Christusvertretung) Tribut zu erheben, 
sondern diese unsere Sendung konkret wahr zu machen und Zustimmung zu Christus 
hervorzurufen. Auch diesen Wandel des kirchensoziologischen Priesterbildes wollen wir 
anerkennen. 
2. Die ganze Frage hat aber noch eine Dimension: schon die vorigen Oberlegungen 
zeigen .die sich ergebenden Rückkoppelungen. Ist das Erste der soziologische Gestalt­
wandel oder die Entdeckung vergessener theologischer Sachverhalte? Beides ist mög­
lich. Sicher ist aber, daß auch eine theologische Einsicht und Entscheidung nach sozio­
logischen Konsequenzen ruft. Was vorher ausgeführt wurde über das Denken von der 
Kirche her, über die presbyterale Funktion in der Kirche, drängt nach soziologischem 
Ausdruck. Der Priester, der diese Erkenntnisse in sich aufgenommen hat, will auch in 
seinem Leben nicht mehr der heilige Außenseiter sein, eine Randfigur der eigenen 
Gemeinde, sondern er will mitten in der Gemeinde leben. Er will auch, da er in der 
Gesellschaft nicht mehr eine Sonderposition hat, nun als einfaches Mitglied sich posi­
tiv am Leben dieser Gesellschaft beteiligen, ohne Rück-sichten, die nur im früheren 
Standesdenken begründet waren. Läßt sich nicht das meiste, was heute als Unbot­
mäßigkeiten oder Formverwilderungen des jungen Klerus kursiert, erklären als drän­
gender Versuch, den gläsernen Turm, in dem er sich gefangen sieht, von innen her in 
Scherben zu schlagen, um das theologisch Bejahte auch psychologisch und soziologisch 
vollziehen zu können 7 
Hier gilt es allerdings, sich der „Tücke des Materials" zu besinnen, um nicht im 
falschen Sinn utopisch ,zu sein. Es braucht die soziolo,gischen Konsequenzen der 
erkannten Ideen, und es braucht mutige Vorstöße und Durchbrüche, um sie zu reali­
sieren. Wenn aber die soziologische Konsequenz nicht sich selber aufheben will, muß 
sie eben die Entwicklungs- und Reaktionsgesetze der Gemeinschaft respektieren. Es 
gibt keine -soziologische Evolution, wenn die innere und äußere Verbundenheit mit 
der Gemeinschaft abgebrochen wird. Das wäre eine Tat der Ungeduld und der Ver­
zweiflung. Es braucht im Mut des Vorstoßens die Geduld der Entwicklung. Eine For­
derung muß an Verständliches, Vollziehbares anknüpfen, und die Prozesse brauchen 
Zeit. Wir können mit Forderungen nur an eine Gemeinschaft herantreten, wenn wir 
sie lieben und uns mit ihr kritisch identifizieren, nicht wenn wir innerlich mit ihr 
gebrochen haben und sie verachten. In dieser Haltung siegt unsere Zuversicht über 
jene, die sich trotz theologischer Einsicht vor dem Abstoßen von soziologischen Ufern 
fürchten. 

43 



Als letztes Element einer Wandlung des Priesterbildes Se1i es erwähnt, das die
Kirchenkonstitution des letzten Konzils mıit den Worten ausspricht: „Als SOTrgSame
Mitarbeiter, alc Hilfe und rgan der rdnung der Bischöfe, bilden die Priester, die
ZUM Dienst [} Volke Gottes gerufen SIN  d, ın FEinheit mit ihrem Bischof eın einziges
Presbyterium, das Ffreilich mıit unterschiedlichen ufgaben betraut 1st. [3 das
Wohl der Kinder Gottes allzeit bedacht, sollen 611e darüber hinaus bestrebt sein, ihren
Anteil beizutragen ZUT Hirtenarbeit der ganzen Diözese, Ja all der ganzen Kirche.

.. Diözesan- wWIe Ordenspriester sind 2160 alle ZU5am auf Grund ihrer Weihe
und ihres Dienstamtes dem Kollegium der Bischöfe zugeordnet und wirken vermöge
ihrer Berufung und der ihnen verliehenen Gnade m Wohl der gesamten Kirche.“
(Nr. 28) Wir sind Mitglieder eiınes bischöflichen Presbyteriums und dem Kollegium
der Bischöfe zugeordnet,. Damit ıst ein! Aussage gemacht und e1n ım Priester-
bild eingeleitet, dessen Auswirkung noch icht überblicken ist. Die Priester standen
immer ihrem Bischof gegenüber. Meist wurde das praktisch aufgefaßt als reine
Unterstellung, Beaufsichtigung, Befehlsentgegennahme. Das er'!  15 der Unter-
OT  ung bleibt bestehen, und der Konzilstext hebt das auıch hervor. ber das Ira-
gende ıst doch etwas anderes: Die Assoziation, 1e Gesellung ZUM Bischof, damit
Bischof und Presbyterium an der gleichen Aufgabe gleichsinnig wirken onnen.  .. Dieses
ne1 Arbeitsverhältnis muß VO  — beiden Geiten erst noch gelernt werden, denn die
bisherige Situation sch; eher ungünstige Bedingungen.

Fin Bischof, Bewußtsein der Würde, aber auch der Verantwortung SeiIiNnes
Amtes, mochte bisher unwillkürlich versucht sein, allein oder mıit dem engsten Mit-
arbeiterstab alles vorzubedenken, vorzuplanen, vorzuentscheiden und sSeine Presbyter
überhaupt erst Übermittlung des fertigen Befehls, als rein ausführende UOrgane,
anzusprechen. Sie selber, die Bischöfe, wurden Ja vVon den höchsten kirchlichen Zen-
tralbehörden meist auch icht anders behandelt. Das aber entspricht weder dem Status
e1ines Mitarbeiterkollegiums noch der Mehrzahl der Fälle der Problemlage. Vom
Priester wird vorausgesetzt, UTr erwachsen 1s5t und sich den Problemen, die
betreffen, TIie und Kompetenz erworben hat Und W  o dies fehlt, muß CI, 5 sich

erwerben, gerade mıit der Notwendigkeit konfrontiert werden, Entscheidungen ZU
treffen und Verantwortung tragen Es gehört aıuch ZUr Psychologie des Erwachse-
nen, theoretischen wIıe praktischen eilen eine echte Zustimmung
ehesten erreicht, IN dl ihrem Zustandekommen mitbeteiligt W  Val. Und schlie(-
lich wird heute allen Frnstes behauptet, echte FErkenntnisse in menschlichen Be-
reichen Dialog, nich:  en mit solitärer zustande kommen. Die Zusammen-
arbeit zwischen Bischof und Presbyterium muß darum TOLZ und innerhalb der diszi-
plinarischen Über- und Unterordnung die Gestalt des Dialogs haben. Erkenntnisse
und Anordnungen mussen sich, unmittelbar oder mittelbar, Dialogform
Bischof bis letzten Priesterkapitel weiterpflanzen. Frst dann kann vVon Kollegium
und Presbyterium gesprochen werden. Sehr schmerzliche rfahrungen mı+ isolierten
Frkenntnis- und Entscheidungsvorgängen müßten E alle der Richtigkeit dieser
Idee überzeugen.

ber auch der Presbyte mufß eın solches Verhältnis ZUB Bischof erst lernen. Es ist
leicht, sich als bloßer Befehlsempfänger ohne Verantwortung ZU benehmen und dem
achlichen Widerspruch durch Schimpfen Luft ZUu machen. Es 1st ebenso leicht, Anord-
MUNsEI und die ganze Beziehung einfach ZU lgnorieren und als ruppiger Einzelgänger
nach eigenem Gutdünken handeln Beides ist runde eine Beleidigung der
ganzen Kirche E ist aber viel schwerer, die oyalität Verbundenheit mıit dem
Gesamtpresbyterium, dem Bischof und der Gesam: zu wahren und trotzdem eine
eigene Verantwortung und Zuständigkeit die Waagschale werten durch Reden,
Vorschlagen, Insistieren, Widerstehen und Einsehen, an celber auch nicht die

VII. 
Als letztes Element einer Wandlung des Priesterbildes sei Jenes erwähnt, das die 
Kirchenkonstitution des letzten Konzils mit den Worten ausspricht: ,,Als sorgsame 
Mitarbeiter, als Hilfe und Organ der Ordnung der Bischöfe, bilden die Priester, die 
zum Dienst am Volke Gottes gerufen sind, in Einheit mit ihrem Bischof ein einziges 
Presbyterium, das &eilich mit unterschiedlichen Aufgaben betraut ist. . .. Auf das 
Wohl der Kinder Gottes allzeit bedacht, sollen sie darüber hinaus bestrebt sein, ihren 
Anteil beizutragen zur Hirtenarbeit an der ganzen Diözese, ja an der ganzen Kirche . 
. . . Diözesan- wie Ordenspriester sind also alle zusammen auf Grund ihrer Weihe 
und ihres Dienstamtes dem Kollegium der .ßischöfe zugeordnet und wirken vermöge 
ihrer Berufung und der ihnen verliehenen Gnade zum Wohl der gesamten Kirche." 
(Nr. 28) Wir sind Mitglieder eines bischöflichen Presbyteriums und dem Kollegium 
der Bischöfe zugeordnet. Damit ist eine Aussage gemacht und ein Wandel im Priester­
bild eingeleitet, dessen Auswirkung noch nicht zu überblicken ist. Die Priester standen 
immer ihrem Bischof gegenüber. Meist wurde das praktisch aufgefaßt al:s reine 
Unterstellung, Beaufsichtigung, Befehlsentgegennahme. Das Verhältnis der Unter­
ordnung bleibt bestehen, und der Konzilstext hebt das auch hervor. Aber das Tra­
gende ist doch etwas anderes: Die Assoziation, die Gesellung zum Bischof, damit 
Bischof und Presbyterium an der gleichen Aufgabe gleichsinnig wirken können. Dieses 
neue Arbeitsverhältnis muß von beiden Seiten erst noch gelernt werden, denn die 
bisherige Situation sdtuf dafür eher ungünstige Bedingungen. 

1. Ein Bischof, im Bewußtsein der Würde, aber audt der Verantwortung seines 
Amtes, mochte bisher unwillkürlich versucht sein, allein oder mit dem engsten Mit­
arbeiterstab alles vorzubedenken, vorzuplanen, vorzuentscheiden und seine Presbyter 
überhaupt erst zur Obermittlung des fertigen Befehls, als rein ausführende Organe, 
anzusprechen. Sie selber, die Bischöfe, wurden ja von den höchsten kirdtlichen Zen­
tralbehörden meist auch nidtt anders behandelt. Das aber entspricht weder dem Status 
eines Mitarbeiterkollegiums noch in der Mehrzahl der Fälle der Problemlage. Vom 
Priester wird vorausgesetzt, daß er erwachsen ist und sich in den Problemen, die ihn 
betreffen, Urteil und Kompetenz erworben hat. Und wo dies fehlt, muß er, um es sich 
zu erwerben, gerade mit der Notwendigkeit kon&ontiert werden, Entscheidungen zu 
treffen und Verantwortung zu tragen. Es gehört audt zur Psydtologie des Erwachse­
nen, daß er in theoretisdten wie in praktischen Urteilen eine echte Zustimmung am 
ehe·sten erreidtt, wenn er an ihrem Zustandekommen mitbeteiligt war. Und sdtließ­
lidt wird ,heute allen Ernstes behauptet, daß edtte Erkenntnisse in mensdtlidten Be­
reichen nur im Dialog, nicht mit solitärer Logik zustande kommen. Die Zusammen­
arbeit zwischen Bischof und Presbyterium muß darum trotz und innerhalb der diszi­
plinarisdten Ober- und Unterordnung die Gestalt des Dialogs haben. E.rkenntnisse 
und Anordnungen müssen sich, unmittelbar oder mittelbar, in Dialogform vom 
Bisdtof bis zum letzten Priesterkapitel weiterpflanzen. Erst dann kann von Kollegium 
und Presbyterium gesprochen werden. Sehr sdtmerzliche Erfahrungen mit isolierten 
Erkenntnis- und Entscheidungsvorgängen müßten uns alle von der Ridttigkeit dieser 
Idee überzeugen. 

2. Aber audt der Presbyter muß ein soldtes Verhältnis zum Bisdtof erst lernen. Es ist 
leimt, sidt als bloßer Befehlsempfänger ohne Verantwortung zu benehmen und dem 
sachlichen Widersprudt durch Schimpfen Luft zu machen. Es ist ebenso leicht, Anord­
nungen und die ganze Beziehung einfach zu ignorieren und als ruppiger Einzelgänger 
nach eigenem Gutdünken zu handeln. Beides ist im Grunde eine Beleidigung der 
ganzen Kirche. Es ist aber viel schwerer, die Loyalität und Verbundenheit mit dem 
Gesamtpresbyterium, dem Bischof und der Gesamtkirche zu wahren und trotzdem seine 
eigene Verantwortung und Zuständigkeit in die Waagschale ·zu werfen durch Reden, 
Vorschlagen, Insistieren, Widerstehen - und Einsehen, daß man selber auch nicht die 

44 



Zanze Wahrheit hat. Damit das Presbyterium Wirklichkeit wird, mMussen  a WIT also alle
noch vieles lernen, brauchen aktive Geduld
Auf eine besondere Schwierigkeit zwischen Priestern und Bischöfen Gce1l aber noch
ejgens hingewiesen. Wer 211 hohes Amt wlie clas Bischofsamt ommt von gesell-
schaftlichen Ämtern ließe sich Analoges ist institutionell je] stärker gebun-
den, Wa sich celbst bis auf das Erkenntnisvermögen auswirkt. Es gibt hier eine
Otufenleiter der Freiheit und Gebundenheit. Der Exeget publiziert freimütig Seine
Ergebnisse und überläßt die Glaubensfragen dem ogma  er. Der Dogmatiker voll-
bringt Denkleistungen, aber Lür die Kirche daraus Oolgt, ıst orge des Pastoral-
theologen. Der Pastoraltheologe kühne Pläne Seelsorgereformen entwerfen,
aber die us. ist dem Pfarrer überlassen. Der Pfarrer Mag seiner Gemeinde
e]gene, neu VWege gehen, die Kirche 1st amıit noch nicht offiziell engagiert. D  1ese Reihe
der relativen Ungebundenheit Oört aber beim Bischof auf. Mitglied des Apostoli-
schen Kollegiums und durch die Art sSEe1INes aktischen erhältnisses höchsten kirch-
lichen Zentralbehörde er sich anscheinend mehr gebunden als bevollmächtigt.
Er ct+eht Al der Stelle, W das Institutionelle der Kirche sSeine olle Dichte en  Yı
WO die Unterscheidung zwischen der Kirche und ihrer institutionellen Dimension leicht
übersehen WIT:  d, celbst hinsichtlich ihrer gesellschaftlich-staatlichen Institutionalität.
Wenn C  —+ Reformen gerade die institutionellen Belange der 1! tangleren und
tangieren müssen, dann ist begreiflich, die Hemmungen be einem Bischof
ctärker sind als bei anderen Giliedern der Kirche Das Presbyterkollegium muß dem
Rechnung tragen und selber die richtige a. einnehmen. Sie besteht darin, durch
eıne ebenso offene, feste wıe OY. altung dem Bischof zZu ermöglichen, die
Schritte nach vorwärts zu cun, ohne sich isoliert und der Verantwortung
allein gelassen Die Presbyter mus5sen  a“ lernen, dem Bischof d;  125e Hilfe der MmM1tfra-
genden, mitverantwortenden Anregung und Forderung zZzu leisten, und die Bischöfe
ar ljernen, dies als Hilfe zu erkennen und anzunehmen. 65 icht MNUur zZzu
einem S  c Bild des Presbyters, sondern auch ZU eiınem NEC11€ Bild der Episkopos
kommt, wird nicht die kleinste Frucht des Entwicklungsprozesses Se1nN.

(ott hat der Kirche Bewegung geschenkt. Wir mussen  .. die Bewegung aufnehmen und
Bereich Amtes die Veränderungsbereitschaft haben, die dazu die Voraus-

setzung ist. Alles Geistgewirkte der Kirche verwirklicht sich sichtharen Formen,
aber eine konkrete Form ist selber das Göttliche Wir uns darum der Rela-
tivität aller Institution bewufßt se1n, aber ennen das Gesetz der Institution und
stellen darum eiıne utopischen Forderungen. Wir kennen aber noch mehr die Ta
des Geistes, der 1e Kirche beseelt, und darum wollen WIT eine Angst aufkommen as-
5! Zuversicht hegen und vorwärtsschreiten Glauben.

45

ganze Wahrheit hat. Damit das Presbyterium Wirklichkeit wird, müssen wir also alle 
noch vieles lernen, brauchen wir aktive Geduld. 
Auf eine besondere Schwierigkeit zwischen Priestern und Bischöfen sei aber noch 
eigens hingewiesen. Wer in ein hohes Amt wie das Bischofsamt kommt - von gesell­
schaftlichen Ämtern ließe sich Analoges sagen -, ist ,institutionell viel stärker gebun­
den, was sich selbst bis auf das Erkenntnisvermögen auswirkt. Es gibt hier eine ganze 
Stufenleiter der Freiheit und Gebundenheit. Der Exeget publiziert freimütig seine 
Ergebnisse und überläßt die Glaubensfragen dem Dogmatiker. Der Dogmatiker voll­
bringt Denkleistungen, aber was für die Kirche daraus folgt, ist Sorge des Pastoral­
theologen. Der Pastoraltheologe kann kühne Pläne für Seelsorgereformen entwerfen, 
aber die Ausführung ist dem Pfarrer überlassen. Der Pfarrer mag in seiner Gemeinde 
eigene, neue Wege gehen, die Kirche ist damit noch nicht offiziell engagiert. Diese Reihe 
der relativen Ungebundenheit hört aber beim Bischof auf. Als Mitglied des Apostoli­
schen Kollegiums und durch die Art seines faktischen Verhältnisses zur höchsten kirch­
lichen Zentralbehörde fühlt er sich anscheinend mehr gebunden als bevollmächtigt. 
Er steht an der Stelle, wo das Institutionelle der Kirche in seine volle Dichte eintritt, 
wo die Unterscheidung zwischen der Kirche und ihrer institutionellen Dimension leicht 
übersehen wird, selbst hinsichtlich ihrer geseUschaftlich-staatlichen Institutionalität. 
Wenn nun Reformen gerade die institutionellen Belange der Kirche tangieren und 
tangieren müssen, dann ist es begreiflich, daß die Hemmungen bei einem Bischof 
stärker sind als bei anderen Gliedern der Kirche. Das Presbyterkollegium muß dem 
Rechnung tragen und selber die richtige Haltung einnehmen. Sie besteht darin, durch 
eine ebenso offene, feste wie loyale Haltung e5 dem Bischof zu ermöglichen, die 
Schritte nach vorwärts zu tun, ohne daß er sich isoliert und in der Verantwortung 
allein gelassen fühlt. Die Presbyter müssen lernen, dem Bischof diese Hilfe der mittra­
genden, mitverantwortenden Anregung und Forderung zu leisten, und die Bischöfe 
müssen lernen, dies als Hilfe zu erkennen und anzunehmen. Daß es so nicht nur zu 
einem neuen Bild des Presbyters, sondern auch zu einem neuen Bild der Episkopos 
kommt, wird nicht die kleinste Frucht des ganzen Entwicklungsprozesses sein. 

Gott hat der Kirche Bewegung geschenkt. Wir müssen die Bewegung aufnehmen und 
im Bereich unseres Amtes die Veränderungsbereitschaft haben, die da~u die Voraus­
setzung ist. Alles Geistgewirkte in der Kirche verwirklicht sich in sichtbaren Formen, 
aber keine konkrete Form ist selber das Göttliche. Wir müssen uns darum der Rela­
tivität aller Institution bewußt sein, aber wir kennen das Gesetz der Institution und 
stellen darum keine utopischen Forderungen. Wir kennen aber noch mehr die Kraft 
des Geistes, der die Kirche beseelt, und darum wollen wir keine Angst aufkommen las­
sen, Zuversicht hegen und vorwärtsschreiten im Glauben. 

45 


