
EIDERSCHEI

Aus der Weltkirche
Celten hat sich ährend der kurzen eit e1ner Berichtsperiode SOVvVIEe.  ] al den verschie-
densten Orten der Weltkirche ereignet WI®e den letzten onaten. Kaum- und eit-
gründe zwıngen .  171  des, hier NUur das Allerwichtigste erwähnen un Urz Zu
kommentieren.
In ınem uNsereTt ersten Beiträge gZing die Rede davon, sich das Weltinteresse
offensichtlich immer stärker vVon Rom wWweg auf Vorgänge anderen en der Kirche
richte. Rom cel, meılinten WIT damals, wıe noch Nnıe 1 ein Pol des 1NNer-  \
kirchlichen 2schehens dieser nachkonziliaren Zeit.
Ereignisse wIe die Bischofssynode Im VEIBANHENEN Herbst der einige besonders pOo1n-
tıerte Ansprachen des Papstes trugen allerdings von eit ZU eit dazu be:  1, daß sich
die Aufmerksamkeit der Beobachter wieder 1ın stärkerem Maße auf den Vatikan kon-
zentrierte. Dennoch muß nach nunmehr dreijähriger Erfahrung festgehalten werden,
daß cich dieser Wandel der nachkonziliaren eit vollzogen hat Rom entscheidet
nicht mehr alle über die Kirche, die nunmehr, auch geographisch gesehen, e1Ne immer
größer werdende Pluralität von Schwerpunkten aufweist. Gelbst jenen Sphären, %  iA  V  AFC  Ö  }

bislang das Wort des Papstes vielleicht ZUT ast wurde, ohne jedoch auf Widerstand
oder ga Ablehnung zZzu stoßen, gilt heute das geflügelte Wort „Roma locuta,
finita” nich mehr. Nach allem, WITr (und Rom) gerade hinsichtlich „Humanae
vitae‘  A erlebt haben, mu{(ßs jeder ehrliche Beobachter und Chronist das zugeben, auch
wenn bedauern sollte.
In letzten Beitrag haben WIr der Ratlosigkeit und der drohenden Ausweg-
losigkeit gesprochen, die vieltftach die innerkirchliche Entwicklung auf den verschieden-
sten Ebenen und VIE  len Ländern z.u kennzeichnen scheint. Dem ..  Öönne, 5( meıinten
WIT, noch dadurch abgeholfen werden, da sich die Jräger des Lehramtes eiıner-
seits, die Theologen und Wissenschaftler anderseits, mehr denn Je intensiv beraten
UunNn! einen fortwährenden, lebendigen Kontakt zwischen beiden remien und nter-
einander sicherstellen.
Wo sich der Graben zwischen den Direktiven der einen und dem Wort der andern
allzu offensichtlich auftue, cel überhaupt jetz schon fragwürdig, OD eine hbloß auto-
rıtare Aussage genuge, um die drohende oder schon bestehende Verwirrung VeTI-

hindern, respektive zZzu beseitigen. Wie csehr diese orge berechtigt ist, und ZWW icht
allein 1er und dort, sondern 1n en Teilen der Weltkirche, clas hat „Humanae vitae  d
mıiıt aum rAN überbietender Deutlichkeit gezeigt. Das Erscheinen dieser Enzyklika
ussen  .. WIT denn auch alc bedeutendstes Ereignis der jetzigen Berichtsperiode erster
Stelle festhalten.

umanae vıita:
Die Reaktionen auf dieses lang Twartiete päpstliche Rundschreiben dürfen WIT als
bekannt voraussetzen. Sie waren nämlich überall, allen Diözesen auf allen Konti-
nenten, die gleichen. 5So weıt die Kirchengeschichte, der etzten ahrhunderte C

mindest, lJebendig VOT ugen steht, hat - etwas Vergleichbares n katholischen, riti-
schen Stimmen einer Lehräußerung des Papstes gegenüber in dem usma({(s und Von
der Intensität bisher noch nicht gegeben. ber auch diese Krise, die der nachkon-
ziliaren Kirche O oder S| oder spat, einmal eintreten mußte, weil 61e angesichts
der heutigen mwälzungen der profanen Gesellschaft und der hristenheit ein-
fach als unausweichlich und unvermeidbar erschien, kann etzten Endes icht UFr ZUr

notwendigen Läuterung und ärung, sondern 115 allen ZUIN Heil gereichen. Es will
sich ZWar verschiedenenorts Pessimismus und Hoffnungslosigkeit breitmachen, C  G  SC  (  J  % W1e
vereinzelt auch der Ruf ach alter Strenge „Unbotmäßige” erton: und auf Frucht-

ANDRE HEIDERSCHEID 

Aus der Weltkirche 

Selten hat sich während der kurzen Zeit einer Berichtsperiode soviel an den verschie­
densten Orten der Weltkirche ereignet wie in den letzten Monaten. Raum- und Zeit­
gründe zwingen uns indes, hier nur das Allerwichtigste zu erwähnen und kurz zu 
kommentieren. 
In einem unserer ersten Beiträge ging die Rede davon, daß sich das Weltinteresse 
offensichtlich immer stärker von Rom weg auf Vorgänge in anderen Teilen der Kirche 
richte. Rom sei, so meinten wir damals, wie noch nie zuvor nur ein Pol des inner­
kirchlichen Geschehens in dieser nachkonziliaren Zeit. 
Ereignisse wie die Bischofssynode im vergangenen Herbst oder einige besonders poin­
tierte Ansprachen des Papstes trugen allerdings von Zeit zu Zeit dazu bei, daß sich 
die Aufmerksamkeit der Beobachter wieder in stärkerem Maße auf den Vatikan :kon­
zentrierte. Dennoch muß nach nunmehr dreijähriger Erfahrung festgehalten werden, 
daß sich dieser Wandel in der nachkonziliaren Zeit vollzogen hat: Rom entscheidet 
nicht mehr allein über die Kirche, die nunmehr, auch geographisch gesehen, eine immer 
größer werdende Pluralität von Schwerpunkten aufweist. Selbst in jenen Sphären, wo 
bislang das Wort des Papstes vielleicht zur Last wurde, ohne jedoch auf Widerstand 
oder gar Ablehnung zu stoßen, gilt heute das geflügelte Wort „Roma locuta, causa 
finita" nicht mehr. Nach allem, was wir (und Rom) gerade hinsichtlich „Humanae 
vitae" erlebt haben, muß jeder ehrliche Beobachter und Chronist das zugeben, auch 
wenn er es bedauern sollte. 
In unserem letzten Beitrag haben wir von der Ratlosigkeit und der drohenden Ausweg­
losigkeit gesprochen, die vielfach die innerkirchliche Entwicklung auf den verschieden­
sten Ebenen und in vielen Ländern zu kennzeichnen scheint. Dem könne, so meinten 
wir, nur noch dadurch abgeholfen werden, daß sich die Träger des Lehramtes einer­
seits, die Theologen und Wissenschaftler anderseits, mehr denn je intensiv beraten 
und einen fortwährenden, lebendigen Kontakt zwischen beiden Gremien und unter­
einander ·sicherstellen. 
Wo sich der Graben zwischen den Direktiven der einen und dem Wort der andern 
allzu offensichtlich auftue, sei es überhaupt jetzt schon fragwürdig, ob eine bloß auto­
ritäre Aussage genüge, um die drohende oder schon bestehende Vetwirrung zu ver­
hindern, respektive zu beseitigen. Wie sehr diese Sorge berechtigt ist, und zwar nicht 
allein hier und dort, sondern in allen Teilen der Weltkirche, das hat „Humanae vitae" 
mit kaum zu überbietender Deutlichkeit gezeigt. Das Erscheinen dieser Enzyklika 
müssen wir denn auch als bedeutendstes Ereignis der jetzigen Berichtsperiode an erster 
Stelle festhalten. 

Humanae vitae 

Die Reaktionen auf dieses so lang erwartete päpstliche Rundschreiben dürfen wir als 
bekannt voraussetzen. Sie waren nämlich überall, in allen Diözesen auf allen Konti­
nenten, die gleichen. So weit uns die Kirchengeschichte, der letzten Jahrhunderte zu­
mindest, lebendig vor Augen steht, hat es etwas Vergleichbares an katholischen, kriti­
schen Stimmen einer Lehräußerung des Papstes gegenüber in dem Ausmaß und von 
der Intensität bisher noch nicht gegeben. Aber auch diese Krise, die in der nachkon­
ziliaren Kirche so oder ·so, früh oder spät, einmal eintreten mußte, weil sie angesichts 
der heutigen Umwälzungen in der profanen Gesellschaft und in der Chri,stenheit ein­
fach als unausweichlich und unvermeidbar erschien, kann letzten Endes nicht nur zur 
notwendigen Läuterung und Klärung, sondern uns allen zum Heil gereichen. Es will 
sich zwar verschiedenenorts Pessimismus und Hoffnungslosigkeit breitmachen, so wie 
vereinzelt auch der Ruf nach alter Strenge gegen „Unbotmäßige" ertönt und auf frucht-

56 



baren Boden fällt: WIT In  :  des möchten jer der andernorts bekräftigten Hoffnung aum
geben, auch ese Krise etztlich ZUT Von Vaticanum n  ] gewünschten Erneuerung
der Kirche beiträgt.
Das Echo der nichtchristlichen Welt auf W  Jalr S wıe G icht anders erwar
werden konnte und bot deshalb aum Überraschungen. Mag der Papst daselbst
auf anderen alc der religiösen ene noch hohen Kredit besitzen, 5 zeigte sich
einmal mehr, auch die feierlichsten Beschwörungen und Appelle noch eıne Sinnes-
oder Entschlußänderung hervorrufen. Die nichtchristliche Welt steht vielfach bloß als
Zuschauer den durch die Geburtenregelungsfrage manitfest gewordenen innerkirch-
lichen Spannungen. hre Zeitungen enthielten deshalb auch viel eher eine Wiedergabe
der katholischen und christlichen Raum laut gewordenen Stimmen als eıgene, PeI-
sönliche Stellungnahmen

Kreis der christlichen Konfessionen mMag die vorbehaltlose Zustimmung des 'atriar-
chen Athenagoras päpstlichen Entscheidung Sachen emoral und Geburten-
egelung hier und ort Verwunderung ausgelöst aben;: eigentlich überraschen aber
konnte S12 aum. Im übrigen aber ist festzuhalten, auch diesem Punkt der Pha-

nich  e 1 Namen der gesamten Orthodoxie sprechen kann, wıe se1ne Außerung
ja tatsächlich zumindest der Praxis nicht allen Orthodoxen geteilt wird
Wirklich überraschen hingegen konnten die vereinzelten protestantischen Stimmen, die
sich voll und hinter stellten. ber auch S1e können keiner We  152 den
Anspruch erheben, reprasentatıv ZzZu Sein für die der Reformation hervorgegan-

Kirchen Die gewichtigen Gegenstimmen, die Z., eine Gefährdung des
neugeschaffenen ökumenischen Klimas prophezeiten oder befürchten ießen, sind denn
auch keiner Weise überhören.
Im Katholizismus selbst, und das gilt ohl für alle Diözesen auf der n Welt,
sind die nicht immer sachlichem Ton vorgetragenen Meinungen art aufeinander
geprallt. ber daß 5 einem hochwichtigen Wort des Papstes neben den manch-
mal überschäumenden und eshalb unrealistisch und beinahe unglaubwürdig klingen-
den Zustimmungen überhaupt öffentlicher Vo den direkt virulenten Ablehnun-
gen gal nicht reden, gegeben hat, ist  . eın absolutes Novum, zumindest ın der JUun-

Kirchengeschichte, und wird gewi| icht ohne bedeutsame, weittragende Folgen
dieser nachkonziliaren Entwicklung Se1n.

Hervorgehoben werden muß ebenfalls, daß d  1ese Frontbildung, cdie über das ahbsolute
Ja oder das radikale eın hinaus eine Reihe von Nuancen kennt (z Ja,
aber ), durch die Kirche, durch ihre Gilieder oder SGtände geht
Sie ist nicht bloß Sache der Laien, Sie hat auch den eTrus miıt ihren 50g hinein-
gCeZOBECEN, Pfarrseelsorger und Theologen, Praktiker und Wissenschaftler, und EL—‘I den
Außerungen Einzelbischöfen wie Bischofskonferenzen läßt sich ohne WEe1l-
teres schlußfolgern, wıe deren Stellungnahme ausgefallen ware, hätte der aps
„rumanae vitae“ anders entschieden.
Der Vollständigkeit halber mufß hinzugefügt werden, daß katholische: aum
wahrscheinlich eıne einzige Gegenstimme den posıfıven Teil der Enzyklika
mıit ihrer, der Konzilslehre konformen Darlegung ber den enschen, die Ehe, die
ebe und die geschlechtliche Liebe 115 christlicher Schau gab. Hier wurde ın der lat
die alte ‚W:  TrTe überwunden und die anderswo Oft verdächtigte eheliche 1e|

ihrer edeutung voll gewürdigt, Das hat übrigens auch die nichtkatholische wIie die
nichtchristliche Welt nachhaltig anerkannt.
Darüber hinaus aber bleibt icht zZzu verkennen, daß gerade der konkrete Teil der
ZYy. über die Möglichkeiten katholischer Geburtenregelung vVon eminenter prak-
tischer Wichtigkeit für das moralische Verhalten und damit für das religiöse en der
Eheleute 1st. Vor dieser rage und der Art der Antwort, clie der Papst den
mehrheitlichen Willen der VOTr ihm eingesetzten, respektive bestätigten Studienkommis-

baren Boden fällt; wir indes möchten hier der andernorts bekräftigten Hoffnung Raum 
geben, daß auch diese Krise letztlich zur von Vaticanum II gewünschten Erneuerung 
der Kirche beiträgt. 
Das Echo der nichtchristlichen Welt auf HV war so, wie es nicht anders erwartet 
werden konnte und bot deshalb kaum Oberraschungen. Mag der Papst daselbst 
auf anderen als der religiösen Ebene noch so hohen Kredit besitzen, es zeigte sich 
einmal mehr, daß auch die feierlichsten Beschwörungen und Appelle noch keine Sinnes­
oder Entschlußänderung hervorrufen. Die nichtchristliche Welt steht vielfach bloß als 
Zuschauer vor den durch die Geburtenregelungsfrage manifest gewordenen inne11kirch­
lichen Spannungen. Ihre Zeitungen enthielten deshalb audt viel eher eine Wiedergabe 
der im katholischen und christlidten Raum laut gewordenen Stimmen als eigene, per­
sönlidte Stellungnahmen. 
Im Kreis der christlichen Konfessionen mag die vorbehaltlose Zustimmung des Patriar­
chen Athenagoras zur päpstlichen Entscheidung in Sadten Ehemoral und Geburten­
regelung hier und dort Verwunderung ausgelöst haben; eigentlich überrasdten aber 
konnte sie kaum. Im übrigen aber ist festzuhalten, daß auch in diesem Punkt der Pha­
nar nidtt im Namen der gesamten Orthodoxie sprechen kann, so wie seine Äußerung 
ja tatsächlidt zumindest in der Praxis nicht von allen Orthodoxen geteilt wird. 
Wirklich überraschen hingegen konnten die vereinzelten protestantischen Stimmen, die 
sich voll und ganz hinter HV stellten. Aber auch sie können in keiner Weise den 
Anspruch erheben, repräsentativ zu sein für die aus der Reformation hervorgegan­
genen Kirchen. Die gewichtigen Gegenstimmen, die z. T. sogar eine Gefährdung des 
neugeschaffenen ökumenischen Klimas prophezeiten oder befürchten ließen, sind denn 
auch in keiner Weise zu überhören. 
Im Katholizismus selbst, und das gilt wohl für alle Diözesen auf der ganzen Welt, 
sind die nicht immer in sachlichem Ton vorgetragenen Meinungen hart aufeinander 
geprallt. Aber daß es zu einem so hochwichtigen Wort des Papstes neben den manch­
mal überschäumenden und deshalb unrealistisch und beinahe unglaubwürdig klingen­
den Zustimmungen überhaupt öffentliche Kritik, von den direkt virulenten Ablehnun­
gen gar nicht zu reden, gegeben hat, ist ein absolutes Novum, zumindest in der jün­
geren Kirchengeschichte, und wird gewiß nicht ohne bedeutsame, weittragende Folgen 
in dieser nachkonziliaren Entwicklung sein. 
Hervorgehoben werden muß ebenfalls, daß diese Frontbildung, die über das absolute 
Ja oder das radikale Nein hinaus eine ganze Reihe von Nuancen kennt (z. B. Ja, 
aber ... ), durch die ganze Kirche, durch all ihre Glieder oder Stände geht. 
Sie ist nicht bloß Sache der Laien, sie hat auch den Klerus mit in dhren Sog hinein­
gezogen, Pfarrseelsorger und Theologen, Praktiker und Wissenschaftler, und aus den 
Äußerungen von Einzelbischöfen wie ganzer Bischofskonferenzen läßt sich ohne wei­
teres schlußfolgern, wie deren Stellungnahme ausgefallen wäre, hätte der Papst in 
,,Humanae vitae" anders entschieden. 
Der Vollständigkeit halber muß hinzugefügt werden, daß es im katholischen Raum 
wahrscheinlich keine einzige Gegenstimme gegen den positiven Teil der Enzyklika 
mit ihrer, der Konzilslehre konformen Darlegung über den Menschen, die Ehe, die 
Liebe und die geschlechtliche Liebe aus christlicher Schau gab. Hier wurde in der Tat 
die alte Zwecklehre überwunden und die anderswo so oft verdächtigte eheliche Liebe 
in ihrer Bedeutung voll gewürdigt. Das hat übrigens auch die nichtkatholische wie die 
nichtchiiistliche Welt nachhaltig anerkannt. 
Darüber hinaus aber bleibt nicht zu verkennen, daß gerade der konkrete Teil der 
Enzyklika über die Möglichkeiten katholischer Geburtenregelung von eminenter prak­
tischer Wichtigkeit für das moralische Verhalten und damit für das religiöse Leben der 
Eheleute ist. Vor dieser Frage und der Art der Antwort, die der Papst gegen den 
mehrheitlichen Willen der von ihm eingesetzten, respektive bestätigten Studienkommis-

57 



S10N, gegecn eine oße namhafter Moraltheologen und icht zuletzt BCHgEN die
Auffassung und die Direktiven einzelner Vertreter des Weltepiskopats darauf gegeben
hat, verbla@t deshalb gewissermaßen der Teil der zyklika. Und hier hat sich
eben auch das Feuer der entzündet, einer Kritik, die Ü, , behauptet, dieser
Entscheid, Gegensatz den andern Teilen des Rundschreibens, stehe nicht mehr

Einklang mıt dem Konzil.
Ke  1n Geringerer als ardinal Pericle Felici, der gewesecne Generalsekretär des Konzils,
csah sich daraufhin veranlaßt, „UOsservatore” nachzuweisen, wıe auch diese Lehre
der Enzyklika dem wohlverstandenen CGeist vVon Vaticanum entspreche.
Doch wen1g die Weltpresse und iber S1e die $entliche Meinung den einstigen,
eher lauen Enthusiasmus Felicis dem onzil gegenüber hatte, wenig
konnte diese nachträgliche Feststellung clie vollzogene Frontenbildung lockern, der
Professor Lambruschini inzwischen ZU Erzbischof VvVon Perugia promoviert das
Stichwort geliefert atte ist eine authentische, aber eine unfehlbare Lehräuße-

des Papstes
D:  1ese Unterscheidung ist gewiß nich:  en NCU, wurde eın oroßer Teil der katholischen
Offentlichkeit ihrer offenbar jetzt erst bewußt, um 61e allsogleich „lebenden Ob-
jekt“ auszuprobieren. Wie weıt 11} nach diesem Entscheid des Papstes der Kirche die
Gefahr der „inneren Emigration” droht, 16€ schwer Zzu Sasen., Sicher dürfte indes
jetzt schon selin, weder spektakuläre Massenaustritte der irche noch irgend-
eın Schisma wegen gegeben hat oder auch 2u5 einer andern, aher oder ent-
fernterer Zuk: auf UuILS zukommenden Problematik Je geben wird D  1ese Zeiten
dürften endgültig vorbei sein WIr mussen mit un  SIn g  amen Problemen unter
uns fertig werden, anders lassen S12 sich überhaupt icht mehr lösen.
Allerdings sind spätestens seit mit der Tatsache konfrontiert, die Rede
VO innerkirchlichen, brüderlichen Dialog vielfach leeres Wort oder eın frommer
Wunsch bleibt. He durch bewirkte „Scheidung der Geister“ zeigt, WIe WIr
ziemlich überall, welchen Gründen auch immer, clie gegenseitige Verketzerung
der Hinnahme uNnNseIfer Verschiedenheiten vorziehen. Hier bleibt mithin R1 1ImMMEeNSes
innerkirchliches rogramm aufzuarbeiten und in altung einzubauen, ehe VT
ernsthaft daran denken können, Dialog mit den Ungläubigen aufzunehmen, den
e1n anderes ezentes vatikanisches Dokument S50 dringend nahelegt. Wie eles
andere das sSe1 diesem Zusammenhang sofort hinzugefügt 1st dieses oku-
ment durch dlie weitergehenden Diskussionen ängs nicht S0 beachtet worden,
wiıie —> dies verdient hätte.
es allem muß alsg zugegeben werden, sich auf Weltebene der Kirche eine
Krise manifestiert hat, die ohne Zweifel auch VOT schon latent vorhanden WAar,
AT  ennn sS1e sich auch nicht, bis InNns Kirchenvolk hinein und bis rage der Lehrauto-
rıtat des Papstes hinauf, offen kundgab wWwIiIie jetzt. Sie zeigt, > WIT der irche
die Spielregeln der uen Freiheit des Denkens, Redens und Handelns noch nicht
beherrschen ber diese Erkenntnis mu icht S  > bı  Osen SeIN; WIT möchten c1€e eher
als etwas Positives buchen, da hiermit fundamentale Fragen der Kirche heute aufge-
worfen werden, die ıunter andern Umständen vielleicht noch lange nicht geklärt oder
ımmer wieder auf die lange Ban geschoben worden +{  n. Jetzt muß die Kirche sich
damit befassen. Zu den wichtigsten zählen WIT die Frage nach der eu: der Autori-
tät, der Kollegialität, der Mündigkeit des Laien Hinblick sowohl auf persönliche
und personale Gewissensbildung wie auch auf ihre Stellung oder Funktion gegenüber
dem Lehr- und Hirtenamt. die spezifis wissenschaftlichen ragen nach dem
uNnsere cittlichen Normen verpflichtenden aturbegri oder nach den mit diesem Begriff

vereinbarenden ethoden der Geburtenregelung durch ebenfalls mächtigen
triehb erlan. haben, versteht sich VC selbst.
Alles allem möchten WITr deshalb die nach e1n Vielfaches verstärkte Unruhe
inmitten der Kirche eher positiv als negatıv werten.

558

sion, gegen eine große Zahl namhafter Moraltheologen und nicht zuletzt gegen die 
Auffassung und die Direktiven einzelner Vertreter des Weltepiskopats darauf gegeben 
hat, verblaßt deshalb gewissermaßen der erste Teil der Enzyklika. Und hier hat sich 
eben auch das Feuer der Kritik entzündet, einer Kritik, die u. a. behauptet, dieser 
Entscheid, im Gegensatz zu den andern Teilen des Rundschreibens, stehe nicht mehr 
im Einklang mit dem Konzil. 
Kein Geringerer als Kardinal Pericle Fellei, der gewesene Generalsekretär des Konzils, 
sah sich daraufhin veranlaßt, im „Osservatore" nachzuweisen, wie auch diese Lehre 
der Enzyklika dem wohlverstandenen Geist von Vaticanum II entspreche. 
Doch so wenig die Weltpresse - und über ,sie die öffentliche Meinung - den einstigen, 
eher lauen Enthusiasmus Felleis dem Konzil gegenüber vergessen hatte, so wenig 
konnte diese nachträgliche Feststellung die vollzogene Frontenbildung lockern, zu der 
Professor Lambruschini - inzwischen zum Erzbischof von Perugia promoviert - das 
Stichwort geliefert hatte: HV ist eine authentische, aber keine unfehlbare Lehräuße­
rung des Papstes. 
Diese Unterscheidung ist gewiß nicht neu, nur wurde ein großer Teil der katholischen 
Öffentlichkeit ihrer offenbar jetzt erst bewußt, um sie allsogleich am „lebenden Ob­
jekt" auszuprobieren. Wie weit nun nach diesem Entscheid des Papstes der Kirche die 
Gefahr der „inneren Emigration" droht, ist schwer zu sagen. Sicher dürfte indes 
jetzt schon sein, daß es weder spektakuläre Massenaustritte aus der Kirche noch irgend­
ein Schisma wegen HV gegeben hat oder auch aus einer andern, in naher oder ent­
fernterer Zukunft auf uns zukommenden Problematik je geben wird. Diese Zeiten 
dürften endgültig vorbei sein; wir müssen mit unsern gemeinsamen Problemen unter 
uns fertig werden, anders lassen sie sich überhaupt nicht mehr lösen. 
Allerdings sind wir spätestens seit HV mit der Tatsache konfrontiert, daß die Rede 
vom innerkirchlichen, brüderlichen Dialog vielfach ein leeres Wort oder ein frommer 
Wunsch bleibt. Die durch HV bewirkte „Scheidung der Geister" zeigt, wie wir so 
ziemlich überall, aus welchen Gründen auch immer, die gegenseitige Verketzerung 
der Hinnahme unserer Verschiedenheiten vorziehen. Hier bleibt mithin ein immenses 
innerkirchliches Programm aufzuarbeiten und in unsere Haltung einzubauen, ehe wir 
ernsthaft daran denken können, jenen Dialog mit den Ungläubigen aufzunehmen, den 
ein anderes rezentes vatikanisdtes Dokument so dringend nahelegt. Wie so vieles 
andere - das sei in diesem Zusammenhang sofort hinzugefügt - ist dieses Doku­
m-ent durch die weitergehenden Diskussionen um HV längst nicht so beachtet worden, 
wie es dies verdient hätte. 
Alles in allem muß also zugegeben werden, daß sidt auf Weltebene in der Kirche eine 
Krise manifestiert hat, die ohne Zweifel auch vor HV schon latent vorhanden war, 
wenn sie sich auch nicht, bis ins Kirchenvolk hinein und bis ,zur Frage der Lehrauto­
rität des Papstes hinauf, so offen kundgab wie jetzt. Sie zeigt, daß wir in der Kirche 
die Spielregeln der neuen Freiheit des Denkens, Redens und Handelns noch nicht 
beherrschen. Aber diese Erkenntnis muß nicht vom bösen sein; wir möchten sie eher 
als etwas Positives buchen, da hiermit fundamentale Fragen der Kirche heute aufge­
worfen werden, die unter andern Umständen vielleicht noch lange nicht geklärt oder 
immer wieder auf die lange Bank geschoben worden wären. Jetzt muß die Kirche sich 
damit befassen. Zu den wichtigsten zählen wir die Frage nach der Deutung der Autori­
tät, der Kollegialität, der Mündigkeit des Laien im Hinblick sowohl auf persönliche 
und personale Gewissensbildung wie auch auf ihre Stellung oder Funktion gegenüber 
dem Lehr- und Hirtenamt. Daß die ·spezifisch wissenschaftlichen Fragen nach dem für 
unsere sittlichen Normen verpflichtenden Naturbegriff oder nach den mit diesem Begriff 
zu vereinbarenden Methoden der Geburtenregelung durch HV ebenfalls mächtigen Auf­
trieb erlangt haben, versteht sich von selbst. 
Alles in allem möchten wir deshalb die nach HV um ein Vielfaches verstärkte Unruhe 
inmitten der Kirche eher positiv als negativ werten. 

58 



frappantes Spiegelbild dieser Unruhe War nicht Mu der FEssener Katholikentag,
der weıt ıber die Grenzen Deutschlands und des deutschen Sprachgebietes hinaus
aufmerksame Beobachter fand Auch die innerholländische Entwicklung macht Jängst
nicht mehr der Presse jene Schlagzeilen, die S1e noch VOT etlichen Oonaten hervor-
Te:  f Denn überall treten Ereignisse ei, die davon ZeUgEN, laß der Katholizismus semın
[E UE Gesicht sucht, und ZWOäül angefangen vV«. der Dogmatik, über die Bibelexegese,
bis den letzten Fragen praktischen christlichen Verhaltens Nur Rande
1 erwähnt, miıt nicht allein die Mischehenfrage Nneu angekurbelt wurde,
dern auch das Zölibatsproblem wieder ctärker den Mittelpunkt der Diskussionen
WIe  - der Publikationen rückte, und das den verschiedensten Ländern.
Zeugnis der orge des Papstes iber diese nruhe bleiben nach wIie die Mitt-
wochsansprachen Pauls VI Bis hatte e7 systematisch einzelne Konzilsthemen
behandelt; letzter eit dominieren die Appelle Gehorsam und ur Unter-
werfung unter die rechtmäßige Autorität.

Verlauf der etzten Moeonate hat sich diese innerkirchliche Problematik gewIls-
sermaßen Zzwel Vorfällen kondensiert und ausgewilesen, die weıt iber ‚uropa hinaus
größte Beachtung fanden MEeIN! den Fall Schillebeeckx und den Fall des Bischofs

Hertogenbosch, Mons uyssen. Die Presse hat e11m.  al mehr beide Vorkomm-
NIıISSe aufgedeckt und anschließend miıt ihren Kommentaren icht gekargt, G{ wıe WITr
das spätestens sceit dem Konzil gewohnt sind und wıe ©5 einmal, dem 1nen
enugtuung, dem andern ZUum Ärgernis, ihre Funktion und Aufgabe ist, VOTCauUus-

gesetzt, daß Al dem mündigen Kirchenvolk das Recht auf Information, auch iDer
innerkirchliche Geschehnisse, nicht vorenthalten möchte.
Wer aber zumindest die Presse-Indiskretionen gerugt sehen will, der sollte 51
benfalls fragen, weshalb eigentlich Indiskretionen geben muß, damit einzelne
Dinge, die doch die irche ıinteressieren, 2115 Licht ommen. Gerade den bei-
den 1er nnten Fällen hat den ugen der Fentlichkeit die vatikanische Presse-
stelle gefehlt, und ZWaar zunächst durch mangelnde Mitteilsamkeit, sodann durch eine
Wortakrobatik, die ihr umm weniger zum Vorteil gereichen konnte, als die volle
Wahrheit iber Professor Schillebeeckx und Bischof Bluyssen etztlich doch ich+ VeOeI -
heimlicht werden konnte.
Beide Fälle haben indes gezeigt, TOLZ lem Methoden a der römischen
Kurie, 1e für viele Beobachter immer noch 1e „böte noire” der große GSünden-
bock bleibt, ingang finden. Mit Bedauern wurde anläßlich dieser Vorkommnisse
jed auch festgestellt, bestimmte Beschlüsse bis heute noch nicht ausgeführt
wurden, WI1e Dee die V{ Jahresfrist der Bischofssynode gewünschte Einsetzung
einer Theologenkommission, v zumindest dem viel Vonmnl
Schärfe nehmen ätte können.

Das Ende Glaubensjahres/Bogota
„Humanae vitae‘  I5 als JjJungster Kristallisationspunkt der jetzigen gesamtkirchlichen
Problematik hat sowchl auf Weltebene wıe 1n den einzelnen Diözesen alles andere

den gestellt.
Da ware  A zunächst das Ende des Glaubensjahres erinnern, das der aps durch
el verfaßtes Glaubensbekenntnis durch eine spezielle Botschaft an den

Klerus auszeichnete.
Doch VvVon keinem der beiden Dokumente kann ag werden, s1e atten spezielles
Echo geweckt. Die hier und ort anlaufenden Kommentare und ellungnahmen wurden
bald V überrollt, und noch sehr vereinzelt, soweit die diesbezüglichen
Publikationen überblicken können, meldet 7 diesbezüglich jemand Wort.

Glaubensbekenntnis hat 93 vornehmlich protestantischen Kreisen gegeben,
s kaum überraschen dürfte Die Botschaft an den Klerus ihrerseits hat ahrschein-

noch weniger Beachtung gefunden als das Glaubensbekenntnis: jedenfalls hat S1e

59

Ein frappantes Spiegelbild dieser Unruhe war nicht nur der Essener Katholikentag, 
der weit über die Grenzen Deutschlands und des deutschen Sprachgebietes hinaus 
aufmerksame Beobachter fand. Audt me innerholländische Entwicklung macht längst 
nidtt mehr in der Presse jene Schlagzeilen, die sie noch vor etlichen Monaten hervor­
rief. Denn überall treten Ereignisse ein, die davon zeugen, daß der Katholizismus sein 
neues Gesicht sucht, und zwar angefangen von der Dogmatik, über die Bibelexegese, 
bis hin zu den letzten Fragen praktischen mristlichen Verhaltens. Nur am Rande 
sei erwähnt, daß mit HV nicht allein die Mischehenfrage neu angekurbelt wurde, son­
dern auch das Zölibatsproblem wieder stärker in den Mittelpunkt der Diskussionen 
wie der Publikationen rückte, und das in den vel.'!smiedensten Ländern. 
Zeugnis der Sorge des Papstes über diese Unruhe bleiben nach wie vor die Mitt­
wochsanspradten Pauls VI. Bis dahin hatte er systematisch einzelne Konzilsthemen 
behandelt; in letzter Zeit dominieren die Appelle zum Gehorsam und zur Unter­
werfung unter die rechtmäßige Autorität. 
Im Verlauf der letzten Monate hat sich diese ganze innerkirchliche Problematik gewis­
sermaßen in zwei Vorfällen kondensiert und ausgewiesen, die weit über Europa hinaus 
größte Beachtung fanden: wir meinen den Fall Sdzillebeeckx und den Fall des Bischofs 
von 's Hertogenbosch, Mons. Bluyssen. Die Presse hat einmal mehr beide Vorkomm­
nisse aufgedeckt und anschließend mit ihren Kommentaren nidtt gekargt, so wie wir 
das spätestens seit dem Konzil gewohnt sind und wie es nun einmal, dem einen zur 
Genugtuung, dem andern zum Ärgernis, ihre Funktion und Aufgabe ist, voraus­
gesetzt, daß man dem mündigen Kirchenvolk das Recht auf Information, audt über 
innerkirchliche Geschehnisse, nicht vorenthalten möchte. 
Wer aber zumindest die Presse-Indiskretionen gerügt sehen will, der sollte sich 
ebenfalls fragen, weshalb es eigentlidt Indiskretionen geben muß, damit einzelne 
Dinge, die doch die ganze Kirche interessieren, ans Licht kommen. Gerade in den bei­
den hier genannten Fällen hat in den Augen der Öffentlichkeit die vatikanische Presse­
stelle gefehlt, und zwar zunächst durch mangelnde Mitteilsamkeit, sodann durch eine 
Wortakrobatik, die ihr um so weniger zum Vorteil gereichen konnte, als die volle 
Wahrheit über Professor Schillebeeckx und Bischof Bluyssen letztlich doch nicht ver­
heimldcht werden konnte. 
Bekle Fälle haben !indes gezeigt, daß trotz allem neue Methoden an der römischen 
Kurie, die für viele Beobachter immer noch die „Mte noire" - der große Sünden­
bock - bleibt, Eingang finden. Mit Bedauern wurde anläßlich dieser Vorkommnisse 
jedoch audt festgestellt, daß bestimmte Beschlüsse bis heute noch nicht ausgeführt 
wurden, wie z. B. die vor Jahresfrist von der Bischofssynode gewünschte Einsetzung 
einer Theologenkommission, was zwmndest dem Fall Schillebeeckx v-iel von seiner 
Schärfe nehmen hätte können. 

Das Ende des Glaubensjahres/Bogota 
„Humanae vitae" als jüngster Kristallisationspunkt der jetzigen gesamtkirchlichen 
Problematik hat sowohl auf Weltebene wie in den einzelnen Diözesen alles andere 
in den Schatten gestellt. 
Da wäre zunächst an das Ende des Glaubensjahres zu erinnern, das der Papst durch 
ein eigens verfaßtes Glaubensbekenntnis und durch eine spezielle Botschaft an den 
Klerus auszeichnete. 
Doch von keinem der beiden Dokumente kann gesagt werden, sie hätten ein spezielles 
Echo geweckt. Die hier und dort anlaufenden Kommentare und Stellungnahmen wurden 
bald von HV überrollt, und nur noch sehr vereinzelt, soweit wir die diesbezüglidten 
Publikationen überblicken können, meldet sich diesbezüglich jemand zu Wort. Kritik 
am Glaubensbekenntnis hat es vornehmlidt aus protestantisdten Kreisen gegeben, 
was kaum überraschen dürfte. Die Botschaft an den Klerus ihrerseits hat wahrsdtein­
lich nodt weniger Beachtung gefunden als das Glaubensbekenntnis; jedenfalls hat sie 

59 



aum praktische Konsequenzen gezeıltigt, wıe das Beispiel der allermeisten europäischen
amerikanischen Diözesen nahelegt. icht a die pannungen zwischen erus

und kirchlicher Autorität, auch die Diskussionen das Priestertum und das Priester-
b die Forderung nach en und Umstellen, das rängen auf Z tiefgrei-
tende Reformen, haben sich eher gesteigert als vermindert. das alles auf dem
Hintergrund eıner unaufhaltsam fortschreitenden erufs- und Nachwuchskrise Schon
erheben sich überall immer mehr Stimmen, die fragen, ob die irche noch lange auf
Kosten cdieses blutnotwendigen Nachwuchses dem traditionellen Priesterbild fest-
halten ..  Önne, ohne CR ihre nen Anliegen zu ehlen. Jedenfalls dürfte jetzt
schon Zur Genüge bewiesen sein, mit beschwörenden Appellen allein der K  Tse
nicht mehr steuern ıst.

Die apstreise nach 020 ihrerseits wurde nicht N1Ur durch die Diskussion Il HV,
sondern ebenso durch den Einmarsch der Warschaupaktstaaten die C55R überschat-
tet. Die ihr voraufgegangenen Kommentare der Weltpresse waren, den
schiedensten Ursachen, eher auf Pessimismus gestimmt. Nachträglich darf wohl fest-
gehalten werden, S1e besser verlief, als die essimisten befürchtet hatten. Für
Bogota und Kolumbien WIe überhaupt 5AaNz Lateinamerika wurde 512e sonder
Zweifel ZUm großen Ereignis des Jahres, das allerdings S muß jetzt schon gesagt
werden mit großer Wahrscheinlichkeit ohne praktische Konsequenzen bleiben wird
Auf letztere aber käme e5 entscheiden: EL, S der aps sich icht rinzip der
gewaltsamen Änderung der Verhältnisse bekannte, wird UTr Wirklichkeitsfremde iber-
rascht oder enttäuscht en. 1e eder Einzelmensch steht atuıch der aps mit al
seinem guten Willen dem Massenelend dieser Länder etztlich machtlos gegenüber.
Auch die feierlichsten Appelle und die fundiertesten Enzykliken 7  ve  n diesen
Zuständen nichts äandern. Das wurde mehr klar, Sl wWwIe sich die Gefahr
verdeutlichte, derartige Papstbesuche von vornherein dazu verurteilt S1N!|  d,
eine großartige „Schau“ Z bleiben, die grauen ag nichts zZzu ändern ap.

Römuische Erlässe und Entscheidungen
Grundsatzerklärung des Sekretariates für die Nichtglaubenden

der Apostolischen Konstitution „Regimini Ecclesiae universae”, durch welche die
Reform der römischen Kurie weit: vorangetrieben wurde, ıst auch (in Nr. 101—102)
das schon £rüher gegründete „Sekretariat für die Nichtglaubenden“ als Organ der

Stuhles ausgewilesen, Als Aufgaben dieses römischen GCekretariates werden e1ın
vertieftes Studium des modernen Atheismus und Se1: Erscheinungsformen, der
Dialog mıit atheistischen ruppilerungen und Strömungen in ler Welt SOWIe e1Nne
ilfe Für die Seelsorge genannt. Das schon se1t einiger eit erwartetie rundsatzdo-
kument wurde z Oktober 1968 E  > derzeitigen Präsidenten dieses Sekretariates,
dem Wiener Erzbischof Kardinal Dr Franz König, Rahmen eıner Pressekonferenz
in Rom der ÖOffentlichkeit übergeben erläutert. Es trägt den Titel „Dialog mit
den Nichtglaubenden“ und will, WIEe 5 Vorwort heißt, eın VVegweiser den
Dialog SPe1INn und dazu Zielsetzungen und Bedingungen SO WIE praktische Richtlinien
bieten.
In der Einführung wird erklärt, e1n echter Pluralismus se1 IUr dann möglich, venn FG

einem Dialog zwischen Menschen und Gemeinschatten verschiedener Geisteshaltung
Oommt. Die irche WI1SS unl 1e Bedeutung ler estrebungen, die auf eine menschen-
würdige T'  ung der eitlichen Dinge abzielen: diese entsprächen ja auch ihrer Mis-

6C  Ü

kaum praktische Konsequenzen gezeitigt, wie das Beispiel der allermeisten europäischen 
und amerikanischen Diözesen nahelegt. Nicht nur die Spannungen zwischen Klerus 
und kirchlicher Autorität, auch die Diskussionen um das Priestertum und das Priester­
bild, die Forderung nach Umdenken und Umstellen, das Drängen auf z. T. tiefgrei­
fende Reformen, haben sich eher gesteigert als vermindert. Und das alles auf dem 
Hintergrund einer unaufhaltsam fortschreitenden Berufs- und Nachwuchskrise! Schon 
erheben ,sich überall immer mehr Stimmen, die fragen, ob die Kirche noch lange auf 
Kosten dieses blutnotwendigen Nachwuchses an dem traditionellen Priesterbild fest­
halten könne, ohne gegen ihre ureigenen Anliegen zu fehlen. Jedenfalls dürfte jetzt 
schon zur Genüge bewiesen ·sein, daß mit beschwörenden Appellen allein der Krise 
nicht mehr zu steuern ist. 

Die Papstreise nach Bogota ihrerseits wurde nicht nur durch die Diskussion um HV, 
sondern ebenso durch den Einmarsch der Warschaupaktstaaten in die CSSR überschat­
tet. Die ihr voraufgegangenen Kommentare in der Weltpresse waren, aus den ver­
schiedensten Ursachen, eher auf Pessimismus gestimmt. Nachträglich darf wohl fest­
gehalten werden, daß sie besser verlief, als die Pessimisten befürchtet hatten. Für 
Bogota und Kolumbien wie überhaupt für ganz Lateinamerika wurde sie sonder 
Zweifel zum großen Ereignis des Jahres, das allerdings - es muß jetzt schon gesagt 
werden - mit großer Wahrscheinlichkeit ohne praktische Konsequenzen bleiben wird. 
Auf letztere aber käme es entscheidend an. Daß der Papst sich nicht zum Prinzip der 
gewaltsamen Änderung der Verhältnisse bekannte, wird nur Wirklichkeitsfremde über­
rascht oder enttäuscht haben. Wie jeder Einzelmensch steht auch der Papst mit all 
seinem guten Willen dem Ma-ssenelend dieser Länder letztlich machtlos gegenüber. 
Auch die feierlichsten Appelle und die fundiertesten Enzykliken vermögen an diesen 
Zuständen nichts zu ändern. Das wurde einmal mehr klar, so wie sich die Gefahr 
verdeutlichte, daß derartige Papstbesuche von vornherein dazu verurteilt sind, nur 
eine großartige „Schau" zu bleiben, die am grauen Alltag nichts zu ändern vermag. 

PETER GRADAUER 

Römische Erlässe und Entscheidungen 
Grundsatzerklärung des Sekretariates für die Nichtglaubenden 

In der Apostolischen Konstitution „Regimini Ecclesiae universae", durch welche die 
Reform der römischen Kurie weiter vorangetrieben wurde, ist auch (m Nr. 101-102) 
das schon früher gegründete „Sekretariat für die Nichtglaubenden" als Organ der 
HI. Stuhles ausgewiesen. Als Aufgaben dieses römischen Sekretariates werden ein 
vertieftes Studium des modernen Atheismus und seiner Erscheinungsformen, der 
Dialog mit atheistischen Gruppierungen und Strömungen in aller Welt sowie eine 
Hilfe für die Seelsorge genannt. Das schon seit einiger Zeit erwartete Grundsatzdo­
kument wurde am 1. Oktober 1968 vom derzeitigen Präsidenten dieses Sekretariates, 
dem Wiener Erzbischof Kardinal Dr. Franz König, im Rahmen einer Pressekonferenz 
in Rom der Öffentlichkeit übergeben und erläutert. Es trägt den Titel „Dialog mit 
den Nichtglaubenden" und will, wie es im Vorwort heißt, ein Wegweiser für den 
Dialog sein und dazu Zielsetzungen und Bedingungen sowie praktische Richtlinien 
bieten. 
In der Einführung wird erklärt, ein echter Pluralismus sei nur dann möglich, wenn es 
zu einem Dialog zwischen Menschen und Gemeinschaften verschiedener Geisteshaltung 
kommt. Die Kirche wisse um die Bedeutung aller Bestrebungen, die auf eine menschen­
würdige Ordnung der zeitlichen Dinge abzielen; diese entsprächen ja auch ihrer Mis-

60 



S10N. Zur Begriffsbestimmung wird „Unter 0ß versteht allgemeinen
ede Form der egegnung und Mitteilung zwischen Einzelpersonen oöder und
Gemeinschaften, die den Zweck verfolgt, einem Klima der Wahrheit, der persönli-
chen Achtung und e1ines gewissen Vertrauens zZu einer tieferen Kenntnis der
heit Zu gelangen und die zwischenmenschlichen Beziehungen Z.Uu verbessern.“ Dem-
entsprechend werden drei Arten des alogs unterschieden: die Begegnung auf reın
menschlicher Ebene, auf der Ebene des Suchens nach der ahrheit, auf der Fbene
des Handelns, der praktischen Zusammenarbeit.
Das längste Kapitel befaßt sich mut dem „doktrinären Dialog“, seiner Möglichkeit,
seiner Rechtmäßigkeit und den Bedingungen, unter denen o ct+aHtfinden kann und
soll. Die Tatsache, eder esprächspartner die Wahrheit Zu besitzen glaube, mache
den Dialog B-  . überflüssig und widerspreche icht seiner Natur: der Dialog werde
naturgemäß voan zwel Standpunkten US aufgenommen, die zu erläutern und ein-
ander nahezubringen gelte. Es genüge, wenn die einzelnen CGGesprächspartner der
Auffassung S11  d, durch den Dialog ın der Kenntnis der Wahrheit, 1e S1e besitzen,
Fortschritte machen zu können. Diese ng müßlten auch die Gläubigen aller
Ehrlichkeit annehmen und fördern. Gip könnten ja stets Verständnis der von Gott
geoffenbarten Glaubenswahrheiten fortschreiten. Im übrigen werde nicht alles,
der Christ als „Wahrheit“” kennt, VOTI der Offenbarung hergeleitet. 50 onne der
1  og mıit dem Nichtglaubenden dem Christen helfen, die geoffenbarten von den
anderen Wahrheiten zZzu unterscheiden und die Zeichen der eit ichte des Evange-
liums prüfen. Schließlich WI1ISSEe der Christ auch, der Glaube allein außer-
stande ist, alle Probleme lösen, daß er jedoch lehrt, in welchem Geist und gemäß
welcher Richtlinien 1e Lösung dieser Probleme eranzutreten 15t
Als Resümee der Erfahrungen Dialog zwischen Christen und arxisten sind fol-
gende Gätze zZUu betrachten: „Um SeiNe WwWEe: erreichen, mu®ß der Dialog den Erfor-
dernissen der ahrheit und der Freiheit gerecht werden. Er macht daher eine aufrich-
tige Suche nach der Wahrheit unerläßlich, weshalb der doktrinäre Dialog dann 15ZU-
schließen ist, wenn ET ‚zweckgebunden‘ erscheint, WIe 1111 allgemeinen Sagt, das
el 1n den Dienst bestimmter politischer Zwecke gestelit wird. Daraus
ergeben sich besonders für den Dialog mit arxisten Schwierigkeiten, die AÄn-
hänger des Kommunismus SIM}  d, da diese selbst einen innigen Zusammenhang zwischen
Theorie und Praxis herstellen, 725 eine gewIisse Unfähigkeit mıit csich bringt, cClie Vel-
cschiedenen Ebenen des Dialogs voneinander getrennt zZz.u halten, G( celbst der
doktrinäre Dialog manchmal ZUm praktischen gemacht wird.“ Ebenso deutlich VOeIi -

langt das Dokument, Cie beiderseitigen Standpunkte oHen darzulegen sind und
daß acht durch gleichlautende Formeln, hinter denen sich verschiedene Inhalte Vel-

bergen, Mißverständnisse geschaffen werden. Nur ‚„wirklich kompetente Gesprächs-
partner“”“ sollen Z doktrinären Dialog teilnehmen, da SONST sein Nutzen icht das
agnis aufwiegen würde, das mi1t sich bringt.
Mit Nachdruck unterscheidet das Dokument V dem 02 über Fragen der Lehre
den „Dialog auf dem Gebiet des praktischen Handelns“: da den weltlichen ingen
e1ne Jegitime utonomie zukomme, müßten Meinungsverschiedenheiten auf religiösem
Gebiet icht unbedingt e1n Einverständnis zeitlichen ingen verhindern. Und
schließlich könne InNnan auch dort, v  V  Jo auf doktrinärer Ebene zı keiner Konvergenz
kommt, hinsichtlich bestimmter praktischer 7Ziele zZz.u einem gegenseitigen Einverständ-
MNIS gelangen und konkrete Zusammenarbeit vereinbaren. Diese 61  H legitim, WO die
angestrebten ele S1| gut oder ZUm Guten hinlenkbar sind
Die praktischen Richtlinien zweiten Teil des Dokumentes sind ‚Notwendigerweise
eher allgemein gehalten“. S5ie geben Spielraum die je verschiedene Situation
den einzelnen Ländern und ür entsprechende Direktiven der Bischofskonferenzen n
die Gläubigen. In scieben konkreten Punkten wünscht das Dokument, die zukünf-
tigen Priester u  .  ber die wichtigsten Formen des Nichtglaubens, Vor allem die ihren

sion. Zur Begriffsbestimmung wird gesagt: ,,Unter Dialog versteht man im allgemeinen 
jede Form der Begegnung und Mitteilung zwischen Einzelpersonen oder Gruppen und 
Gemeinschaften, die den Zweck verfolgt, meinem Klima der Wahrheit, der persönli­
chen Achtung und eines gewissen Vertrauen-s zu einer tieferen Kenntnis der Wahr­
heit zu gelangen und die zwischenmenschlichen Beziehungen zu verbessern." Dem­
entsprechend werden drei Arten des Dialogs unterschieden: die Begegnung auf rein 
menschlicher Ebene, auf der Ebene des Suchens nach der Wahrheit, auf der Ebene 
des Handelns, der praktischen Zusammenarbeit. 
Das längste Kapitel befaßt sich mit dem „doktrinären Dialog", seiner Möglichkeit, 
seiner Rechtmäßigkeit und den Bedingungen, unter denen er stattfinden kann und 
soll. Die Tatsache, daß jeder Gesprächspartner die Wahrheit zu besitzen glaube, mache 
den Dialog nicht überflüssig und widerspreche nicht seiner Natur; der Dialog werde 
naturgemäß von zwei Standpunkten aus aufgenommen, die es zu erläutern und ein­
ander nahezubringen gelte. Es genüge, wenn die einzelnen Gesprächspartner der 
Auffassung ·sind, durch den Dialog in der Kenntnis der Wahrheit, die sie besitzen, 
Fortschritte machen zu können. Diese Haltung müßten auch die Gläubigen in aller 
Ehrlichkeit annehmen und fördern. Sie könnten ja stets im Verständnis der von Gott 
geoffenbarten Glaubenswahrheiten fortschreiten. Im übrigen werde nicht alles, was 
der Christ als „Wahrheit" kennt, von der Offenbarung hergeleitet. So könne der 
Dialog mit dem Nichtglaubenden dem Christen helfen, die geoffenbarten von den 
anderen Wahrheiten zu unterscheiden und die Zeichen der Zeit im lichte des Evange­
liums zu prüfen. Schließlich wisse der Christ auch, daß der Glaube allein außer­
stande ist, alle Probleme zu lösen, daß er jedoch lehrt, in welchem Gei•st und gemäß 
welcher Richtlinien an die Lösung dieser Probleme heranzutreten ist. 
Als Resümee der Erfahrungen im Dialog zwischen Christen und Manisten sind fol­
gende Sätze zu betrachten: ,,Um seine Zwecke zu erreichen, muß der Dialog den Erfor­
dernissen der Wahrheit und der Freiheit gerecht werden. Er macht daher eine aufrich­
tige Suche nach der Wahrheit unerläßlich, weshalb der doktrinäre Dialog dann auszu­
schließen ist, wenn er ,zweckgebunden' erscheint, wie man im allgemeinen sagt, das 
heißt, wenn er in den Dienst bestimmter politischer Zwecke gestellt wird. Daraus 
ergeben •sich besonders für den Dialog mit jenen Marxisten Schwierigkeiten, die An­
hänger des Kommunismus sind, da diese selbst einen inniigen Zusammenhang zwischen 
Theorie und Praxis hel'stellen, was eine gewisse Unfähigkeit mit sich bringt, die ver­
schiedenen Ebenen des Dialogs voneinander getrennt zu halten, so daß selbst der 
doktrinäre Dialog manchmal zum praktischen gemacht wird." Ebenso deutlich ver­
langt das Dokument, daß die beiderseitigen Standpunkte offen darzulegen sind und 
daß nicht durch gleichlautende Formeln, hinter denen sich verschiedene Inhalte ver­
bergen, Mißverständnisse geschaffen werden. Nur „wirklich kompetente Gesprächs­
partner" sollen am doktrinären Dialog teilnehmen, da sonst sein Nutzen nicht das 
Wagnis aufwiegen würde, das er mit sich bringt. 
Mit Nachdruck unterscheidet das Dokument von dem Dialog über Fragen der Lehre 
den „Dialog auf dem Gebiet des praktischen Handelns"; da den weltlichen Dingen 
eine legitime Autonomie zukomme, müßten Meinungsveiischiedenheiten auf religiösem 
Gebiet nicht unbedingt ein Einverständnis in zeitlichen Dingen verhindern. Und 
schHeßlich könne man auch dort, wo es auf doktrinärer Ebene zu keiner Konvergenz 
kommt, hin'Sichtlich bestimmter praktischer Ziele zu einem gegen-seitigen Einverständ­
nis gelangen und konkrete Zusammenarbeit vereinbaren. Diese sei legitim, wo die 
angestrebten Ziele in sich gut oder zum Guten hinlenkbar sind. 
Die praktischen Richtlinien im zweiten Teil des Dokumentes sind „notwendigerweise 
eher allgemein gehalten". Sie geben Spielraum für die je verschiedene Situation in 
den einzelnen Ländern und für entsprechende Direktiven der Bischofskonferenzen an 
die Gläubigen. In •sieben konkreten Punkten wünscht das Dokument, ,daß 1. die zukünf­
tigen Priester über die wichtigsten Formen des Nichtglaubens, vor allem die in ihren 

61 



Ländern verbreiteten, gut unterrichtet werden und e1ine Kenntnis des Dialogs und 6@1-
ner philosophischen theologischen Grundlagen erlangen; be seelsorglichen
„Aggiornamento” des Klerus (Kurse, Studienwochen, ONgresse, uSsw.) den Proble-

des Gesprächs mit den Nichtglaubenden besondere Aufmerksamkeit ges!
wird; akademische, theologische Kurse den ialog mıiıt den Nichtglauben-
den äahnliche gen gefördert werden; dabei solfl] Vor allem cie Jugend
und die apostolisch Tatıgen gedacht werden; d  e der Predigt und
gionsunterricht auch dieser TeuenNn ng der Kirche Rechnung getragen wird;
5 die dem römischen Sekretariat die Nichtglaubenden angeschlossenen di  OZe-  ..

und nationalen Ämter sich das Studium des Atheismus und den Dialog
bemühen und Experten, Priester wıe aien, M  anner  x wıe Frauen, heranziehen:
eine Zusammenarbeit zwischen Katholiken und anderen Christen auf len Ebenen
zustande kommt: auch eine Zusammenarbeit der Christen miıt Nichtchristen, 1115-  n
besondere mit den Juden und ohammedanern, möglich
Die konkreten Direktiven unterscheiden zwischen öffentlichem und privatem Dialog,
Für den prıvaten Dialog, alsg spontane oder organisierte Begegnungen zwischen
Einzelpersonen oder kleineren ruppen, will das Dokument e1ne andere Direktive
geben die „der Klugheit des Wohlwollens“”. pfiehlt gegebenenfalls die
Hilfe eines ‚xperten, moralische Verantwortung, insbesondere Vermeidung e1nes ober-
flächlichen Irenismus oder Synkretismus, SOWIE®e das eugnis eines aufrechten und dem
eigenen Glauben entsprechenden ens Für den öffentlichen Dialog, also zwischen
befugten Vertretern VOonNn Gemeinschaften von Christen Von Anhängern anderer,
auch gegnerischer Doktrinen und ewegungen, wird der Rückwirkung auf cie
Ööffentliche einung noch größere Klugheit verlangt. Priester bedürfen der Erlaubnis
ihres e]jgenen wIe des den Gesprächsort zuständigen Bischofs, v s1ie einem
öffentlichen Dialog teilnehmen wollen. Bezüglich des schriftlichen ialogs fest-
gestellt, 1e5e Form des öffentlichen Dialogs höhere Anforderungen stelle, „da das
geschriebene Wort stärkere ückwirkungen hat und größere Verbreitung erfährt“.
In der Pressekonferenz wurde auscdrücklich betont, der Text keine politischen
Zwecke verfolgt, sondern reın kirchli und seelsorglich gemein! ist. Das konnte aber
nicht verhindern, l afd doch unzulässige Deutungen erfuhr. GSo interpretierten
Italien der linke Flügel der Democrazia Cristiana und die Kommunisten das oku-
ment galnz 5:  inne als kirchlichen egen eiıne Volksfrontregierung. Die
römische Kurie und auch Kardinal König sahen sich BEeEZWUNgEN, solche Deu-
tungen Stellung ZUu nehmen. Unterzeichnet ist das Dokument iıntfer dem August

VÖO Franziskus Kardinal önig als dem Präsidenten und von Don Vincenzo
Miano GSDE  B als dem ekretär Cekretariat die Nichtglaubenden. (Österr. Klerus-
Blatt, Nr. 22,; VL( November 1968; Kathpreß Vvom 1. und Oktober
Neue Bestimmungen für Basilicae minOres
Seit mehr 100 Jahren haben die Päpste hervorragende Kirchen ußerhalb Koms
mıt dem Titel einer Basilica Minor ausgezeichnet, indes den römischen Patriarchal-
kirchen der Name Basilica Imal0Tr Teserviıier' blieb Die itenkongregation wollte dies-
bezüglich „Aggiornamento““ vornehmen und hat mit ekret vom 6, Juni 1968 die
Materie] geregelt

gungen die Ti  verleihung Eine ausgezeichnete Kirche mu{l OoNse-
kriert, entsprechend groß, künstlerisch ausgestattet und eine Diözese Bedeu-
tung senn WESgEI ihres eliquienschatzes, eines Gnadenbildes, ihrer Geschichte oder
als Zentrum religiösen Lebens Der ansuchende Örtsordinairus muß das Vorhanden-
seıin der Bedingungen bezeugen, Lichtbilder und beigefügte Schriften.

Besondere Verpflichtungen der Basilika ıst die Liturgie würdig und beispielhaft
andere Kirchen te:  jern, der Kirchenchor soll an Feiertagen eine Messe Choral

oder polyphon singen, das Wort Gottes ist häufig verkünden, genügend Priester

Ländern verbreiteten, gut unterrichtet werden und eine Kenntnis des Dialogs und sei­
ner philosophischen und theologischen Grundlagen erlangen; 2. beim seelsorglichen 
,,Aggiomamento" des Klerus (Kurse, Studienwochen, Kongresse, usw.) den Proble­
men des Gesprächs mit den Nichtglaubenden besondere Aufmerksamkeit geschenkt 
wird; 3. daß akademische, theologische Kurse für den Dialog mit den Nichtglauben­
den und ähnliche Einrichtungen gefördert werden; dabei soll vor allem an die Jugend 
und an die apostolisch Tätigen gedacht werden; 4. daß in der Predigt und im Reli­
gionsunterricht auch dieser neuen Haltung der Kirche Rechnung getragen wird; 
5. daß die dem römischen Sekretariat für die Nichtglaubenden angeschlossenen diöze­
sanen und nationalen Ämter sich um das Studium des Atheismus und um den Dialog 
bemühen und Experten, Priester wie Laien, Männer wie Frauen, heranziehen; 6. daß 
eine Zusammenarbeit zwischen Katholiken und anderen Christen auf allen Ebenen 
zustande kommt; 7. daß auch eine Zusammenar.beit der Christen mit Nichtchristen, ins­
besondere mit den Juden und Mohammedanern, möglich wird. 
Die konkreten Direktiven unterscheiden zwischen öffentlichem und privatem Dialog. 
Für den privaten Dialog, also für spontane oder organisierte Begegnungen zwischen 
Einzelpersonen oder kleineren Gruppen, will das Dokument keine andere Direktive 
geben als die „der Klugheit und des Wohlwollens". Es empfiehlt gegebenenfalls die 
Hilfe eines Experten, moralische Verantwortung, insbesondere Vermeidung eines ober­
flächlichen lrenismus oder Synkretismus, sowie das Zeugnis eines aufrechten und dem 
eigenen Glauben entsprechenden Lebens. Für den öffentlichen Dialog, also zwischen 
befugten Vertretern von Gemeinschaften von Christen und von Anhängern anderer, 
auch gegnerischer Doktrinen und Bewegungen, wird wegen der Rückwirkung auf die 
öffentliche Meinung noch größere Klugheit verlangt. Priester bedürfen der Erlaubnis 
ihres eigenen wie -des für den Gesprächsort zuständigen Bischofs, wenn sie an einem 
öffentlichen Dialog teilnehmen wollen. Bezüglich des schriftlichen Dialogs wird fest­
gesteHt, daß diese Form des öffentlichen Dialogs 1höhere Anforderungen stelle, ,,da das 
geschriebene Wort stärkere Rückwirkungen hat und größere Verbreitung erfährt". 
In der Pressekonferenz wurde ausdrücklich betont, daß der Text keine politischen 
Zwecke verfolgt, sondern rein kirchlich und seelsorglich gemeint ist. Das konnte aber 
nicht verhindern, daß er doch unzulässige Deutungen erfuhr. So interpretierten in 
Italien der linke Flügel der Democrazia Cristiana und die Kommunisten das Doku­
ment ganz in ihrem Sinne als kirchlichen Segen für eine Volksfrontregierung. Die 
römische Kurie und auch Kardinal König sahen sich gezwungen, gegen solche Deu­
tungen Stellung zu nehmen. - Unterzeichnet ist das Dokument unter dem 28. August 
1968 von Franziskus Kardinal König als dem Präsidenten und von Don Vincenzo 
Miano SDB als dem Sekretär im Sekretar.iat für die Nichtglaubenden. (Österr. Klerus­
Blatt, Nr. 22, vom 2. November 1968; Kathpreß vom 1. und 3. Oktober 1968.) 

Neue Bestimmungen für Basilicae minores 

Seit mehr als 100 Jahren haben die Päpste hervorragende Kirchen außerhalb Roms 
mit dem Titel einer Basilica minor ausgezeichnet, indes den fünf römischen Patriarchal­
kirchen der Name Basilica maior reserviert blieb. Die Ritenkongregation wollte dies­
bezüglich ein „Aggiornamento" vornehmen und ·hat mit Dekret vom 6. Juni 1968 die 
Materie neu geregelt. 
1. Bedingungen für die Titelverleihung: Eine so ausgezeichnete Kirche muß konse­
kriert, entsprechend groß, künstlerisch ausgestattet und für eine Diözese von Bedeu­
tung sein wegen ihres Reliquienschatzes, eines Gnadenbildes, ihrer Geschichte oder 
als Zentrum religiösen Lebens. Der ansuchende Ortsordinairus muß das Vorhanden­
sein der Bedingungen bezeugen, ev. durch Lichtbilder und beigefügte Schriften. 
2. Besondere Verpflichtungen: In der Basilika ist die Liturgie würdig und beispielhaft 
für andere Kirchen zu feiern, der Kirchenchor soll an Feiertagen eine Messe im Choral 
oder polyphon singen, das Wort Gottes ist häufig zu verkünden, genügend Priester 

62 



sollen als Beichtväter Z.U] Verfügung stehen, die Gedenktage des Papstes sind beson-
ders feiern.

Privilegien: Juni, ugust, Titeltest und einem frei gewählten Jahrestag
können die Besucher den gewöhnlichen Bedingungen eınen vollkommenen blaß
gewinnen, bei Pilgermessen kann das Credo ebetet werden, das päpstliche appen
ÜCK: die iırchenfassade und darf auf Fahnen und Utensilien sSOwIle Kirchen-
siegel Verwendung finden, der Kirchenrektor über dem Rochett eine schwarz-
ceidene Mozetta mı+ roten ıtzen tragen, (AAS [1968] 536—539)
Errichtung der Diözese Feldkirch
Zwischen dem durch den Apostolischen Nuntius Österreich,
Erzbischof Opilio Ros:  S, und der Republik Österreich, vertreten durch 1e Bundes-
minister Dr Waldheim und Dr Theodor Piffl-Percevic, wurde E Oktober
1 Vertrag über die IT1 der Diözese Feldkirch, die das Gebiet des bisheri-
gen gleichnamigen Generalvikariates aßt, abgeschlossen. Damit ist eın langjähriger
Wunsch Vorarlbergs Erfüllung egaNgEN Zeitlich $311+ die Errichtung der P1
D  10Zese  .. mit dem 50-Jahr-Jubiläum des selbständigen Bundeslandes Vorarlberg und
mit der 750-Jahr-Feier der nunmehrigen Bischofsstadt Feldkirch
Die Vom Kirchenrecht geforderten Voraussetzungen für die Errichtung einer neuen
Diözese v  Jaren gegenständlichen Fall bereits ce1it einıger Zeit weitgehend vorhan-
den Für die Gebiete des heutigen Landes Vorarlberg, 1e früher £.1 Großteil den
Bistürmern Chur und Konstanz gehört hatten, das Generalvikariat Feldkirch durch
die Bulle „Ex imposito” des Papstes 1US VIL. Jahre und durch kaiserliche
Entschließung Vo  S 1819 errichtet und dem Bistum Brixen unterstellt worden, wobei
bereits die Errichtung e1ner eigenen D  107Zese  .. Aussicht gestellt wurde. Seit 1820 1St
Feldkirch Gitz e1nes Weihbischofs Die Grenzveränderungen zwischen Osterreich und
Italien Gefolge des ersten Weltkrieges brachten ©5 mit S1  ch, das Vorarlberger
Generalvikariat und der nicht UF Erzdiözese Salzburg gehörende Teil Nordtirols
Jahre 1925 als Kirchengebiete IK der D  lOzese  ıe B  Tixen  2 herausgelöst und der Aposto-
lischen Administratur Innsbruck-Feldkirch zusammengeschlossen wurden Der Nord-
tiroler Gebietsteil wurde 1964 D  10zese  &er Innsbruck rhoben Diese beiden Neuen
Bistürmer Innsbruck gehören zZUT Salzburger Kirchenprovinz. Der Tag
der feierkchen Diözesanerhebung Feldkirch ist der Dezember 1968 (vgl Kath-
preß VC 7 . und Oktober

sollen als Beichtväter zur Verfügung stehen, die Gedenktage des Papstes sind beson­
ders zu feiern. 
3. Privilegien: Am 29. Juni, 2. August, am Titelfest und einem frei gewählten Jahrestag 
können die Besucher unter den gewöhnlichen Bedingungen einen vollkommenen Ablaß 
gewinnen, bei Pilgermessen kann das Credo gebetet werden, das päpstlic:he Wappen 
schmückt die Kirchenfassade und darf auf Fahnen und Utensilien sowie im Kirc:hen­
siegel Verwendung finden, der Kirchenrektor kann über dem Roc:hett eine schwarz­
seidene Mozetta mit roten Litzen tragen, (AAS LX [1968] 536-539). 

Errichtung der Diözese Feldkirch 
Zwisc:hen dem 1-ß. Stuhl, vertreten durch den Apostolischen Nuntius in Österreich, 
Erzbischof Dr. Opilio Rossi, und der Republik österreich, vertreten durc:h die Bundes­
minister Dr. Kurt Waldheim und Dr. Theodor Piffl-Percevic, wurde am 7. Oktober 
1968 ein Vertrag über die Errichtung der Diözese Feldkirc:h, die das Gebiet des bisheri­
gen gleichnamigen Generalvikariates umfaßt, abgeschlossen. Damit ist ein langjähriger 
Wunsc:h Vorarlbergs in Erfüllung gegangen. Zeitlich fällt die Errichtung der neuen 
Diözese mit dem SO-Jahr-Jubiläum des selbständigen Bundeslandes Vorarlberg und 
mit der 750-Jahr-Feier der nunmehrigen Bischofsstadt Feldkirch zusammen. 
Die vom Kirc:henrecht geforderten Voraussetzungen für die Errichtung einer neuen 
Diözese waren im gegenständlichen Fall bereits seit einiger Zeit weitgehend vorhan­
den. Für die Gebiete des heutigen Landes Vorarlberg, die früher zum Großteil zu den 
Bistürmem Chur und Konstanz gehört hatten, war das Generalvikariat Feldkirch durch 
die Bulle „Ex imposito" des Papstes Pius VII. im Jahre 1818 und durch kaiserlic:he 
Entschließung von 1819 errichtet und dem Bistum Brixen unterstellt worden, wobei 
bereits die Errichtung einer eigenen Diözese in Aussicht gestellt wurde. Seit 1820 ist 
Feldkirch Sitz eines Weihbischofs. Die Grenzveränderungen zwischen Österreich und 
Italien im Gefolge des ersten Weltkrieges brac:hten es mit ,sic:h, daß das Vorarlberger 
Generalvikariat und der nicht zur Erzdiözese Salzburg gehörende Teil Nordtirols im 
Jahre 1925 als Kirchengebiete aus der Diözese Brixen herausgelöst und in der Aposto­
lischen Administratur Innsbruck-Feldkirch zusammengesc:hlossen wurden. Der Nord­
tiroler Gebietsteil wurde 1964 zur Diözese Innsbruck erhoben. Diese beiden neuen 
Bistürmer Innsbruck und Feldkirch gehören zur Salzburger Kirchenprovinz. Der Tag 
der feierlichen Diözesanerhebung in Feldkirc:h ist der 15. Dezember 1968 (vgl. Kath­
preß vom 7., 8. und 30. Oktober 1968). 

63 


