halb der Kirche fiir sich die Grunderfah-
rung gemacht haben, welches Gliick es be-
deutet, gerecht zu sein, den anderen zu ver-
stehen, Wohlwollen zu iiben und eine in-
nere GroBe zu haben, die vor Mifitrauen
bewahrt, legt der franzésische Dominikaner
in diesem Bindchen eine kritische Medita-
tion iiber die GlaubensgewiBheit vor. Mit
Thomas von Aquin ist er davon iiberzeugt,
daf Christus dem Hauptproblem der Men-
schen, das ist die existentiell redliche Zu-
stimmung zur Wahrheit, angemessen ist.
Wabhrhaft religisse Menschen bringen also
eine Vorgabe fiir den Glauben mit, die er
als Grundzustimmung zum Christentum ver-
stehen mochte, wie dieses den existentialen
Néten des Menschen hilft. Hier setzt R. an,
weif aber um die Furcht wahrhaft humaner
Menschen, mit einer grundsitzlichen Glau-
benszustimmung in das Riderwerk der Kir-
che zu geraten. Deshalb pliddiert er theolo-
gisch fiir eine aufschiebende Zustimmung zu
den Dogmen, die all denen gewihrt wer-
den soll, die ehrlich nicht von allen Behaup-
tungen der Kirche iiberzeugt sind. Weil R.
diese aufschiebende Zustimmung zur vollen
kirchlichen Wahrheit als angespannten Eifer,
als absoluten Willen zur Wahrheit und als
redliche Dosierung des Bekannten und Unbe-
kannten kennzeichnet, kann er sie in die
nichste Ndhe zu dem bringen, was die Bibel
Glauben nennt. Bezeichnet doch die Bibel
mit Glauben die Bereitschaft des Menschen,
jede Gabe Gottes willig anzunehmen. Diese
Bereitschaft ist als Prinzip der Erleuchtung
ein Keimakt des Geistes, der aus sich die
aufschiebende Zustimmung entlassen kann.
Anders: auch Menschen, die noch nicht allen
lehramtlichen Aussagen der Kirche zustim-
men kénnen, sind auf einem Wege — der
gewisse Zweife]l nicht ausschlieft — des
Glaubens. Die Kirche, so folgert R., mége
diesen keimenden Glauben der aufschieben-
den Zustimmung nicht verdichtigen, son-
dern ermuntern, weil sie den religitsen
Wert dieses Verlangens auch innerkirchlich
erfassen kann.

Rabuts leicht lesbare Meditation ist eine
positive Antwort auf van de Pol’s ,Das
Ende des konventionellen Christentums”, die
als Ermunterung nachdriiklich empfohlen
werden kann.
Regensburg Norbert Schiffers
FRIES HEINRICH, Herausgeforderter Glaube.
(233.) (Reihe: Theologie als Geschichte und
Gegenwart.) Kdosel-Verlag, Miinchen 1968.
Leinen DM 22.50.

Als Herausforderung betrachtet der bekannte
Miinchner Fundamentaltheologe zu Recht die
vielschichtige Anfrage an den Glauben, die in
den verschiedenen theologischen und aufer-
theologischen Zeitstromungen von heute im-
pliziert ist. In diesem Sich-Fragenlassen er-
bringt christlicher Glaube aus sich selbst die

neue Antwort, die jeweils in einer ausgewo-
genen Kontinuitdt mit der Tradition zur
Sprache gebracht wird. Vielleicht darf dies
als das einende Band der verschiedenen
Aufsitze, die in diesem Biichlein zusam-
mengefaflit sind, bezeichnet werden. Und
eben darin scheint mir die Berechtigung und
der Wert einer solchen Verdffentlichung zu
liegen.

An einzelnen Themenstellungen wird unthe-
matisch aber uniibersehbar deutlich, wie im
katholischen Verstindnis ein neues Gefragt-
werden neues Verstehen zeugt, ohne ein
vorabgegangenes Verstandnis einfach ungiil-
tig zu machen. Neben diesem erfreulichen
formalen Akzent, sind die Inhalte nicht
zu unterschitzen, die eine Kldrung fordern
und erfahren, sehr oft in der dem Theolo-
gen angemessenen redlichen Bescheidung des
durchaus Nicht-Endgiiltigen, des Versuchs
und der dienenden Wegweisung.

Es wird gehandelt vom Ungeschiitztsein des
Glaubens (33—60), vom Wedhselbezug zwi-
schen Glaube und Bekenntnis (61—77), von
der kritischen Funktion der Theologie (79
bis 101), vom unlésbaren Zueinander von
Glaube und Hoffnung (103—131), vom Un-
terschied zwischen Glauben und ideologischem
Denken (133-—-150), vom Glauben angesichts
des Pluralismus (151—179), vom Glauben
in einer sdkularisierten Welt (180—202), vom
Atheismus (203—233). Allem vorangestellt
wird eine grunds#tzliche Skizze dessen, was
man unter cristlichem Glauben zu verste-
hen hat (13—31). Die einzelnen Themata
zu besprechen, sprengt den Rahmen der
Rezension; eine Auswahl fillt schwer. So
moge der blofe Hinweis auf die Inhalte
deutlich machen, da}, wer immer innerhalb
und auBerhalb der Theologie sich #hnlichen
Fragen wie den genannten gegeniibersieht,
mit groBem Gewinn zu diesem Buch grei-*
fen wird.

Eichstdtt Michael Seybold

MYNAREK HUBERTUS, Gott oder der
Mensch im Mittelpunkt? Christozentrik als
Verséhnung von Theozentrik und Anthropo-
zentrik. (64.) Verlag Ludwig Auer, Donau-
worth 1968. Kart. lam. DM 3.80.

Mynareks reges literarisches Schaffen kreist
in besonderem Mafle um den Menschen. Das
hat seine guten Griinde. Wie K. Rahner fest-
stellt, muf ja die Theologie heute, um
fruchtbar zu sein, die anthropozentrische
Wendung vollziehen. Theologie muB sich
eben als dem Menschen zugesprochenes Wort
von Gott und seinem eigenen Heil erwei-
sen. Die Frage des Themas ,,Gott oder der
Mensch im Mittelpunkt?” wird vom Verf.
nicht nur rhetorisch verstanden, denn dann
wire sie letztlich miflbraucht. Durch sein
Sein, sein Erkennen, seine Freiheit und sein
Person-Sein steht der Mensch in der Mitte
dieser Welt: die relative Anthropozentrik
stellt eine unaufgebbare Wahrheit dar. Die

79



Frage nach der Berechtigung absoluter
Anthropozentrik ist freilich fiir jeden eine
Frage, der bereit ist, auch die Grenzen des
menschlichen Erkennens und Wollens zu be-
jahen. Aber fiir den Christen zumindest gibt
es keinen unaufhebbaren Gegensatz zwi-
schen Theozentrik und Anthropozentrik: seit
es Jesus Christus gibt, gibt es den Gott-
menschen, aber durch ihn auch den ,gott-
lichen” Menschen, die Einheit und Verséh-
nung zwischen Theozentrik und Anthropo-
zentrik. Gott wird nicht aus seiner an-
gestammten Mitte verdringt, er hat vielmehr
den Menschen seinerseits aufgehoben in
seine eigene Welt der Unendlichkeit. Das
Biichlein ist ein Geschenk fiir jeden, der
Antwort auf die Frage nach christlicher
Existenz sucht.

Wiirzburg Josef Hasenfufl

EKKLESIOLOGIE

CONGAR YVES, Heilige Kirche. Ekklesiolo-
gische Studien und Anndherungen. (479.)
Schwabenverlag, Stuttgart 1966. Leinen
DM 44.50.

Kirche als die konkrete Gestalt aller Pro-
bleme, die sich frither noch in den Begriffen
~Religion” oder ,persdnliches Leben” dar-
boten, greift so tief in das -mensdliche
SelbstbewuBtsein ein, da8 ihr gerade der an
sich selbst und seiner Welt Interessierte Be-
achtung schenken mufl, Das scheint zunichst
noch jenseits ihrer iibernatiirlichen Heils-
bedeutung und Sendung zu liegen, enthilt
aber doch schon im Ansatz ihr ganzes Ge-
heimnis: Die Kirche ist die einzige Gewihr
dafiir, daB iiber Christus und das Heil nicht
nur philosophiert wird, sondern ein Weg
zur vollen Gemeinschaft mit ihm und den
Briidern offensteht. Diesen Zug zum konkret
Lebendigen verfolgt Y. Congar in den weit
verstreuten Aufsitzen, die nun gesammelt
in diesem Band vorliegen. Die Arbeiten ge-
hen iiber einen Zeitraum von 1933 bis 1961,
wobei besonders die fritheren Untersuchun-
gen eine unbeschwerte Frische ausstrahlen,
die sie bis zum heutigen Tag in ihrer
Originalitit lesenswert machen. Dem Ver-
fasser, der heute zu den profiliertesten Theo-
logen und Okumenikern zihlt, ging es von
Anfang an darum, ,den Menschen zu niit-
zen, die danach streben, die Wirklichkeit
der einen, heiligen, katholischen und aposto-
lischen Kirche, die unter so vielen Aspekten
hervorleuchtet, besser kennenzulernen” (8).

Die Sammlung ist in zwei Abschnitte unter-
teilt, von denen der erste den ,Standort der
Kirche”, der zweite ,die Funktionen und
Vollmachten der Kirche” beschreibt. Der
heilsgeschichtliche Ort der Kirche liegt ,zwi-
schen Synagoge und Gottesreich”, wie C. im
Anschluf an Thomas v. A. ausfiihrt (47 ff.),
und im Horizont der Eschatologie miissen
alle Aussagen iiber die Kirche gemacht und

80

verstanden werden. Von hierher ergibt sich
auch der rechte Blick fiir die Dimension der
Geschichte, die einerseits von der Inkarna-
tion her ihre typische Dynamik — als Zug
zum Menschen hin —, von der Eschatologie
her ihre Vorliufigkeit, die zur stindigen Re-
form ruft, erhilt.

Die dhristologische Struktur der Kirche wird
in dem theologisch ohne Zweifel bedeut-
samsten Beitrag untersucht, der schon bei
seinem ersten Erscheinen (1954) grofles Auf-
sehen erregte: , Christologisches Dogma und
Ekklesiologie. Wahrheit und Grenzen einer
Parallele” (65—104). In einer griindlich an-
gelegten historischen Analyse werden die
Tatsache und der Wert einer Inbeziehung-
setzung der Ekklesiologie zur Christologie
dargelegt und ein allzu organologischer Be-
griff der Kirche kritisiert. Vom Standpunkt
der gerade durch das Konzil vorangetriebe-
nen Ekklesiologie fragt man sich heute aller-
dings, wieso die Kirche als Sakrament — in
Analogie zum Ursakrament des Gott-
menschen — nicht deutlicher hervorgehoben
wird. Liegt es daran, daB die Christologie
von Chalkedon in einer thomistisch-un-
geschichtlichen Auslegung zu starr ist, um
den Rahmen fiir eine sakramentale Betrach-
tung Christi und der Kirche — wo das
Sakrament jeweils in Kommunikation mit der
Welt steht — abzugeben? Tatsichlich ist die
Frage nach der personalen Geschichtlichkeit
Christi (etwa im Sinne der durch P. Galtier
angeregten BewuBtseins-Christologie) nir-
gendwo ausdriidklich aufgenommen, auch
sonst machen sich mehr patristische und
scholastische Einfliisse geltend als bibel-
theologische aus heutiger Einsicht.

Wenngleich alle Beitriige zeitlich vorkonziliar
sind, so enthalten sie doch zahlreiche frucht-
bare Ansitze, die vom Konzil verifiziert
wurden. Das zeigt vor allem der zweite Ab-
schnitt {iber ,die Funktionen und Vollmach-
ten der Kirche” mit den aktuellen Elementen
einer Theologie des Konziles, des christ-
lichen Priestertums, der Kollegialitit und
ganz besonders der Ukumene: Einheit der
Kirche, der Menschheit, Berufung und Heil
der Vélker. Ein durch und durch katholischer
Heilsoptimismus spricht sich hier aus, vor
allem in den beiden Aufsdtzen zu den
schwerwiegenden Fragen nach der Bedeutung
des Satzes ,,Auflerhalb der Kirche kein Heil”
und nach dem ,Heil der Nicht-Katholiken”,
wie Congar in Auseinandersetzung mit dem
wenig hoffnungsvollen Buch von P. Lombardi
»Das Heil der Unglidubigen” (in dem eigent-
lich nur von ihrem ,Unheil” die Rede ist)
formuliert. Das Bewufitwerden des Daseins
,Anderer” nennt Congar mit Recht einen
der am meisten charakteristischen Ziige der
gegenwirtigen christlichen Generation (346).
In den hier gesammelten Arbeiten kommt
;ilner ihrer hervorragendsten Sprecher zu
ort.

17N

[7)



