w

Der Beitrag von Gagerns (hier und in ande-
ren Schriften) zu einem vertieften, richtigeren
Verstindnis des Geschlechtlichen und sein
Bemiihen um eine positivere Wertung des-
selben bedeuten ein Verdienst und es ge-
biihrt ihm dafiir aufrichtiger Dank. Wer sei-
nen Gedankenfiihrungen folgt, wird dem
Urteil beistimmen: ,Es ist vorauszusehen,
daf unsere Moraltheologie in puncto sexto
erhebliche Revisionen erfahren wird” (25).

Rom Karlheinz Peschke

NOCKE FRANZ JOSEF, Sakrament und per-
sonaler Vollzug bei Albertus Magnus. (Bei-
trige zur Geschichte der Philosophie und
Theologie des Mittelalters. Bd. XLI, Heft 4)
(XXIII und 235.). Aschendorffsche Verlags-
buchhandlung, Miinster/Westfalen  1967.
Kart. DM 32.—.

Die Fragen nach der Heilsnotwendigkeit der
Sakramente, nach ihrem inneren Wesen und
der duBeren Erscheinungsform, warten seit
geraumer Zeit auf zeitgemidBe Antworten.
Das Verhiltnis zwischen menschlichem
Selbstbemiihen und institutionalisierter Ti-
tigkeit der Kirche als den beiden Faktoren
des Heils wird in der herkdmmlichen Lehre
und Praxis als wenig ausgewogen empfun-
den. Albert der Grofe hat es als einer der
ersten unternommen, ein sakramental-ob-
jektives und personal-subjektives Element
im sakramentalen Geschehen aufeinander ab-
zustimmen. Seine Schriften zwischen 1240
bis 1250 suchen sowohl der kirchlichen Tra-
dition als auch dem damals neu aufkom-
menden Aristotelismus gerecht zu werden.
Damit wird der ,doctor universalis’ zu einem
Mitbegriinder der neueren Sakramententheo-
logie, deren erste Schwerpunkte Nodke in
seiner Arbeit deutlich herausstellt.

Zuniichst einmal stehen die Sakramente bei
Albert im Dienste der configuratio cum Chri-
sto, dem die Gliubigen als Sterbende (Taufe),
Kimpfende (Firmung), Sithnende (Busse),
Opfernde (Eucharistie), Liebende (Ehe), Ge-
weihte (Priesterweihe) und Auferstehende
(Letzte Olung) dhnlich werden. Dann wieder
sieht er sie als Heilmittel der Krankheit der
Siinde und ihrer Folgen. Ohne Siinde hitten
die Sakramente keine Bedeutung. Doch ist
Albert weit davon entfernt, sich ins Ghetto
einer Frommigkeit der Siindeniiberwindung
einzuschlieBen. Das eigentliche Leben mit
Gott ist nimlich das nicht-sakramentale Le-
ben, wie es die Mystik im Gedanken der
Freundschaft mit Gott realisierte. Die Kau-
salitit der Sakramente wird mit Hilfe der
aristotelischen Ursachenlehre erklidrt. Im Be-
griff einer dispositiven Wirkursichlichkeit
betont er eine tatsiichliche Verursachung
durch die sakramentale Handlung, ohne an-
zutasten, daff alle Gnade unmittelbar von
Gott ist. Die Sakramente bewirken eine
innere, zugleich psychologisch ethische und
ontische Disposition, auf Grund derer dann
die Gnade Gottes gegeben wird. Wichtig ist

dem Verfasser die Frage, ob nicht jedem
Sakrament analog zur je spezifischen Sa-
kramentsgnade auch ein je eigenes mensch-
liches Tun entsprechen miisse. Dies betrifft
vor allem BuBe und Ehe, die bei Albert eine
Sonderstellung einnehmen. Nocke’s Auf-
merksamkeit gilt dementsprechend beson-
ders dem gldubigen Tun des Menschen bei
diesen beiden Sakramenten.

Die vorliegende Arbeit verdeutlicht die Bin-
dung von Lehre und Praxis an eine Scho-
lastik, die selbst als zeitgebunden erscheint.
Albert dem Groflen geht es um Gottes Wirk-
samkeit in den sakramentalen Handlungen,
die die communio mystica symbolisieren
und aktuieren sollen. Wer um angemessene
Formen eines sakramentalen Lebens bemiiht
sein muBl, wird mit Gewinn sich die Er-
kenntnisse der Arbeit Nodkes aneignen. Er
wird auch eher dem theologischen Anliegen
Alberts gerecht werden konnen: Neues zu
verarbeiten, ohne das Vorangegangene ab-
wertend zu vergessen.

Feldkirch Otto Nigsch

GRUNDEL JOHANNES, Wandelbares und
Unwandelbares in der Moraltheologie. Er-
wigungen zur Moraltheologie an Hand des
Axioms ,agere sequitur esse’. (148.) Patmos-
Verlag, Diisseldorf, 1967. Paperback
DM 11.80.

Der Verf. greift das Anliegen des II. Va-
tikanischen Konzils nach einer umfassenden
theologischen Neubesinnung auf und ver-
sucht fiir sein Fachgebiet, die Moraltheolo-
gie, eine ,erste, aber keineswegs abschlie-
Bende Antwort zu geben” (11) auf die
Frage, was angesichts der tiefgreifenden
Wandlungen in den verschiedensten Lebens-
und Forschungsbereichen in der dhristlichen
Sittenlehre als wandelbar und unwandel-
bar betrachtet werden muf. In sachkundiger
und verantwortungsbewuf3ter Weise vertei-
digt G. ,,den tatsichlich unverinderlichen Be-
sitz dessen, was die Katholische Moraltheo-
logie zu verkiinden hat” gegeniiber allen
nallzu voreiligen, vorlauten und uniiberleg-
ten Stimmen, die bloB um der Sensation
oder der Kritik willen von der traditionellen
kirchlichen Lehre abweichen und extreme
Thesen verkiinden” (10). Mit gleichem Nach-
drudk versucht er aber umgekehrt auch all
jenen, die von den ersten nachkonziliaren
Verinderungen innerhalb der Kirche beun-
ruhigt und verwirrt die Frage stellen, ,,0b es
denn iiberhaupt noch iiberzeitliche, absolut
unwandelbare Normen” (8) gibe, klarzu-
machen, daf uns ,in Christus zwar der
wahre Glaube zuteil” geworden ist, daf8 aber
die Moraltheologie die Aufgabe hat, sich
.Stets neu um eine tiefere Einsicht in das
Glaubensgut und die darin griindende
christliche Sittenlehre zu bemiihen” (10);
somit aber besitzt auch die Moraltheologie
notwendigerweise ihre Geschichte, in deren
Verlauf nicht nur manches Zeitbedingte als

91



