
Der Beitrag von Gagerns 1eTr und ande- dem Verfasser die Frage, ob nicht jedem
ren Schriften) ınem vertieften, richtigeren Sakrament analog ZUr: Je spezifischen Sa--
Verständnis des Geschlechtlichen und SIn kramentsgnade auch eın je eigenes mensch-
Bemühen eiıne positivere Wertung des- liches Tun entsprechen müsse. 1es betrifft
selben bedeuten eın Ver jenst und ©5 g- Vor allem 6 und Ehe, die bei er eINe
bührt ihm dafür aufrichtiger Dan!  n Wer Se1- Sonderstellung einnehmen. Nock:  es  d Auf-
Nn Ged:  enführungen folgt, wird dem merksamkeit gilt dementsprechend beson-
Urteil beist:  mmen : „Es ist vorauszusehen, ders dem gläubigen Tun des Menschen bei
daß Moraltheologie diesen beiden Sakramenten.
erhebliche RKevisionen erfahren WIT!  dn 25) Die vorliegende Arbeit verdeutlicht die Bin-
Rom Karlheinz Peschke ung Von Le und Praxis ıne Scho-

lastik, die selbst als zeitgebunden erscheint.
AN Sakrament un pDer- Albert dem Großen geht E Gottes Wirk-

sonaler Vollzug hei Albertus Magnus. (Bei- samkeit den csakramentalen Handlungen,
ZUT Geschichte der Philosophie und die die COMMUNIO mystica symbolisieren

Theologie des Mittelalters. XLIL, Heft und aktuieren sollen. Wer m angemessSenNne
Formen eines sakramentalen Lebens bemühtund 235.). Aschendorffsche Verlags- SPeIN muß, ird mıiı+t Gewinn sich die Er-andlung, Münster/Westfalen 1967

Kart. DM kenntnisse der Arbeit Nockes aneıignen. Er
ıe Fragen nach der Heilsnotwendigkeit der wird auch eher dem theologischen Anliegen
Sakramente, nach ihrem inneren Wesen und Alberts gerecht werden onnen  - Neues
der äußeren Erscheinungsform, warten seit verarbeiten, ohne das Vorangegangene ab-

eit auyf zeitgemäße Antworten. wertend vergesSeCnN.
Das Verhältnis zwischen menschlichem Feldkeir Otto Nigsch
Selbstbemühen und institutionalisierter 13ä- GRÜNDEL JOHANNES, Wandelbares undtigkeit der Kirche alc den beiden Faktoren
des Heils wird der herkömmlichen Lehre Unwandelbares in der Moraltheologie. Er-
und Praxis als wenig auSsgeWOgeEN empfun- wägungen Moraltheologie AIl Hanı des
den. Albert der Große alg einer der Axioms ‚aA! sequitur SSse‘’, atmos-
ersten unternommen, ein sakramental-ob- Verlag, Düsseldorf, 19567 Paperback
jektives und personal-subjektives Element 11.80.
1m sakramentalen eschehen aufeinander ab-
zustimmen. Seine Schriften zwischen 124L

Der Verf greift das Anliegen des 11. Va-
tikanischen Konzils nach iner  H umfassenden

bis suchen sowohl der kirchlichen Ira- theologischen Neubesinnung auf und Ver-
dition als auch dem amals 1eu aufkom- sucht seın Fachgebiet, die Moraltheolo-
menden Aristotelismus gerecht ZUuU werden. gie, eine „erste, aber keineswegs bschlie-
Damit WIF: der doctor universalis‘ einem Rende Antwort geben” (11) auf die
Mitbegründer der neuefen Sakramententheo- rage, angesichts der tiefgreifendenlogie, deren Schwerpunkte ocke in Wandlungen den verschiedensten e1NS-
seiner Arbeit eutlich herausstellt. und Forschungsbereichen in der christlichen
Zunächst einmal stehen die Sakramente bei Sittenlehre als wandelbar und inı  v  s el-
er Dienste der configuratio CUMM Chri- bar betrachtet werden muß In sachkundiger
SfO, dem die Gläubigen alc Sterbende (Taufe), und verantwortungsbewußter Weise vertei-
Kämpfende (Firmung), Sühnende (Busse), digt ‚„den atsaı unveränderlichen Be-
Opfernde (Eucharistie), J1ebende (Ehe), Ge- c1t7 dessen, wWas die atholische Ora  e0-
weihte (Priesterweihe) und Auferstehende logie verkünden hat“ gegenüber en
(Letzte Olung) ahnlich werden. Dann wieder „allzu voreiligen, vorlauten und unu  - CTr
sieht C122 alc Heilmittel der Krankheit der ten St  ımmen, die b  ßR un der S5ensation

oder der Kritik willen Von der traditionellenSünde und ihrer Folgen. hne Siinde hätten
die Sakramente keine Bedeutung. Doch ist kirchlichen Lehre abweichen und extreme
Albert weit davon entfernt, sich 1INs Ghetto Thesen erkünden 10) Mit gleichem Narch-
eıner Frömmigkeit der Sündenüberwindung druck versucht E  er „ber umgekehrt auch al]
einzuschließen. Das eigentliche Leben mit Jjenen, die von den ersten nachkonziliaren
ott ist nämlich das nicht-sakramentale Le- Veränderungen erhalb der Kirche beun-
en, wıe die ystik 1m Gedanken der ruhigt und verwirrt die rage stellen, „ob
Freundschaft mit ott realisierte. Die Kau- denn überhaupt noch überzeitliche, bsolut
salität der Sakramente WIT: mıit Hilfe der
aristotelischen Ursachenlehre erklärt Im Be-

unwandelbare Normen“‘ (8) gäbe, klarzu-
istus ZWAar dermachen, daß unNns a  „In

griff B  iner dispositiven Wirkursächlichkeit wahre Glaube zutei  lu geworden ist, daß ber
betont eıne tatsächliche Verursachung die Moraltheologie die Aufgabe at, sich
durch die cakramentale Handlung, [1=- „steis nNeu e1ne tiefere Einsicht 171 das
zutasten, alle Gnade unmittelbar von Glaubensgut n die arın gründende
ott ist. Die Gakramente bewirken eiıne christliche Sittenlehre bemühen“” (10);
innere, zugleich psychologisch ethische und somıit aber besitzt auch die Moraltheologie
ontische Disposition, auf Grund derer dann notwendigerweise ihre Geschichte, deren
die Gnade Gottes gegeben wird Wichtig isSt Verlauf 1a01  cht IT manches Zeitbedingte als

97

Der Beitrag von Gagerns (hier und in ande­
ren Schriften) zu einem vertieften, richtigeren 
Verständnis des Geschlechtlichen und sein 
Bemühen um eine positivere Wertung des­
selben bedeuten ein Verdienst und es ge­
bührt ihm dafür aufrichtiger Dank. Wer sei­
nen Gedankenführungen folgt, wird dem 
Urteil beistimmen: ,,Es ist vorauszusehen, 
daß unsere Moraltheologie in puncto sexto 
erhebliche Revisionen erfahren wird" (25). 
Rom Karlheinz Peschke 

NOCKE FRANZ JOSEF, Sakrament und per­
sonaler Vollzug bei Albertus Magnus. (Bei­
träge zur Geschichte der Philosophie und 
Theologie des Mittelalters. Bd. XLI, Heft 4) 
(XXIII und 235.). Aschendorffsche Verlags­
buchhandlung, Münster/Westfalen 1967. 
Kart. DM 32.-. 
Die Fragen nach der Heilsnotwendigkeit der 
Sakramente, nach ihrem inneren Wesen und 
der äußeren Erscheinungsform, warten seit 
geraumer Zeit auf zeitgemäße Antworten. 
Das Verhältnis zwischen menschlichem 
Selbstbemühen und institutionalisierter Tä­
tigkeit der Kirche als den beiden Faktoren 
des Heils wird in der herkömmlichen Lehre 
und Praxis als wenig ausgewogen empfun­
den. Albert der Große hat es als einer der 
ersten unternommen, ein sakramental-ob­
jektives und personal-subjektives Element 
im sakramentalen Geschehen aufeinander ab­
zustimmen. Seine Schriften zwischen 1240 
bis 1250 suchen sowohl der kirchlichen Tra­
dition als auch dem damals neu aufkom­
menden Aristotelismus gerecht zu werden. 
Damit wird der ,doctor universalis' zu einem 
Mitbegründer der neueren Sakramententheo­
logie, deren erste Schwerpunkte Nocke in 
seiner Arbeit deutlich herausstellt. 
Zunächst einmal stehen die Sakramente bei 
Albert im Dienste der configuratio cum Chri­
sto, dem die Gläubigen als Sterbende (Taufe), 
Kämpfende (Firmung), Sühnende (Busse), 
Opfernde (Eucharistie), Liebende (Ehe), Ge­
weihte (Priesterweihe) und Auferstehende 
(Letzte Ölung) ähnlich werden. Dann wieder 
sieht er sie als Heilmittel der Krankheit der 
Sünde und ihrer Folgen. Ohne Sünde hätten 
die Sakramente keine Bedeutung. Doch ist 
Albert weit davon entfernt, sich ins Ghetto 
einer Frömmigkeit der Sündenüberwindung 
einzuschließen. Das eigentliche Leben mit 
Gott ist nämlich das nicht-sakramentale Le­
ben, wie es die Mystik im Gedanken der 
Freundschaft mit Gott realisierte. Die Kau­
salität der Sakramente wird mit Hilfe der 
aristotelischen Ursachenlehre erklärt. Im Be­
griff einer dispositiven Wirkursächlichkeit 
betont er eine tatsächliche Verursachung 
durch die sakramentale Handlung, ohne an­
zutasten, daß alle Gnade unmittelbar von 
Gott ist. Die Sakramente bewirken eine 
innere, zugleich psychologisch ethische und 
ontische_ Disposition, auf Grund derer dann 
die Gnade Gottes gegeben wird. Wichtig ist 

dem Verfasser die Frage, ob nicht jedem 
Sakrament analog zur je spezifischen Sa­
kramentsgnade auch ein je eigenes mensch­
liches Tun entsprechen müsse. Dies betrifft 
vor allem Buße und Ehe, die bei Albert eine 
Sonderstellung einnehmen. Nocke's Auf­
merksamkeit gilt dementsprechend beson­
ders dem gläubigen Tun des Menschen bei 
diesen beiden Sakramenten. 
Die vorliegende Arbeit verdeutlicht die Bin­
dung von Lehre und Praxis an eine Scho­
lastik, die selbst als zeitgebunden erscheint. 
Albert dem Großen geht es um Gottes Wirk­
samkeit in den sakramentalen Handlungen, 
die die communio mystica symbolisieren 
und aktuieren sollen. Wer um angemessene 
Formen eines sakramentalen Lebens bemüht 
sein muß, wird mit Gewinn sich die Er­
kenntnisse der Arbeit Nockes aneignen. Er 
wird auch eher dem theologischen Anliegen 
Alberts gerecht werden können: Neues zu 
verarbeiten, ohne das Vorangegangene ab­
wertend zu vergessen. 
Feldkirch Otto Nigsch 

GRÜNDEL JOHANNES, Wandelbares und 
Unwandelbares in der Moraltheologie. Er­
wägungen zur Moraltheologie an Hand des 
Axioms ,agere sequitur esse'. (148.) Patmos­
Verlag, Düsseldorf, 1967. Paperback 
DM 11.80. 
Der Verf. greift das Anliegen des II. Va­
tikanischen Konzils nach einer umfassenden 
theologischen Neubesinnung auf und ver­
sucht für sein Fachgebiet, die Moraltheolo­
gie, eine „erste, aber keineswegs abschlie­
ßende Antwort zu geben" (11) auf die 
Frage, was angesichts der tiefgreifenden 
Wandlungen in den verschiedensten Lebens­
und Forschungsbereichen in der christlichen 
Sittenlehre als wandelbar und unwandel­
bar betrachtet werden muß. In sachkundiger 
und verantwortungsbewußter Weise vertei­
digt G. ,,den tatsächlich unveränderlichen Be­
sitz dessen, was die Katholische Moraltheo­
logie zu verkünden hat" gegenüber allen 
,,allzu voreiligen, vorlauten und unüberleg­
ten Stimmen, die bloß um der Sensation 
oder der Kritik willen von der traditionellen 
kirchlichen Lehre abweichen und extreme 
Thesen verkünden" (10). Mit gleichem Nach­
druck versucht er aber umgekehrt auch all 
jenen, die von den ersten nachkonziliaren 
Veränderungen innerhalb der Kirche beun­
ruhigt und verwirrt die Frage stellen, ,,ob es 
denn überhaupt noch überzeitliche, absolut 
unwandelbare Normen" (8) gäbe, klarzu­
machen, daß uns „in Christus zwar der 
wahre Glaube zuteil" geworden ist, daß aber 
die Moraltheologie die Aufgabe hat, sich 
„stets neu um eine tiefere Einsicht in das 
Glaubensgut und die darin gründende 
christliche Sittenlehre zu bemühen" (10); 
somit aber besitzt auch die Moraltheologie 
notwendigerweise ihre Geschichte, in deren 
Verlauf nicht nur manches Zeitbedingte als 

91 



uberho ausgeschieden WIT!  d, sondern „selbst Reiche Erfahrungen In der ochschulseel-
die zeitlos geltenden unveränderlichen sıtt- OTg! haben den Freiburger Studentenpfar-
chen Normen eine Präzisierung, Entfal- 11 zu diesen Briefen inspiriert. Ruf be-

und Weiterentwicklung erfahren“ (10 kennt S1e Form und Inhalt rÄ| Vorbild
An and des Axioms „g sequitur 5E  ‚xx großer Lehr- und Lebensmeister aus$ dem
untersucht Gründel die Bereiche des natür- Dominikanerorden, dem angehört. Die
lichen Sittengesetzes (17—73), des göttlichen Briefe behandeln eın breites Spektrum
(75—114) des en esetizes (115 F+ragen (Welt der Universität, Leben
His 133) Wenn das Handeln dem Se:  in des Geistes, Frömmigkeit der Studenten).
sich ergibt und esem entsprechen muß, Die Methode der Vermittlung ist induktiv, <

dann gibt es auch, wıe Gründel überzeugend phänomenologisch; manche Sonde wird tief
aufweist, jedem dieser Bereiche „Wandel- geführt,. Das Manuskript Wa  v erdings
bares Nnwandelbaren neben schon 655 fertiggestellt und der kurzen
dem unwandelbaren Kern des Gesetzes sStie- eit seither ist den ochschulen manches

en eine S eihe wandelbarer cittlicher Gang gekommen. FHragen der Hochschul-
Normen. icht S die Seinsst {ı und Gesellschaftsreform, der Demokratisie-
Menschen selbst nämlich „steht in Entwick- Fun! und Politisierung von Ochschulen ur
lung auf ei1ne eis größere und vielschich- Kirchen bewegten damals weniıge Studenten.

hat er diese Thematik AUS seinentigere Entfaltung hin
S1

(37), vielmenr wird
auch die onkrete geschi Oi- Briefen ausgespart Wer heute „Briefe

uation des Menschen andern auf rund der Studenten“ chreiben wollte, müßte aber
„Erweiterung und Vertiefung menschlicher nicht MNUur den Stoff anreichern. FEr müßte
Erkenntnisse wie aııch der nderung der auych berücksichtigen, daß Denkart und
Lebensverhältnisse und des Menschen selbst” Sprache der jungen eutfe, VOr allem der
(47 Was den objektiven illen Gottes Studenten, sich rasch und spürbar verändert
etrifft, SO ist uns dieser ZWar geoffenbart en

Grazund der Kirche anvertrauf, allerdings ‚nicht Egon apellari
MNMUur ZUTr Aufbewahrung, sondern Ver-
kündigung, und WAar einer jederzeit SCHIFFERS D, Das Konzil Kkommt
erneu: vorzunehmenden, aktualisierenden In eın Dorf. Roman einer Wandlung.Interpretation der Heilsgeschichte‘ (78); da- Steyler Verlag, St Augustin 1967 Leinen,
bei WIT'!  d al aber cht zugestehen [DM 16.80
müssen, S das irchliche Lehramt „biswei- Der Koman schildert in fr  1  +  scher und ebendi-len etwas alg spezifisch christliche Forde- ger Weise die nachkonziliare geistlich-welt-LUNg verstanden und ausgegeben” hat, „Was iche Atmosphäre ines Dorfes irgendwo insich später als Interpretation des Wortes landern. Wie versuchen der liebenswürdige,Gottes auf Grund eines kulturbe  gten Vor- konservative Pfarrer des Dorfes und seinverständnisses ergab“ (89), vielmehr auch, junger, etwas ungebärdiger Kaplan, dem„gewisse öttliche Gebote eben doch onzil und seinen Forderungen gerechtnicht absoluten arakter tragen, sondern
ANur für bestimmte Menschen und zZu be- werden? Die Haltungen und Meinungen
timmten Zeiten gelten 98) scheinen. prallen oft hart aufeinander, wıe ja ZUu

Zeiten, denen die Dinge lebhafterenDie kirchlichen Gesetze 1e' sind, llin- Fluß kommen, nicht anders möglich ist. Diesoweit SI eın irchlich pDOositiv gesetztes persönliche Haltung des Autors geht schonecht darstellen, grundsätzlich wandelbar dem hervor, das SeiNnem Buch7 / die Kirche selbst wird arum „stets vorangestellt hat n  17 möchten keineswegsnNeu die Frage aufwerfen, we. sittlichen einen der größten Fehler begehen: Ängst,G esetze und Verpflichtungen gerade für 1Im Handeln ZU irren und Fehler machen,diese eit besonders ringli erscheinen bloß die Arme der Brust kreuzenDa der Verfasser seine Gedanken nicht nL einem leeren Abwarten.“” (Jesuitengeneralallgemeinverständlich darzustellen B Arrupe) S0 weiıt, gut! Auch der Autorsondern auch durch viele praktische Bei- möchte auf seine Weise andeln und nichtspiele erläutert, wircl 6E1NE Arbeit nicht bloß die Arme VvVor der rust kreuzen. Erden Fachtheologen und Seelsorger ZUumnn Nach- &i also sSeinNne Romanfiguren frisch un:und Weiterdenken AdNICHCNN, sondern auch forsch H  ber 2s Mögliche diskutieren, wasdem ‚mündigen Christen’‘ ZUum rechten Ver- eın heißes Eisen genannt werden kann. (Derständnis des Gesetzes und ZUT SeINS- und Bogen reicht 5 der Kindertaufe bissituationsgerechten Erfüllung des Willens
C;ottes verhelfen. „Pille”.) Bedenken steigen inem I1LUX auf
München Antonellus Fleässer VW sich fragt, für welche Leserschicht

denn das Buch 1n erster Linie bestimmt Seiın
mag;? Für theologisch gebildete Leser kaum:

RSCHIEDENE da mu  +  te sich die Diskussion auf höherer
Ebene bewegen. Für künstlerisch anspruchs-

RUF KARL, Briefe Studen- vollere Leser ohl auch nicht. Vermutlich
fen Verlag ose! Knecht, Frankfurt ist  < das €e1! lesbare Buch ı, dazu be-

Ma  ın 1966 Paperback 7.80. stimmt, Pfarrbüchereien gelangen und

w

überholt ausgeschieden wird, sondern „selbst 
die zeitlos geltenden unveränderlidten sitt­
lidten Normen eine Präzisierung, Entf al­
tung und Weiterentwicklung erfahren" (10 f). 
An Hand des Axioms „agere sequitur esse" 
untersudtt Gründel die Bereiche des natür­
lidten Sittengesetzes (17-73), des göttlidten 
{75-114) und des kirdtlidten Gesetzes (115 
bis 133). Wenn das Handeln aus dem Sein 
sidt ergibt und diesem entspredten muß, 
dann gibt es audt, wie Gründel überzeugend 
aufweist, in jedem dieser Bereidte „Wandel­
bares am Unwandelbaren" (139), d. h. neben 
dem unwandelbaren Kern des Gesetzes ste­
hen eine ganze Reihe wandelbarer sittlidter 
Normen. Nidtt nur die Seinsstruktur des 
Mensdten selbst nämlidt „steht in Entwick­
lung auf eine stets größere und vielsdtidt­
tigere Entfaltung hin" (37), vielmehr wird 
sich auch die konkrete geschichtliche Si­
tuation des Menschen ändern auf Grund der 
„Erweiterung und Vertiefung mensdtlicher 
Erkenntnisse wie auch der Änderung der 
Lebensverhältnisse und des Menschen selbst" 
(47 ff). Was den objektiven Willen Gottes 
betrifft, so ist uns dieser zwar geoffenbart 
und der Kirche anvertraut, allerdings „nidtt 
nur zur Aufbewahrung, sondern zur Ver­
kündigung, und zwar zu einer jederzeit 
erneut vorzunehmenden, aktualisierenden 
Interpretation der Heilsgeschidtte" (78); da­
bei wird man aber nidtt nur zugestehen 
müssen, daß das kirchliche Lehramt „biswei­
len etwas als spezifisch christliche Forde­
rung verstanden und ausgegeben" hat, ,,was 
sich später als Interpretation des Wortes 
Gottes auf Grund eines kulturbedingten Vor­
verständnisses ergab" (89), vielmehr auch, 
daß „gewisse göttliche Gebote eben dodt 
nicht absoluten Charakter tragen, sondern 
nur für bestimmte Mensdten und zu be­
stimmten Zeiten zu gelten" (98) sdteinen. 
Die kirdtlichen Gesetze sdtließlich sind, ,,in­
soweit sie rein kirdtlich positiv gesetztes 
Recht darstellen, grundsätzlidt wandelbar" 
(117); die Kirche selbst wird darum „stets 
neu die Frage aufwerfen, welche sittlichen 
Gesetze und Verpflichtungen gerade für 
diese Zeit besonders dringlich ersdteinen (124). 
Da der Verfasser seine Gedanken nicht nur 
allgemeinverständlich darzustellen vermag, 
sondern auch durch viele praktisdte Bei­
spiele erläutert, wird seine Arbeit nidtt nur 
den Fachtheologen und Seelsorger zum Nach­
und Weiterdenken anregen, sondern audt 
dem ,mündigen Christen' zum redtten Ver­
ständnis des Gesetzes und zur seins- und 
situationsgeredtten Erfüllung des Willens 
Gottes verhelfen. 
München Antonellus Elsässer 

VERSCHIEDENES 

RUF AMBROSIUS KARL, Briefe an Studen­
ten. (190.) Verlag Josef Knedtt, Frankfurt 
am Main 1966. Paperback DM 7.80. 

92 

Reime Erfahrungen in der Hochschulseel­
sorge haben den Freiburger Studentenpfar­
rer zu diesen Briefen inspiriert. A. Ruf be­
kennt sidt in Form und Inhalt zum Vorbild 
großer Lehr- und Lebensmeister aus dem 
Dominikanerorden, dem er angehört. Die 
30 Briefe behandeln ein breites Spektrum 
von Fragen (Welt der Universität, Leben 
des Geistes, Frömmigkeit der Studenten). 
Die Methode der Vermittlung ist induktiv, 
phänomenologisdt; mandte Sonde wird tief 
geführt. Das Manuskript war allerdings 
schon 1965 fertiggestellt und in der kurzen 
Zeit seither ist an den Hodtschulen mandtes 
in Gang gekommen. Fragen der Hochschul­
und Gesellsdtaftsreform, der Demokratisie­
rung und Politisierung von Hochschulen und 
Kirchen bewegten damals wenige Studenten. 
Ruf hat daher diese Thematik aus seinen 
Briefen ausgespart. Wer heute „Briefe an 
Studenten" sdtreiben wollte, müßte aber 
nidtt nur den Stoff anreidtern. Er müßte 
auch berücksichtigen, daß Denkart und 
Sprache der jungen Leute, vor allem der 
Studenten, sich rasdt und spürbar verändert 
haben. 
Graz Egon Kapellari 

SCHIFFERS WINFRID, Das Konzil kommt 
in ein Dorf. Roman einer Wandlung. (404.) 
Steyler Verlag, St. Augustin 1967. Leinen, 
DM 16.80. 
Der Roman schildert in frischer und lebendi­
ger Weise die nachkonziliare geistlich-welt­
liche Atmosphäre eines Dorfes irgendwo in 
Flandern. Wie versuchen der liebenswürdige, 
konservative Pfarrer des Dorfes und sein 
junger, etwas ungebärdiger Kaplan, dem 
Konzil und seinen Forderungen gerecht zu 
werden? Die Haltungen und Meinungen 
prallen oft hart aufeinander, wie es ja zu 
Zeiten, in denen die Dinge in lebhafteren 
Fluß kommen, nicht anders möglich ist. Die 
persönlidte Haltung des Autors geht schon 
aus dem Motto hervor, das er seinem Buch 

· vorangestellt hat: ,,Wir möchten keineswegs 
einen der größten Fehler begehen: aus Angst, 
im Handeln zu irren und Fehler zu machen, 
bloß die Arme vor der Brust kreuzen in 
einem leeren Abwarten." (Jesuitengeneral 
Arrupe) - So weit, so gut I Auch der Autor 
möchte auf seine Weise handeln und nicht 
bloß die Arme vor der Brust kreuzen. Er 
läßt also seine Romanfiguren frisch und 
forsch über alles Möglidte diskutieren, was 
ein heißes Eisen genannt werden kann. (Der 
Bogen reicht von der Kindertaufe bis zur 
,,Pille".) Bedenken steigen einem nur auf, 
wenn man sich fragt, für weldte Leserschicht 
denn das Buch in erster Linie bestimmt sein 
mag? Für theologisch gebildete Leser kaum; 
da müßte sich die Diskussion auf höherer 
Ebene bewegen. Für künstlerisch anspruchs­
vollere Leser wohl auch nicht. Vermutlich 
ist das leicht lesbare Buch u. a. dazu be­
stimmt, in Pfarrbüchereien zu gelangen und 


