w

Der Beitrag von Gagerns (hier und in ande-
ren Schriften) zu einem vertieften, richtigeren
Verstindnis des Geschlechtlichen und sein
Bemiihen um eine positivere Wertung des-
selben bedeuten ein Verdienst und es ge-
biihrt ihm dafiir aufrichtiger Dank. Wer sei-
nen Gedankenfiihrungen folgt, wird dem
Urteil beistimmen: ,Es ist vorauszusehen,
daf unsere Moraltheologie in puncto sexto
erhebliche Revisionen erfahren wird” (25).

Rom Karlheinz Peschke

NOCKE FRANZ JOSEF, Sakrament und per-
sonaler Vollzug bei Albertus Magnus. (Bei-
trige zur Geschichte der Philosophie und
Theologie des Mittelalters. Bd. XLI, Heft 4)
(XXIII und 235.). Aschendorffsche Verlags-
buchhandlung, Miinster/Westfalen  1967.
Kart. DM 32.—.

Die Fragen nach der Heilsnotwendigkeit der
Sakramente, nach ihrem inneren Wesen und
der duBeren Erscheinungsform, warten seit
geraumer Zeit auf zeitgemidBe Antworten.
Das Verhiltnis zwischen menschlichem
Selbstbemiihen und institutionalisierter Ti-
tigkeit der Kirche als den beiden Faktoren
des Heils wird in der herkdmmlichen Lehre
und Praxis als wenig ausgewogen empfun-
den. Albert der Grofe hat es als einer der
ersten unternommen, ein sakramental-ob-
jektives und personal-subjektives Element
im sakramentalen Geschehen aufeinander ab-
zustimmen. Seine Schriften zwischen 1240
bis 1250 suchen sowohl der kirchlichen Tra-
dition als auch dem damals neu aufkom-
menden Aristotelismus gerecht zu werden.
Damit wird der ,doctor universalis’ zu einem
Mitbegriinder der neueren Sakramententheo-
logie, deren erste Schwerpunkte Nodke in
seiner Arbeit deutlich herausstellt.

Zuniichst einmal stehen die Sakramente bei
Albert im Dienste der configuratio cum Chri-
sto, dem die Gliubigen als Sterbende (Taufe),
Kimpfende (Firmung), Sithnende (Busse),
Opfernde (Eucharistie), Liebende (Ehe), Ge-
weihte (Priesterweihe) und Auferstehende
(Letzte Olung) dhnlich werden. Dann wieder
sieht er sie als Heilmittel der Krankheit der
Siinde und ihrer Folgen. Ohne Siinde hitten
die Sakramente keine Bedeutung. Doch ist
Albert weit davon entfernt, sich ins Ghetto
einer Frommigkeit der Siindeniiberwindung
einzuschlieBen. Das eigentliche Leben mit
Gott ist nimlich das nicht-sakramentale Le-
ben, wie es die Mystik im Gedanken der
Freundschaft mit Gott realisierte. Die Kau-
salitit der Sakramente wird mit Hilfe der
aristotelischen Ursachenlehre erklidrt. Im Be-
griff einer dispositiven Wirkursichlichkeit
betont er eine tatsiichliche Verursachung
durch die sakramentale Handlung, ohne an-
zutasten, daff alle Gnade unmittelbar von
Gott ist. Die Sakramente bewirken eine
innere, zugleich psychologisch ethische und
ontische Disposition, auf Grund derer dann
die Gnade Gottes gegeben wird. Wichtig ist

dem Verfasser die Frage, ob nicht jedem
Sakrament analog zur je spezifischen Sa-
kramentsgnade auch ein je eigenes mensch-
liches Tun entsprechen miisse. Dies betrifft
vor allem BuBe und Ehe, die bei Albert eine
Sonderstellung einnehmen. Nocke’s Auf-
merksamkeit gilt dementsprechend beson-
ders dem gldubigen Tun des Menschen bei
diesen beiden Sakramenten.

Die vorliegende Arbeit verdeutlicht die Bin-
dung von Lehre und Praxis an eine Scho-
lastik, die selbst als zeitgebunden erscheint.
Albert dem Groflen geht es um Gottes Wirk-
samkeit in den sakramentalen Handlungen,
die die communio mystica symbolisieren
und aktuieren sollen. Wer um angemessene
Formen eines sakramentalen Lebens bemiiht
sein muBl, wird mit Gewinn sich die Er-
kenntnisse der Arbeit Nodkes aneignen. Er
wird auch eher dem theologischen Anliegen
Alberts gerecht werden konnen: Neues zu
verarbeiten, ohne das Vorangegangene ab-
wertend zu vergessen.

Feldkirch Otto Nigsch

GRUNDEL JOHANNES, Wandelbares und
Unwandelbares in der Moraltheologie. Er-
wigungen zur Moraltheologie an Hand des
Axioms ,agere sequitur esse’. (148.) Patmos-
Verlag, Diisseldorf, 1967. Paperback
DM 11.80.

Der Verf. greift das Anliegen des II. Va-
tikanischen Konzils nach einer umfassenden
theologischen Neubesinnung auf und ver-
sucht fiir sein Fachgebiet, die Moraltheolo-
gie, eine ,erste, aber keineswegs abschlie-
Bende Antwort zu geben” (11) auf die
Frage, was angesichts der tiefgreifenden
Wandlungen in den verschiedensten Lebens-
und Forschungsbereichen in der dhristlichen
Sittenlehre als wandelbar und unwandel-
bar betrachtet werden muf. In sachkundiger
und verantwortungsbewuf3ter Weise vertei-
digt G. ,,den tatsichlich unverinderlichen Be-
sitz dessen, was die Katholische Moraltheo-
logie zu verkiinden hat” gegeniiber allen
nallzu voreiligen, vorlauten und uniiberleg-
ten Stimmen, die bloB um der Sensation
oder der Kritik willen von der traditionellen
kirchlichen Lehre abweichen und extreme
Thesen verkiinden” (10). Mit gleichem Nach-
drudk versucht er aber umgekehrt auch all
jenen, die von den ersten nachkonziliaren
Verinderungen innerhalb der Kirche beun-
ruhigt und verwirrt die Frage stellen, ,,0b es
denn iiberhaupt noch iiberzeitliche, absolut
unwandelbare Normen” (8) gibe, klarzu-
machen, daf uns ,in Christus zwar der
wahre Glaube zuteil” geworden ist, daf8 aber
die Moraltheologie die Aufgabe hat, sich
.Stets neu um eine tiefere Einsicht in das
Glaubensgut und die darin griindende
christliche Sittenlehre zu bemiihen” (10);
somit aber besitzt auch die Moraltheologie
notwendigerweise ihre Geschichte, in deren
Verlauf nicht nur manches Zeitbedingte als

91



{iberholt ausgeschieden wird, sondern ,,selbst
die zeitlos geltenden unverinderlichen sitt-
lichen Normen eine Prizisierung, Entfal-
tung und Weiterentwicklung erfahren” (10 f).
An Hand des Axioms ,agere sequitur esse”
untersucht Griindel die Bereiche des natiir-
lichen Sittengesetzes (17—73), des gottlichen
(75—114) und des kirchlichen Gesetzes (115
bis 133). Wenn das Handeln aus dem Sein
sich ergibt und diesem entsprechen mu8,
dann gibt es auch, wie Griindel iiberzeugend
aufweist, in jedem dieser Bereiche ,,Wandel-
bares am Unwandelbaren” (139), d. h. neben
dem unwandelbaren Kern des Gesetzes ste-
hen eine ganze Reihe wandelbarer sittlicher
Normen. Nicht nur die Seinsstruktur des
Menschen selbst ndmlich ,steht in Entwick-
lung auf eine stets gréfere und vielschich-
tigere Entfaltung hin” (37), vielmehr wird
sich auch die konkrete geschichtliche Si-
tuation des Menschen #ndern auf Grund der
~Erweiterung und Vertiefung menschlicher
Erkenntnisse wie auch der Anderung der
Lebensverhiltnisse und des Menschen selbst”
(47 ff). Was den objektiven Willen Gottes
betrifft, so ist uns dieser zwar geoffenbart
und der Kirche anvertraut, allerdings ,nicht
nur zur Aufbewahrung, sondern zur Ver-
kiindigung, und zwar zu einer jederzeit
erneut vorzunehmenden, aktualisierenden
Interpretation der Heilsgeschichte” (78); da-
bei wird man aber nicht nur zugestehen
miissen, daf das kirchliche Lehramt , biswei-
len etwas als spezifisch christliche Forde-
rung verstanden und ausgegeben” hat, ,,was
sich spiter als Interpretation des Wortes
Gottes auf Grund eines kulturbedingten Vor-
verstindnisses ergab” (89), vielmehr audh,
daB ,gewisse gottliche Gebote eben doch
nicht absoluten Charakter tragen, sondern
nur fiir bestimmte Menschen und zu be-
stimmten Zeiten zu gelten” (98) scheinen.
Die kirchlichen Gesetze schlieBlich sind, ,,in-
soweit sie rein kirchlich positiv gesetztes
Recht darstellen, grundsitzlich wandelbar”
(117); die Kirche selbst wird darum ,stets
neu die Frage aufwerfen, welche sittlichen
Gesetze und Verpflichtungen gerade fiir
diese Zeit besonders dringlich erscheinen (124).
Da der Verfasser seine Gedanken nicht nur
allgemeinverstindlich darzustellen vermag,
sondern auch durch viele praktische Bei-
spiele erlidutert, wird seine Arbeit nicht nur
den Fachtheologen und Seelsorger zum Nach-
und Weiterdenken anregen, sondern auch
dem ,miindigen Christen’ zum rechten Ver-
stindnis des Gesetzes und zur seins- und
situationsgerechten Erfiillung des Willens
Gottes verhelfen.

Miinchen Antonellus Elsisser

VERSCHIEDENES

RUF AMBROSIUS KARL, Briefe an Studen-
ten. (190.) Verlag Josef Knecht, Frankfurt
am Main 1966. Paperback DM 7.80.

92

Reiche Erfahrungen in der Hochschulseel-
sorge haben den Freiburger Studentenpfar-
rer zu diesen Briefen inspiriert. A. Ruf be-
kennt sich in Form und Inhalt zum Vorbild
groBer Lehr- und Lebensmeister aus dem
Dominikanerorden, dem er angehdrt. Die
30 Briefe behandeln ein breites Spektrum
von Fragen (Welt der Universitit, Leben
des Geistes, Frommigkeit der Studenten).
Die Methode der Vermittlung ist induktiv,
phinomenologisch; manche Sonde wird tief
gefilhrt. Das Manuskript war allerdings
schon 1965 fertiggestellt und in der kurzen
Zeit seither ist an den Hochschulen mandches
in Gang gekommen. Fragen der Hochschul-
und Gesellschaftsreform, der Demokratisie-
rung und Politisierung von Hochschulen und
Kirchen bewegten damals wenige Studenten.
Ruf hat daher diese Thematik aus seinen
Briefen ausgespart. Wer heute ,Briefe an
Studenten” schreiben wollte, miifite aber
nicht nur den Stoff anreichern. Er miifSte
auch beriicksichtigen, da8 Denkart und
Sprache der jungen Leute, vor allem der
Studenten, sich rasch und spiirbar verindert
haben.

Graz Egon Kapellari

SCHIFFERS WINFRID, Das Konzil kommt
in ein Dorf. Roman einer Wandlung. (404.)
Steyler Verlag, St. Augustin 1967. Leinen,
DM 16.80.

Der Roman schildert in frischer und lebendi-
ger Weise die nachkonziliare geistlich-welt-
liche Atmosphire eines Dorfes irgendwo in
Flandern. Wie versuchen der liebenswiirdige,
konservative Pfarrer des Dorfes und sein
junger, etwas ungebidrdiger Kaplan, dem
Konzil und seinen Forderungen gerecht zu
werden? Die Haltungen und Meinungen
prallen oft hart aufeinander, wie es ja zu
Zeiten, in denen die Dinge in lebhafteren
FluB kommen, nicht anders mdglich ist. Die
personliche Haltung des Autors geht schon
aus dem Motto hervor, das er seinem Buch

- vorangestellt hat: ,Wir méchten keineswegs

einen der grofiten Fehler begehen: aus Angst,
im Handeln zu irren und Fehler zu machen,
blof die Arme vor der Brust kreuzen in
einem leeren Abwarten.” (Jesuitengeneral
Arrupe) — So weit, so gut! Auch der Autor
mochte auf seine Weise handeln und nicht
bloB die Arme vor der Brust kreuzen. Er
laB8t also seine Romanfiguren frisch und
forsch iiber alles Mdogliche diskutieren, was
ein heifles Eisen genannt werden kann. (Der
Bogen reicht von der Kindertaufe bis zur
,Pille”.) Bedenken steigen einem nur auf,
wenn man sich fragt, fiir welche Leserschicht
denn das Buch in erster Linie bestimmt sein
mag? Fiir theologisch gebildete Leser kaum;
da miiBte sich die Diskussion auf hoherer
Ebene bewegen. Fiir kiinstlerisch anspruchs-
vollere Leser wohl auch nicht. Vermutlich
ist das leicht lesbare Buch u. a. dazu be-
stimmt, in Pfarrbiichereien zu gelangen und



