
RKÄAFAEL KLEINER

Die eine Kırche eiNne geteilte Stadt?
Probleme der Begegnung von Priestern und Laien nach dem Konzil.
Aus dem Trojanischen Pferd quellen putschende Laien hervor und entmachten die
erarchie, um der Stadt Gottes einen demokratischen Greuel der Verwüstung IZU-
richten. Gieht der Angsttraum e1Nnes etablierten Kurienfunktionärs aus? Seit dem
konstantinischen Gündenfall ebt die „NEeu«C Klacce““ des Klerus auf Kosten des um
seine christliche Freiheit gepreillten Gottesvolkes, das jetzt endlich seınen Aufstand
pro Ist das der Wunschtraum 1nes kritisch-katholischen Kommunarden? Beide
Träume sind ymptome eiınes lieblosen und unberechtigten gege Mißtrauens
und einer unbewältigten, In infantilen kbixierungen belasteten ergangenheit. lück-
licherweise gibt NUur wenige solcher Träumer, doch GC1Pe genügen, das Klima des
nachkonziliaren Aufbruchs ungünstig ZuUu beeinflussen. Die Stadt, der Christus cdie
trennende Mauer niedergerissen hat, darf nich  R geteilt bleiben, darf nicht zertrennt
werden. Denn die Kirche ist Zeichen und Werkzeug für cie Vereinigung mıit Gott WIe
für die Finheit der gaNnzen Menschheit . alle Menschen, die heute durch soziale,
t+echnische und kulturelle Bande S miteinander verbunden sind, MUSSeEeN die volle
Einheit iın erlangen!. Um SO mehr muß das klerikal-laikale Kastendenken VeTl-
schwinden Im folgenden sollen dazu einıge Gesichtspunkte genannt werden.

Kirche in der Ü  t und {  I8  Für Welt
Gesellschaftliche Lage

Das Sozialmodell, nach dem sich die Kirche „ereignet“”, 1st ihr LUTX ın wenigen
grundlegenden Normen VON Ctifter vorgegeben, die vordergründigen Konkretionen
sind variabel. Als geschichtliche Größe tragt die Kirche immer die Züge der £-
gesellschaftlichen Entwicklung sich Innerhalb dieser beiden Brennpunkte „Norm
und soziale Gesamtlage  47 steht eın Spielraum spezifischen institutionellen Ge-
staltung ZUFC Verfügung. Von der Art, wıie die Kirche diesem Raum wirkt, hängen
die Formen persönlicher Beziehungen, vereinsmäßiger Verhaltensweisen und die Aus-
strahlung auf cdie Welt ab Auch die Art, WIe sich die egegnungen zwischen Priester
und Laien vollziehen, unterliegt dieser ständigen Wechselbeziehung. Die Kirche nımmt
ja kraft ihres Wesens vollen Anteil der condition humaine, der Welt des
Menschen, Problem der und ihrer Führungskräfte

Die zesellschaftliche Abhängigkeit ler V allen hat heute einen Giptel der
Intensität erreicht. Das Wissensangebot ist icht mehr überschaubar, die Welt ist
arbeitsteilig, eibt kaum mehr autarke Räume,. AÄAus rationalen Gründen entsteht
immer mehr das Bewußftsein e1nes olidarischen Miteinanders, Aktivitäten und Positio-
D innerhalb einer ruppe werden Von der unktion her bedacht. Die ruppe absor-
biert ihren „Führer”, weil dessen Tätigkeit Reziprozitätsverhältnis ihr gründet;
er muß 7 den NOIM: Erwartungen der Partner fügen, G1 411 die
ruppennormen halten als jedes andere Mitglied, 11 gerecht zu werden?.
Fs gibt eiıne überfunktionale Autorität mehr, patriarchalisches Standesdenken wird
als anmaßend, intolerant und bedrohlich abgelehnt. Das vorindustrielle Ordnungsprin-
ZIp glich einer Pyramide, beanspruchte e1ine Bevorzugung ur  e „die da droben“ 4{
der Spitze gegenüber denen der Basis, auf Grund eines Gottesgnadentums, das
heute als Mystifikation abgetan WIFr'! Dafür gilt anstelle eines Autoritätsgefälles Von
oben nach unten e1n Koordinatensystem gleichberechtiger Partner, ein Netz vVon
Gleichen mıiıt humanen und sozialen Querverbindungen. Sachlich notwendige orde-
IUNBEN werden bejaht, apathisches Sicheinfügen eıne willkürliche Kastenord-

1 Kirchenkonstitution
Hofstätter, Gruppendynamik. oRo 38, 134

RAFAEL KLEINER 

Die eine Kirche - eine geteilte Stadt? 
Probleme der Begegnung von Priestern und Laien nadt dem Konzil. 
Aus dem Trojanischen Pferd quellen putschende Laien hervor und entmachten die 
Hierarchie, um in der Stadt Gottes einen demokratischen Greuel der Verwüstung anzu­
richten. Sieht so der Angsttraum eines etablierten Kurienfunktionärs aus? Seit dem 
konstantinischen Sündenfall lebt die „neue Klasse" des Klerus auf Kosten des um 
seine christliche Freiheit geprellten Gottesvolkes, das jetzt endlich seinen Aufstand 
probt. Ist das der Wunschtraum eines kritisch-katholischen Kommunarden? Beide 
Träume sind Symptome eines lieblosen und unberechtigten gegenseitigen Mißtrauens 
und einer unbewältigten, von infantilen Fixierungen belasteten Vergangenheit. Glück­
licherweise gibt es nur wenige solcher Träumer, doch sie genügen, um das Klima des 
nachkonziliaren Aufbruchs ungünstig zu beeinflussen. Die Stadt, in der Christus die 
trennende Mauer niedergerissen hat, darf nicht geteilt bleiben, darf nicht zertrennt 
werden. Denn die Kirche ist Zeichen und Werkzeug für die Vereinigung mit Gott wie 
für die Einheit der ganzen Menschheit . . . alle Menschen, die heute durch soziale, 
technische und kulturelle Bande enger miteinander verbunden sind, müssen die volle 
Einheit in Christus erlangen1• Um so mehr muß das klerikal-laikale Kastendenken ver­
schwinden. Im folgenden sollen dazu einige Gesichtspunkte genannt werden. 

I. Kirche in der Welt und für die Welt 
A) Gesellsdtaftlidte Lage 

1. Das Sozialmodell, nach dem sich die Kirche „ereignet", ist ihr nur in ganz wenigen 
grundlegenden Normen vom Stifter vorgegeben, die vordergründigen Konkretionen 
sind variabel. Als geschichtliche Größe trägt die Kirche immer die Züge der gesamt­
gesellschaftlichen Entwicklung an sich. Innerhalb dieser beiden Brennpunkte „Norm 
und soziale Gesamtlage" steht ihr ein Spielraum zur spezifischen institutionellen Ge­
staltung zur Verfügung. Von der Art, wie die Kirche in diesem Raum wirkt, hängen 
die Formen persönlicher Beziehungen, vereinsmäßiger Verhaltensweisen und die Aus­
strahlung auf die Welt ab. Auch die Art, wie sich die Begegnungen zwischen Priester 
und Laien vollziehen, unterliegt dieser ständigen Wechselbeziehung. Die Kirche nimmt 
ja kraft ihres Wesens vollen Anteil an der condition humaine, an der Welt des 
Menschen, am Problem der Gruppen und ihrer Führungskräfte. 
2. Die gesellschaftliche Abhängigkeit aller von allen hat heute einen Gipfel der 
Intensität erreicht. Das Wissensangebot ist nicht mehr überschaubar, die Welt ist 
arbeitsteilig, es gibt kaum mehr autarke Räume. Aus rationalen Gründen entsteht 
immer mehr das Bewußtsein eines solidarischen Miteinanders, Aktivitäten und Positio­
nen innerhalb einer Gruppe werden von der Funktion her bedacht. Die Gruppe absor­
biert ihren „Führer", weil dessen Tätigkeit im Reziprozitätsverhältnis zu ihr gründet; 
er muß sich den normativen Erwartungen der Partner fügen, sich strenger an die 
Gruppennormen halten als jedes andere Mitglied, um seiner Rolle gerecht zu werden2• 

Es gibt keine überfunktionale Autorität mehr, patriarchalisches Standesdenken wird 
als anmaßend, intolerant und bedrohlich abgelehnt. Das vorindustrielle Ordnungsprin­
zip glich einer Pyramide, es beanspruchte eine Bevorzugung für „die da droben" an 
der Spitze gegenüber denen an der Basis, auf Grund eines Gottesgnadentums, das 
heute als Mystifikation abgetan wird. Dafür gilt anstelle eines Autoritätsgefälles von 
oben nach unten ein Koordinatensystem gleichberechtiger Partner, ein Netz von 
Gleichen mit humanen und sozialen Querverbindungen. Sachlich notwendige Forde­
rungen werden bejaht, ein apathisches Sicheinfügen in eine willkürliche Kastenord-

1 Kirchenkonstitution 1. 
2 P. Hofstätter, Gruppendynamik. RoRo 38,134. 

7 97 



NUN| WIT -  pn genommen. Das moderne Lebensgefühl ist Intimität auf Distanz,
Unabhängigkeit und Gemeinsamkeit halten sich die aage. Die Wurzel der Autori-
tat sieht 11l Vertrauen, das J  T hervorruft, der der Kraft der Überzeugung
auf seinem Platz ZUi Einheit der ruppe beiträgt.

Die Zukunft der Menschheit liegt Richtung atf eine wachsende Gozialisation.
Geschähe SIEe Rahmen des £rüheren Klassendenkens, das zwischen „Führenden und
eführten“ Klüfte aufreißt, ginge die Menschheit dem Status e1nes T1 ermüiten- oder
Ameisenhaufens igegen, Entpersönlichung und ntergang des Individuums ‚.
das Ende Echte emenmscha VvVon Ebenbürtigen übt hingegen eine befruchtende
Wirkung auf die Entwicklung der Persönlichkeit s1e ruft nicht öde Gleichmacherei,
sondern Mannigfaltigkeit hervor. Je umfassender und komplizierter die Gemeinschaft
ist, mehr Funktionen und Aufgaben csind erfüllen, un mehr elegenheiten
hat der einzelne, seıne Talente z.u entfalten, eine Persönlichkeit zu werden, die Gemein-
sch aufzubauen?. Trotz mancher negativen Begleiterscheinungen lassen die 37
anbahnenden SOZI:;  2  alen Umwälzungen der Gegenwart die Hoffnung Z sich
ihnen etw. Positives vorbereitet: eın Mehr il Freiheit, Gleichheit, Brüderlichkeit.

{  ( dera
Die Kirche als „Avantgarde (Gottes” hat E  S Evangelium her die Aufgabe über-

NOMINNMEN, alc der Erde, als SDauerteig der sich einenden Menschheit diesen Trend
voranzutreiben. Gije ist das Sakrament der Einheit. Ist s1e das wirklich? Auf dem
Konzil klagte Bischof D’Souza VO Bhopal Indien): „Das Volk Gottes ist kein totali-
tarer Staat, dem alles zentral gelenkt wird. Wo bleibt die Freiheit der Kinder
Gottes? Sind WIT, der Klerus, bereit, den Klerikalismus vollends abzubauen? Sind WIr
bereit, die a]len als 5T Brüder Herrn zu akzeptieren, Würde gleichge-
stellt, wWEel schon nicht 1n ihrer Funktion Mystischen Leib? GSind WIT bereit, nicht
mehr, wiıe WIL 05 bisher a  f Verantwortlichkeiten Anspruch nehmen,
clie ihren Bereich allen4?“ Wie der hochkapitalistischen eit den wenigen Unter-
nehmern die Masse der Arbeitnehmer gegenüberstand, steht der Pfarrorganisa-
tion mels' den wenigen Klerikern die unorganisierte Masse der aıen gegenüber. Sie
wird nach den Methoden der Massenpsychologie geführt und hat ] das Recht, gelei-
tel, ele. und mıt den SGakramenten versorgt und Z Kasse gebeten werden.
Zur eit des Absolutismus Jar ese ctaats- oder volkskirchliche Gestalt noch irgend-
wWwIe rechtfertigen, 61€e entspricht aber nich:  en mehr un Gesellschaftssituation.
Dieser patriarchalische, feudale und autoritäre  . Organisationsstil bringt mıit S1|  ch,

clie Kirche ihrer eigenen Sendung Wege steht, G1 der Laie nicht als
Gilied, sondern als Gegenüber der rlebt, die D als klerikale „Amtskirche“”
versteht und sich darum mıiıt nicht identifizieren kann

Die Unterscheidung 7ıwWischen Priester Un Laien ist ursprünglich 1UX funktional (vom
Dienst her) verstanden worden, e1n Nebeneinander, Z  er als Über- und Unter-
ordnung, Gesı Gründe, vA die konstantinische „Verbeamtung“ der Episko-
pen und Presbyter, führten einer etablierten Arbeitsteilung der mittelalterlichen
Christenheit miı1t dem Bildungsmonopol des Klerus und dem Analphabetismus der
alen. Heute ist oft umgekehrt: Die ajen csind entscheidenden Bereichen
Fachleute, die Priester dagegen IIL  aien”,  LL Nichtfachleute. Diese +ändische TIren-
nNUuNg hat aktis eiıner Zwei-Klassen-Gesellschaft der eınen Kirche geführt und
ist vielen Belangen durch eın archaisches Kanonisches Recht zementiert. FEs ist kein
Wunder, ”  { monarchische der Kirche mM1t dem emokratischen Behavior
der Gesellschaft kollidieren Vom der Kirche her müßte das -  e S0 SPe1InN.
3, Nur negativ bestimmt sind die Laien 17M Codex 1e haben eine  ® Weihe empfan-
g sind Gehorsam verp  e (cc 682, 119) Gie dürfen Im chenraum ihre
N eilnariı de Chardin, L’Avenir de ”’Homme, 167 f£

La Documentation catholique Nr.

98

nung wird nicht hingenommen. Das moderne Lebensgefühl ist Intimität auf Distanz, 
Unabhängigkeit und Gemeinsamkeit halten sich die Waage. Die Wurzel der Autori­
tät sieht man im Vertrauen, das jener hervorruft, der in der Kraft der Oberzeugung 
auf seinem Platz zur Einheit der Gruppe beiträgt. 
3. Die Zukunft der Menschheit liegt in Richtung auf eine wachsende Sozialisation. 
Geschähe sie im Rahmen des früheren Klassendenkens, das zwischen „Führenden und 
Geführten" Klüfte aufreißt, so ginge die Mensdtheit dem Status eines Termiten- oder 
Ameisenhaufens entgegen, Entpersönlichung und Untergang des Individuums wären 
das fatale Ende. Echte Gemeinschaft von Ebenbürtigen übt hingegen eine befruchtende 
Wirkung auf die Entwicklung der Persönlidtkeit aus, sie ruft nicht öde Gleichmacherei, 
sondern Mannigfaltigkeit hervor. Je umfassender und komplizierter die Gemeinschaft 
ist, um so mehr Funktionen und Aufgaben sind zu erfüllen, um so mehr Gelegenheiten 
hat der einzelne, seine Talente zu entfalten, eine Persönlidtkeit zu werden, die Gemein­
schaft aufzubauen8• Trotz mancher negativen Begleiterscheinungen lassen die sich 
anbahnenden sozialen Umwälzungen der Gegenwart die Hoffnung zu, daß sich in 
ihnen etwas Positives vorbereitet: ein Mehr an Freiheit, Gleichheit, Brüderlichkeit. 

B) Situation der Kirche 
1. Die Kirche als „Avantgarde Gottes" hat vom Evangelium her die Aufgabe über­
nommen, als Salz der Erde, als Sauerteig der sich einenden Menschheit diesen Trend 
voranzutreiben. Sie ist das Sakrament der Einheit. Ist sie das wirklich? Auf dem 
Konzil klagte Bischof D'Souza von Bhopal (Indien): ,,Das Volk Gottes ist kein totali­
tärer Staat, in dem alles zentral gelenkt wird. Wo bleibt die Freiheit der Kinder 
Gottes? Sind wir, der Klerus, bereit, den Klerikalismus vollends abzubauen? Sind wir 
bereit, die Laien als unser Brüder im Herrn zu akzeptieren, an Würde uns gleichge­
stellt, wenn schon nicht in ihrer Funktion im Mystischen Leib? Sind wir bereit, nicht 
mehr, wie wir es bisher taten, Verantwortlidtkeiten für uns in Anspruch zu nehmen, 
die in ihren Bereich fallen47" ·Wie in der hochkapitalistischen Zeit den wenigen Unter­
nehmern die Masse der Arbeitnehmer gegenüberstand, so steht in der Pfarrorganisa­
tion meist den wenigen Klerikern die unorganisierte Masse der Laien gegenüber. Sie 
wird nach den Methoden der Massenpsychologie geführt und hat nur das Recht, gelei­
tet, belehrt und mit den Sakramenten versorgt und zur Kasse gebeten zu werden. 
Zur Zeit des Absolutismus war diese staats- oder volkskirchliche Gestalt noch irgend­
wie zu rechtfertigen, sie entspricht aber nicht mehr unserer Gesellschaftssituation. 
Dieser patriarchalische, feudale und autoritäre Organisationsstil bringt es mit sich, 
daß die Kirche ihrer eigenen Sendung im Wege steht, daß sich der Laie nicht als 
Glied, sondern als Gegenüber der Kirche erlebt, die er als klerikale „Amtskirche" 
versteht und sich darum mit ihr nicht identißzieren kann. 
2. Die Unterscheidung zwischen Priester und Laien ist ursprünglich nur funktional (vom 
Dienst her) verstanden worden, als ein Nebeneinander, nicht als Ober- und Unter­
ordnung. Geschichtliche Gründe, z. B. die konstantinische „Verbeamtung" der Episko­
pen und Presbyter, führten zu einer etablierten Arbeitsteilung in der mittelalterlichen 
Christenheit mit dem Bildungsmonopol des Klerus und dem Analphabetismus der 
Laien. Heute ist es oft umgekehrt: Die Laien sind in entscheidenden Bereichen 
Fachleute, die Priester dagegen „Laien", d. h. Nichtfachleute. Diese ständische Tren­
nung hat faktisch zu einer Zwei-Klassen-Gesellschaft in der einen Kirche geführt und 
ist in vielen Belangen durch ein archaisches Kanonisches Recht zementiert. Es ist kein 
Wunder, wenn monarchische Relikte der Kirche mit dem demokratischen Behavior 
der Gesellschaft kollidieren. Vom Entwurf der Kirche her müßte das nicht so sein. 
3. Nur negativ bestimmt sind die Laien im Codex: Sie haben keine Weihe empfan­
gen, sind zum Gehorsam verpflichtet (cc. 682, 119). Sie dürfen im Kirchenraum ihre 

3 Teilhard de Chardin, L'Avenir de l'Homme, 167 ff. 
'La Documentation catholique Nr. 1436/1460. 

98 



Plätze nich:  Pn beim Klerus haben (c 1263, S 1), Frauen dürfen sich dem Itar nicht
ähern (c 813, S 2), Kleriker dürfen 9-  en inmitten der Lajen bestattet werden
(c. 1209, S Manche ÄArroganz des Amtes dazu, Ma es als ZU Routine
gewordenes Charisma erwarf und cdie Anklage erhob Der Priester ehnt das allge-
meıne Priestertum ab, ıst prinzipiell VON\ „Laien  44 abgesondert. Durch seine Weihe
hat PT eine Amtsheiligkeit erhalten, die eın Monopol als Spender der Gnade
schenkt. Der Priester als Mittler zwischen Gott und enschen hütet die kultische UÜber-
lieferung, 130 die Niten erstarren und wird ZUMHN konservativen und retardierenden
Faktor. ıe Priester bilden eıne Kaste, Clie hierarchisch nach Funktionen und Kängen
geordnet 1st Gije nejgen Ausübung von Macht und Herrschaft, die mıit der ent-
sprechenden Erscheinung ei1ner manchmal übertriebenen Priesterverehrung verbunden
ist> Eingeweihte betrachten Priester und Theologen als ihre Pflicht, die
ihren Gemeinschaften geltenden Normen unı jeden Preis ZU verteidigen und bewah-

Sie betonen besonders stark die Unmündigkeit des Volkes. Sje als Eingeweihte
sind Autoritätsträger, die Laien hingegen sollen sich aller Unterwürfigkeit gefal-
len lassen, geführt, unterrichtet und ermahnt zu werden.

Die en WTTI Besseren hat 61 schon ereignet. Die Neubesinnung auf eine
biblische „Theologie des Laikats” ves ongar Uu. a.) wurde Vatikanischen
Konzil weitergeführt und trägt praktischen Konsequenzen, Zueinander
Von Priester und aien, die ımmer ehr das Wort „Christ“ clechthin verwendet
wird Das Unbehagen ber die Aufspaltung der Gemeinde „Geistliche” und „Fleisch-
liche“ wächst, eine Partnerschaft Glauben und Dienen bildet sich aus,. Die Laien
erhalten ugang ihrem legitimen Platz den gremialen Leitungsorganen der
Kirche, jenen Diensten, die ihnen auf Grund ihrer Charismen zukommen. Die
Lehren von der Gleichheit und Mitverantwortlichkeit aller Christen der Kirche, S  >

gemeinsamen Priestertum, Vom charismatischen, gremialen und kollegialen Prinzip,
kirchlichen Amt als Dienst unter anderen Diensten haben die Bewußtseinslage

verändert und drängen ZUr Realisierung.
Kirche Heilszeichen

Das messianische olk 15t eın Schlüsselwort der konziliaren Kirchentheologie, von
dem her die ursprüngliche Begegnungsweise von Priester und Lajen abzuleiten ist „ES
hat Christus aup: Seinem Stande eignet die Würde und Freiheit der Kinder
Gottes, deren Herzen der Heilige Geist wıe einem Tempel wohnt Dieses olk
ist das C Menschengeschlecht die unzerstörbare Keimzelle der Einheit, der
Hoffnung und des eils Von Christus als Gemeinschaft des Lebens, der ebe und
der Wahrheit gestiftet, wird von auch als erkzeug der Erlösung angeNOM-
iInen und als Licht der Welt und Salz der Erde alle Welt gesandt®,” Dieser Auftrag
al die Laien auf Grund der angeNOMMECNEe: Taufe besteht selbständig schon VOFr jedem
hierarchischen „Um dem apostolischen Wirken des Gottesvolkes mehr ewich:

verleihen, wendet sich cdie Synode nunmehr eindringlich die Laienchristen .
Sie haben d priesterlichen, prophetischen und königlichen Amft Christi teil, 61© VPT-
wirklichen Kirche und Welt ihren eigenen Anteil . der Sendung des Vol-
kes Gottes Das Apostolat der Laien hat In ihrer christlichen Berufung selbst seinen Ur-
SPIUNS und kann der Kirche niemals fehlen. e Autonomie vieler Bereiche des
menschlichen Lebens ıst mıit vollem Recht sehr gewachsen, dadurch WIT:! das Apostolat
der ajen SC er. Die Kirche könnte ohne Arbeit der aılen kaum präsent
und wirksam sein‘.” Derartige Texte sind wıe Bergwerk, dem das Erz für clie
Grundstoffe Auferbauung einer erneuerten Kirche gefördert wird

Ta0s Theou, 'olk Gottes AUS Laien eder des a05 Zl se1n, ist die amen-
W, Goddijn, are Kirche, umene Pastoral. Herder/Freiburg, 231.

Kirchenkonstitution O_
über das Laienapostolat 1l,

OC7?

Plätze nicht beim Klerus haben (c. 1263, § 1), Frauen dürfen sich dem Altar nicht 
nähern (c. 813, § 2), Kleriker dürfen nicht inmitten der Laien bestattet werden 
(c. 1209, § 2). Manche Arroganz des Amtes führte dazu, daß man es als zur Routine 
gewordenes Charisma verwarf und die Anklage erhob: Der Priester lehnt das allge­
meine Priestertum ab, er ist prinzipiell vom „Laien" abgesondert. Durch seine Weihe 
hat er eine Amtsheiligkeit erhalten, die ihm ein Monopol als Spender der Gnade 
schenkt. Der Priester als Mittler zwischen Gott und Menschen hütet die kultische Ober­
lieferung, läßt die Riten erstarren und wird zum konservativen und retardierenden 
Faktor. Die Priester bilden eine Kaste, die hierarchisch nach Funktionen und Rängen 
geordnet ist. Sie neigen zur Ausübung von Macht und Herrschaft, die mit der ent­
sprechenden Erscheinung einer manchmal übertriebenen Priesterverehrung verbunden 
ists. Als Eingeweihte betrachten es Priester und Theologen als ihre Pflicht, die in 
ihren Gemeinschaften geltenden Normen um jeden Preis zu verteidigen und zu bewan­
ren. Sie betonen besonders stark die Unmündigkeit des Volkes. Sie als Eingeweihte 
sind Autoritätsträger, die Laien hingegen sollen es sich in aller Unterwürfigkeit gefal­
len lassen, geführt, unterrichtet und ermahnt zu werden. 
4. Die Wende zum Besseren hat sich schon ereignet. Die Neubesinnung auf eine 
biblische „Theologie des Laikats" (lves Congar u. a.) wurde vom 2. Vatikanischen 
Konzil weitergeführt und trägt Früchte in praktischen Konsequenzen, im Zueinander 
von Priester und Laien, für die immer mehr das Wort „Christ" schlechthin verwendet 
wird. Das Unbehagen über die Aufspaltung der Gemeinde in „Geistliche" und „Fleisch­
liche" wächst, eine Partnerschaft im Glauben und Dienen bildet sich aus. Die Laien 
erhalten Zugang zu ihrem legitimen Platz in den gremialen Leitungsorganen der 
Kirche, zu jenen Diensten, die ihnen auf Grund ihrer Charismen zukommen. Die 
Lehren von der Gleichheit und Mitverantwortlichkeit aller Christen in der Kirche, vom 
gemeinsamen Priestertum, vom charismatischen, gremialen und kollegialen Prinzip, 
vom kirchlichen Amt als Dienst unter anderen Diensten haben die Bewußtseinslage 
verändert und drängen zur Realisierung. 

q Kirche als Heilszeidten 

1. Das messianische Volk ist ein Schlüsselwort der konziliaren Kirchentheologie, von 
dem her die ursprüngliche Begegnungsweise von Priester und Laien abzuleiten ist. ,,Es 
hat Christus zum Haupt. Seinem Stande eignet die Würde und Freiheit der Kinder 
Gottes, in deren Herzen der Heilige Geist wie in einem Tempel wohnt. Dieses Volk 
ist für das ganze Menschengeschlecht die unzerstörbare Keimzelle der Einheit, der 
Hoffnung und des Heils. Von Christus als Gemeinschaft des Lebens, der Liebe und 
der Wahrheit gestiftet, wird es von ihm auch als Werkzeug der Erlösung angenom­
men und als Licht der Welt und Salz der Erde in alle Welt gesandt6.'' Dieser Auftrag 
an die Laien auf Grund der angenommenen Taufe besteht selbständig schon vor jedem 
hierarchischen Mandat: ,,Um dem apostolischen Wirken des Gottesvolkes mehr Gewicht 
zu verleihen, wendet sich die Synode nunmehr eindringlich an die Laienchristen ... 
Sie haben am priesterlichen, prophetischen und königlichen Amt Christi teil, sie ver­
wirklichen in Kirche und Welt ihren eigenen Anteil an der Sendung des ganzen Vol­
kes Gottes. Das Apostolat der Laien hat in ihrer christlichen Berufung selbst seinen Ur­
sprung und kann in der Kirche niemals fehlen. Die Autonomie vieler Bereiche des 
menschlichen Lebens ist mit vollem Recht sehr gewachsen, dadurch wird das Apostolat 
der Laien um so dringlicher. Die Kirche könnte ohne Arbeit der Laien kaum präsent 
und wirksam sein7." Derartige Texte sind wie ein Bergwerk, aus dem das Erz für die 
Grundstoffe zur Auferbauung einer erneuerten Kirche gefördert wird. 
2. Laos Theou, Volk Gottes aus Laien ( = Glieder des Laos) zu sein, ist die fundamen-

1 H. u. W. Goddijn, Sichtbare Kirche, Ökumene u. Pastoral. Herder/Freiburg, 231. 
11 Kirchenkonstitution 9. 
7 Dekret über das Laienapostolat 1 u. 2. 

7• 99 



tale erufung der Menschheit. icht das Episkopale und Sazerdotale, sondern das
Laikale bildet die Grundeinheit der Kirche Jede Berufung gründet 1n Christus, doch
ıst dieses olk die Basis für es Spätere. In seinem Schoß geschehen alle anderen
Berufungen bis Zu Papst. Das rTimäre 1st die aus dem Wort und Leben Jesu
erwachsende Jüngergemeinde, ihrer Gliederung un: Weiterentwicklung mußlßte
dann das Apostelamt, das Petrusamt, das Priester-, Lehr- und Hirtenamt geben. Diese
Gemeinde 1st u eın loser Zusammenschluß einzelner, VO:  » denen jeder seine GSeele
retten will, sondern das eil kommt Zu einzelnen 1Ur durch un ber die Gemeinde.
Der Christ existiert „gemeindlich“ oder iıst kein Christ: Isoliert VO:  - un: ohne Rück-
sicht auf die Gemeinde kann sSe1in eil nicht finden. Weil aber die Gemeinde ıne
Verpflichtung nicht Ur für ihre deklarierten und aktuellen, sondern auch Für ihre

und potentiellen Glieder hat, ıst dem Laienchristen schon In sich eiın Dienst-
auftrag übergeben, tatıges Mitglied einer „seelsorgenden Gemeinde” ein®. Die
Tatsache, daß einer aus der Gemeinde zZzu Vorsteher ordiniert ist, hebt die Ver-
pflichtung des Laien Zzu Apostolat nicht auf, schmälert S1e nicht. Soll die Kirche nicht eın
fen sein, der LL1UT sich celbst warmt, soll s1e nicht 1 Warteraum der Zukunf$t sterben,
soll G1e icht ZuU Grab des Gottesglaubens werden, dann muß G1e als SaNZC unterweg
eın den vielen, Für die S1e gestiftet 1st Sie collte den Menschen icht LLUFLTL 1
Vorsteher, 1mM engaglerten Laien, sondern VOLT allem auch als Gemeinde begegnen,
einladend und brüderlich, bergend und ienend. Dieses kollegiale, kommunitäre Zeug-
N1ıS ist 1Ur dann möglich, wenn Priester und Laien, einzelner und Gemeinde e1n soli-
darisches ueinander gefunden haben
il Einheit und Vielfalt der Dienste ın der Kirche

Gleiche Würde aller Christen
Die grundsätzlich gleiche Würde aller Christen, die allen „Rängen“ infolge e1INer

bischöflichen, priesterlichen oder diakonischen Funktion vorgangıg ist, geht hervor au

dem Verständnis, mıit dem die normschaffende Urkirche den Worten Jesu festhielt
und wıe 6S1e diese deutete. Die Evangelien zeigen eindeutig, daß Jesus alle Zuhörer
ohne Unterschied denselben Anruf UTr Jüngerschaft 1171 wahren Israel ergehen ieß
Offensein für das In Ihm nahegekommene Gottesreich, Glaube die Gute Kunde VO'

barmherzigen Vater, Umkehr VO Bösen und Hinkehr hm, Verkündigung der
Großtaten Gottes. Die fundamentale christliche Berufung 1st also für alle gleich: ’  ın
Herr, eın Glaube, ine Taufe, eın  S Ott und Vater aller, der über allen ist und durch
alle und 1n allen'  44 (Eph 4, Sie 1st e1n Anruf des Vaters 1n Christus einem
Leben der Heiligkeit, 1n der Gemeinschaft der Kirche, als Ansatzpunkt des ewıgen
Lebens. Weil S1e uns vereinigt mit Christus, ‚„dem Erstgeborenen unter vielen Brüdern“
(Röm S, 29), ist G1€e gemeinschaftsbildend und zeigt, dafß bei Gott kein Ansehen der
Person gilt (Dt 10, Apg 10, 34); alle sind „gerufen e1Ner einzigen offnung,
die uTe Berufung bezeichnet“” (Eph 4, 53 alle dürfen 1n gleicher Weise Gott „Vater“

(Mit 6, 9), dürfen aber celbst die Titel „Meister, Vater, Lehrer“ nicht 1n
Anspruch nehmen Z bis 11), damit S1C| nicht eiıner über den anderen erhebe;
Taufe und Eucharistie chaffen ıne Gileichheit und Einheit (Eph 4, und Kor 10, 17),
die alle natürlichen, historischen, ethnischen und gesellschaftlichen Irennungen auf-
heben
Das Vatikanum wWagt Oß den Satz, der 1ne Relativierung hierarchischer Kontu-
LE  - zugunsten der Egalität aller Gilieder der Kirche besagt: „Wenn auch einıge nach
Gottes Willen als Lehrer, Ausspender der Geheimnisse Gottes und Hirten für die
anderen bestellt sind, waltet doch unter allen ine wahre Gleichheit ın der allen
Gläubigen gemeinsamen Würde und Tätigkeit Zzu au des Leibes Christi®.”

Klostermann, Prinzip Gemeinde. Herder/Wien,
Kirchenkonstitution

100

tale Berufung der Menschheit. Nicht das Episkopale und Sazerdotale, sondern das 
Laikale bildet die Grundeinheit der Kirche. Jede Berufung gründet in Christus, doch 
ist dieses Volk die Basis für alles Spätere. In seinem Schoß geschehen alle anderen 
Berufungen bis hin zum Papst. Das Primäre ist die aus dem Wort und Leben Jesu 
erwachsende Jüngergemeinde, zu ihrer Gliederung und Weiterentwicklung mußte es 
dann das Apostelamt, das Petrusamt, das Priester-, Lehr- und Hirtenamt geben. Diese 
Gemeinde ist nun kein loser Zusammenschluß einzelner, von denen jeder seine Seele 
retten will, sondern das Heil kommt zum einzelnen nur durch und über die Gemeinde. 
Der Christ existiert „gemeindlich" oder er ist kein Christ: Isoliert von und ohne Rück­
sicht auf die Gemeinde kann er sein Heil nicht finden. Weil aber die Gemeinde eine 
Verpflichtung nicht nur für ihre deklarierten und aktuellen, sondern auch für ihre 
anonymen und potentiellen Glieder hat, ist dem Laienchristen schon in sich ein Dienst­
auftrag übergeben, tätiges Mitglied einer „seelsorgenden Gemeinde" zu sein8• Die 
Tatsache, daß einer aus der Gemeinde zum Vorsteher ordiniert ist, hebt die Ver­
pflichtung des Laien zum Apostolat nicht auf, schmälert sie nicht. Soll die Kirche nicht ein 
Ofen sein, der nur sich selbst wärmt, soll sie nicht im Warteraum der Zukunft sterben, 
soll sie nicht zum Grab des Gottesglaubens werden, dann muß sie als ganze unterwegs 
sein zu den vielen, für die sie gestiftet ist. Sie sollte den Menschen nicht nur im 
Vorsteher, im engagierten Laien, sondern vor allem auch als Gemeinde begegnen, 
einladend und brüderlich, bergend und dienend. Dieses kollegiale, kommunitäre Zeug­
nis ist nur dann möglich, wenn Priester und Laien, einzelner und Gemeinde ein soli­
darisches Zueinander gefunden haben. 

II. Einheit und Vielfalt der Dienste in der Kirche 

A) Gleiche Würde aller Christen 

1. Die grundsätzlich gleiche Wiirde aller Christen, die allen „Rängen" infolge einer 
bischöflichen, priesterlichen oder diakonischen Funktion vorgängig ist, geht hervor aus 
dem Verständnis, mit dem die normschaffende Urkirche an den Worten Jesu festhielt 
und wie sie diese deutete. Die Evangelien zeigen eindeutig, daß Jesus an alle Zuhörer 
ohne Unterschied denselben Anruf zur Jüngerschaft im wahren Israel ergehen ließ: 
Offensein für das in Ihm nahegekommene Gottesreich, Glaube an die Gute Kunde vom 
barmherzigen Vater, Umkehr vom Bösen und Hinkehr zu Ihm, Verkündigung der 
Großtaten Gottes. Die fundamentale christliche Berufung ist also für alle gleich: ,,Ein 
Herr, ein Glaube, eine Taufe, ein Gott und Vater aller, der über allen ist und durch 
alle und in allen" (Eph 4, 5 f). Sie ist ein Anruf des Vaters in Christus zu einem 
Leben der Heiligkeit, in der Gemeinschaft der Kirche, als Ansatzpunkt des ewigen 
Lebens. Weil sie uns vereinigt mit Christus, ,,dem Erstgeborenen unter vielen Brüdern" 
(Röm 8, 29), ist sie gemeinschaftsbildend und zeigt, daß bei Gott kein Ansehen der 
Person gilt (Dt 10, 17. Apg 10, 34); alle sind „gerufen zu einer einzigen Hoffnung, 
die eure Berufung bezeichnet" (Eph 4, 5); alle dürfen in gleicher Weise Gott „Vater" 
nennen (Mt 6, 9), dürfen aber selbst die Titel „Meister, Vater, Lehrer" nicht in 
Anspruch nehmen (Mt 23, 8 bis 11), damit sich nicht einer über den anderen erhebe; 
Taufe und Eucharistie schaffen eine Gleichheit und Einheit (Eph 4, 5 und 1 Kor 10, 17), 
die alle natürlichen, historischen, ethnischen und gesellschaftlichen Trennungen auf­
heben. 
Das 2. Vatikanum wagt sogar den Satz, der eine Relativierung hierarchischer Kontu­
ren zugunsten der Egalität aller Glieder der Kirche besagt: ,,Wenn auch einige nach 
Gottes Willen als Lehrer, Ausspender der Geheimnisse Gottes und Hirten für die 
anderen bestellt sind, so waltet doch unter allen eine wahre Gleichheit in der allen 
Gläubigen gemeinsamen Würde und Tätigkeit zum Aufbau des Leibes Christi9

." 

8 F. Klostermann, Prinzip Gemeinde. Herder/Wien, 23 f . 
9 Kirchenkonstitution 32. 

100 



Fs muß also eıiınen christlichen „Urstand” geben, dem 1all nicht mehr heraus-
tallen kann, eiıne wurzelhafte Kollegialität und Konziliarität, deren abgeleitete Formen

einen Episkopat, einen Presbyterium sichtbar werden. Der Christ als L.  al1le ist
„Geistlicher, weil ET die Salbung Heiligen Geist hat und wissend 15  tll (1 Jo 2, 20),
ohne deshalb des Dienstes der apostolischen Autorität und anderer Funktionsträger
der Gemeinde enfraten können. Im Lauf der Geschichte (Montanisten, Waldenser,
Reformatoren) wurden PSe Perspektiven anchmal übertrieben, das hierarchische
Priestertum hingegen ausgehöhlt, die amtlichen Gegenpositionen wurden auch AUS-

EeWOgECN formuliert, die Kluft zwischen Priester und L  ajlen wurde immer weiıter und
verderblicher. Theoretisch ist heute Pse Kluft geschlossen, praktisch noch nicht.

Für die Selbstverwirklichung der Kirche der Welt sind alle Gläubigen unter dem
Anspruch einer gleich schweren Verantwortung, weil G1Pe uıunter der Autorität des
Wortes Christi stehen. Niemand kann sich dieser Mitverantwortung entziehen oder
von ausgeschlossen werden. Denn 61@e sind durch Christus g ZUIMM Königreich und zu
Priestern ür Gott, seinen Vater, gema (Apok 1, 6), 612e csind eine Von Gott erwählte
Nation, eiıne königliche Priesterschaft, eın heiliger Stamm, eın Volk, das Gottes
kEigentum ist‘  -  ‚44 (1 Petr 2, Als lied dieses Volkes hat jeder Laie Anteil 4A11 der Sen-
dung der Kirche, cie dentisch ıst mut der Sendung Christi „Er gibt (dem alen
Anteil anr seinem Priesteramt Ausübung eines geistlichen Kultes ZU[I Verhert-
lichung C;ottes und ZUum Heil der Menschen . alle Werke der a:en sind geistige
Opfer, wohlgefällig Vor Gott durch Jesus Christus F So weihen auch die alen die
Welt selbst dem Herrn und Gott190,” Christus erFüllt semn prophetisches Ämt „‚nicht
NUuFr durch die Hierarchie, sondern auch durch die aJlen. Sije bestellt © zZzu Zeugen
und TuSste: s1e mı+ dem Glaubenssinn aQUuS, damit die Kraft des Evangeliums alltäg-
lichen Familien- und Gesellschaftsleben ufleuchte. Die L  ajen csollen ihre offnung nicht
1 Innern des Herzens verbergen, sondern durch die Gtrukturen des Weltlebens 4UuSs-
drücken‘11, Beratung und Mitverantwortung nehmen die ajen auch
irtenamt der Bischöfe teil „Die sollen die Würde und Verantwortung der
aı:en der irche anerkennen und fördern, ihren Kat benutzen, ihnen Aufgaben ber-
tragen und ihnen Freiheit und Raum im Handeln lassen, ihnen Mut machen, z e1ge-

Initiative Werke Angriff zu nehmen . Die Kraft der Laien verbindet sich
eichter mıiıt dem Werk der Hirten Sie können mit der Erfahrung der aıjen
geistlichen wIie weltlichen Dingen HENAUCT und besser urteilen12.” Diese brachlie-
genden Wahrheiten sind wieder WIT.  kcam geworden. Das Interesse der Priester Al
Dienst der Laien noötigt dazu, eine Verzerrung der Anschauung Vom Amt richtigzustel-
len. Jesus teilt seinen Dienst mıit der Kirche, der Dienst der Laien Leben
der Welt nicht n innerkirchlich) mufß zentraler Brennpunkt werden. Der Dienst
des Laien ist kein „religiöser Dienst“” 1 kirchlichen Sinn, PT 1st eın Dienst der
Versöhnung weıten säkularen Geflecht der Welt, insofern ıst primäarer Dienst der
Kirche Die Arbeit des Klerus ist abgeleitet, 611e hat ihre Bedeutung arin, S1e den
Laien Hilfe bietet13.

Verschiedene Aufgaben
1. Die Vielfalt der Gnadengaben wird geschenkt der Verschiedenheit der Auf-
gaben und Dienste der Gemeinde ur  . das einzelne Glied, des einzelnen für den
Nächsten und die HaANZ! Gemeinde. 505 WIT! diese fähig ZUuHhll Dienst der Welt, der
7zuliebe Gott seinen So  D preisgab. Jesus kam Dienstknecht (ebed ahwe), Ul die
Verlorenen suchen und Zu reiten  / un zZU dienen, icht sich bedienen zu lassen;
1} Seiın Leben als Ösege| die vielen hinzugeben; un als eister und Herr wıe der

Kirchenkonstitution 34,
11 Kirchenkonstitution 235,
1 Kirchenkonstitution 37,

Harvey OX, Stirb nıicht 1 Warteraum der Zukunft Kreuz-Verlag/Stuttgart, 139,

101

Es muß also einen christlichen „Urstand" geben, aus dem man nicht mehr heraus­
fallen kann, eine wurzelhafte Kollegialität und Konziliarität, deren abgeleitete Formen 
im einen Episkopat, im einen Presbyterium sichtbar werden. Der Christ als Laie ist 
,,Geistlicher, weil er die Salbung vom Heiligen Geist hat und wissend ist" (1 Jo 2, 20), 
ohne deshalb des Dienstes der apostolischen Autorität und anderer Funktionsträger in 
der Gemeinde entraten zu können. Im Lauf der Geschic:hte (Montanisten, Waldenser, 
Reformatoren) wurden diese Perspektiven manc:hmal übertrieben, das hierarchische 
Priestertum hingegen ausgehöhlt, die amtlichen Gegenpositionen wurden auc:h unaus­
gewogen formuliert, die Kluft zwisc:hen Priester und Laien wurde immer weiter und 
verderblicher. Theoretisch ist heute diese Kluft geschlossen, praktisch noch nicht. 
2. Für die Selbstverwirklichung der Kirc:he in der Welt sind alle Gläubigen unter dem 
Anspruch einer gleic:h sc:hweren Verantwortung, weil sie unter der Autorität des 
Wortes Christi stehen. Niemand kann sich dieser Mitverantwortung entziehen oder 
von ihr ausgeschlossen werden. Denn sie sind durch Christus „zum Königreich und zu 
Priestern für Gott, seinen Vater, gemac:ht (Apok 1, 6), sie sind eine von Gott erwählte 
Nation, eine königlic:he Priestersc:haft, ein heiliger Stamm, ein Volk, das Gottes 
Eigentum ist" (1 Petr 2, 9). Als Glied dieses Volkes hat jeder Laie Anteil an der Sen­
dung der Kirc:he, die identisc:h ist mit der Sendung Christi: ,,Er gibt ihm ( dem Laien) 
Anteil an seinem Priesteramt zur Ausübung eines geistlic:hen Kultes zur Verherr­
lic:hung Gottes und zum Heil der Mensc:hen ... alle Werke der Laien sind geistige 
Opfer, wohlgefällig vor Gott durc:h Jesus Christus •.. So weihen auc:h die Laien die 
Welt selbst dem Herrn und Gott10.'' Christus erfüllt sein prophetisc:hes Amt „nic:ht 
nur durc:h die Hierarc:hie, sondern auch durch die Laien. Sie bestellt er zu Zeugen 
und rüstet sie mit dem Glaubenssinn aus, damit die Kraft des Evangeliums im alltäg­
lic:hen Familien- und Gesellsc:haftsleben aufleuchte. Die Laien sollen ihre Hoffnung nic:ht 
im Innern des Herzens verbergen, sondern durch die Strukturen des Weltlebens aus­
drücken"11. Durc:h Beratung und Mitverantwortung nehmen die Laien auc:h am 
Hirtenamt der Bisc:höfe teil: ,,Die Hirten sollen die Würde und Verantwortung der 
Laien in der Kirc:he anerkennen und fördern, ihren Rat benutzen, ihnen Aufgaben über­
tragen und ihnen Freiheit und Raum im Handeln lassen, ihnen Mut machen, aus eige­
ner Initiative Werke in Angriff zu nehmen ... Die Kraft der Laien verbindet sich 
leichter mit dem Werk der Hirten. Sie können mit Hilfe der Erfahrung der Laien in 
geistlic:hen wie in weltlichen Dingen genauer und besser urteilen12.'' Diese brac:hlie­
genden Wahrheiten sind wieder wirksam geworden. Das Interesse der Priester am 
Dienst der Laien nötigt dazu, eine Verzerrung der Ansc:hauung vom Amt richtigzustel­
len. Jesus teilt seinen Dienst mit der ganzen Kirche, der Dienst der Laien im Leben 
der Welt (nic:ht nur innerkirc:hlic:h) muß unser zentraler Brennpunkt werden. Der Dienst 
des Laien ist kein „religiöser Dienst" im engen kirc:hlic:hen Sinn, er ist ein Dienst der 
Versöhnung im weiten säkularen Geflecht der Welt, insofern ist er primärer Dienst der 
Kirche. Die Arbeit des Klerus ist abgeleitet, sie hat ihre Bedeutung darin, daß sie den 
Laien Hilfe bietet13• 

B) Versdüedene Aufgaben 
1. Die Vielfalt der Gnadengaben wird gesc:henkt wegen der Versc:hiedenheit der Auf­
gaben und Dienste der Gemeinde für das einzelne Glied, des einzelnen für den 
Nächsten und die ganze Gemeinde. So wird diese fähig zum Dienst an der Welt, der 
zuliebe Gott seinen Sohn preisgab. Jesus kam als Dienstknec:ht (ebed Jahwe), um die 
Verlorenen zu suc:hen und zu retten; um zu dienen, nic:ht um sic:h bedienen zu lassen; 
um sein Leben als Lösegeld für die vielen hinzugeben; um als Meister und Herr wie der 

1° Kirchenkonstitution 34. 
11 Kirchenkonstitution 35. 
12 Kirchenkonstitution 37. 
13 Harvey Cox, Stirb nicht im Warteraum der Zukunft. Kreuz-Verlag/Stuttgart, 139. 

101 



Diener aller zu sein. Er hat jeder dialektischen Zweiteilung in Lehrende und Hörende,
Befehlende und Ausführende, Gnostiker und Pistiker den Boden entzogen, jeden inner-
kirchlichen Klassenkampf ul errschaft und Macht illegitim erk1 durch die
orderung z alle ünger nicht Ü  ıI die Apostel): „Wer unt:!  © euch der FErste Se1INn
will, soll S aller Diener seiın  !II 20, 27) das Beispiel der waschung
wollte er kKlarstellen Der Frste einer Christengemeinde muß der Mitte seiıner
Brüder sein wıe einer, der dient 22, 27) Das henen darf nicht minder
sein, nachdem se1in Herr ZUm Knecht eworden ist (Jo 13, 16) Exousia, Voll-
macht, gab Jesus den üngern über die Dämonen;: die Gemeinde gab den Apo-
ct+eln hingegen Diakonia, Dienstpflicht Wenn sowochl Priester als auch Laien dies
verstehen, sind sie selig (Jo 13, 17) und werden sich nicht gegenseitig ausspielen.
2, „ESs eibt verschiedene Dienste, doch I_ eıinen Herrn Um bezeugen zZzU onnen,  ..

Jesus der Kyrios ist, braucht der Christ eines  S der vielfältigen Charismen S
einen Geist, der jedem zuteilt, wıe und wIıie der Christ braucht, un damit
anderen dienen können: Weisheit der Rede, Auslegung des Schriftwortes, überzeu-
gender Glaube, Heilungsgabe, prophetische Rede, Fähigkeit Unterscheidung der
Eingebungen, Zungenreden oder dessen Deutung Mit diesen aben belebt der Geist
Jesu den Leib der Kirche und erreicht, daß alle Glieder einträchtig füreinander orge
tragen. 50 wird kein Glied überheblich werden, eines wird sich ..t oder 150-
liert halten, S1e werden sich gegenseitig ihren Funktionen annehmen und en
lassen Z.Uul Nutzen des Leibes, ob S1e IL Apostel, Propheten oder Lehrer; Wunder-
ater, Heilbringer oder elfer; oder Zungenredner sind (1 Kor 12) Von
diesem Entwurt her ist die Begegnungsweise vVon Priester und Laien zZu ordnen. Nie-
mand darf£ be andern den Geist auslöschen oder diesen eigenmächtig ZUm ngels
erk]  aren.  . Der Geist ıst nich:  n S den hierarchischen Instanzenweg gebunden: Er
auch unter Umgehung des Vorstehers einem lied der Gemeinde gelangen; dem
Vorsteher wiederum ist im Verein muit der Gemeinde aufgegeben zZzu prüfen, ob
die Inspiration VvVom eiligen eist kommt, ob 61@e Jesus als Herrn proklamiert und
gute Früchte hervorbringt. Die qcQharismatische Gtruktur der Kirche muß ese Often-
heit ermöglichen: „Aus dem pfrang der Charismen, auch der schlichteren, erwächst
jedem das Recht und die Pflicht, sie zZum Wohl der Menschen und zZzUuHl ufbau der
Kirche Zu gebrauchen 8 Das soll der Freiheit des CGeistes und ın der Gemeinschaft
der Brüder geschehen!‘,“ IID  ıe Priester sollen die Charismen der ajen mıit Glaubens-
SINN aufspüren, reudig anerkennen und mıit Sorgfalt hegen15,“
Die abe der el ist celbst Charisma: ist irreführend, dieses als Antagonist
zZzum csehen (1 Kor 14) Freilich darf clas Amt Bischof, Priester) nicht LUr die
formale, einfach als selbstverständlich vorausgesetzte Autorität Anspruch nehmen;:
25 darf nich  e. meinen, S nicht nötig haben, für die Anerkennung derselben immer

werben und das Geforderte auch dessen innerer erechtigung heraus
begründen. Geeignete Wege dazu finden sich einer entsprechenden Vertretung (Re-
präsentanz) des Volkes beim standekommen Von Entscheidungen, wodurch ese
Deputierten eine echte Zuständigkeit (Kompetenz) haben, ur mıit dem Vorsteher
beraten, beschließen und die Durchführung ZU SUOLgECN., Wenn dabei alle Achtung
VOTr den Je eigenen Bereichen des anderen haben und die nächste Instanz MÜ helfend
eingreift (Subsidiarität), wird die Kirche weder durch ZUu viel Recht „denaturiert”
noch durch ruppenegoismen gespalten. keinen darf die Verschiedenheit
der Dienste eıne Aufspaltung Zzwei getrennte Gtände bewirken. Alle mündigen
Gläubigen, die sich B-  p durch Verhalten vV{( der Gemeinde abgesondert haben,
sind allen Lebensfunktionen der Kirche den ihnen gemäßen Formen Zu beteili-
geN, Männer und Frauen. D:  hese Zusammenarbeit muß n sachlichen Gesichtspunkten
14 Dekret über das Laienapostolat

Dekret über Dienst und Leben der Priester .

102

Diener aller zu sein. Er hat jeder dialektischen Zweiteilung in lehrende und Hörende, 
Befehlende und Ausführende, Gnostiker und Pistiker den Boden entzogen, jeden inner­
kirchlichen Klassenkampf um Herrschaft und Macht für illegitim erklärt durch die 
Aufforderung an alle Jünger (nicht nur an die Apostel): ,,Wer unter euch der Erste sein 
will, soll euer aller Diener sein!" (Mt 20, 27). Durch das Beispiel der Fußwaschung 
wollte er klarstellen: Der Erste in einer Christengemeinde muß in der Mitte seiner 
Brüder sein wie einer, der dient (Lk 22, 27). Das Dienen darf ihm nicht zu minder 
sein, nachdem sein Herr für ihn zum Knecht geworden ist (Jo 13, 16). Exousia, Voll­
macht, gab Jesus den Jüngern über die Dämonen; für die Gemeinde gab er den Apo­
steln hingegen Diakonia, Dienstpflicht. Wenn sowohl Priester als auch Laien dies 
verstehen, dann sind sie selig (Jo 13, 17) und werden sich nicht gegenseitig ausspielen. 
2. ,,Es gibt verschiedene Dienste, doch nur einen Herrn": Um bezeugen zu können, 
daß Jesus der Kyrios ist, braucht der Christ eines der vielfältigen Charismen vom 
einen Geist, der jedem zuteilt, wie Er will und wie es der Christ braucht, um damit 
anderen dienen zu können: Weisheit der Rede, Auslegung des Schriftwortes, überzeu­
gender Glaube, Heilungsgabe, prophetische Rede, Fähigkeit zur Unterscheidung der 
Eingebungen, Zungenreden oder dessen Deutung. Mit diesen Gaben belebt der Geist 
J esu den Leib der Kirche und erreicht, daß alle Glieder einträchtig füreinander Sorge 
tragen. So wird kein Glied überheblich werden, keines wird sich für unnütz oder iso­
liert halten, sie werden sich gegenseitig in ihren Funktionen annehmen und gelten 
lassen zum Nutzen des Leibes, ob sie nun Apostel, Propheten oder Lehrer; Wunder­
täter, Heilbringer oder Helfer; Verwalter oder Zungenredner sind (1 Kor 12). Von 
diesem Entwurf her ist die Begegnungsweise von Priester und Laien zu ordnen. Nie­
mand darf beim ·andern den Geist auslöschen oder diesen eigenmächtig zum Ungeist 
erklären. Der Geist ist nicht an den hierarchischen Instanzenweg gebunden: Er kann 
auch unter Umgehung des Vorstehers zu einem Glied der Gemeinde gelangen; dem 
Vorsteher wiederum ist es im Verein mit der Gemeinde aufgegeben zu prüfen, ob 
die Inspiration vom Heiligen Geist kommt, ob sie Jesus als Herrn proklamiert und 
gute Früdtte hervorbringt. Die dtarismatisdte Struktur der Kirdte muß diese Offen­
heit ermöglidten: ,,Aus dem Empfang der Charismen, auch der sdtlidtteren, erwächst 
jedem das Redtt und die Pflicht, sie zum Wohl der Menschen und zum Aufbau der 
Kirche zu gebrauchen ... Das soll in der Freiheit des Geistes und in der Gemeinschaft 
der Brüder geschehen14.'' ,,Die Priester sollen die Charismen der Laien mit Glaubens­
sinn aufspüren, freudig anerkennen und mit Sorgfalt hegen15.'' 

Die Gabe der Leitung ist selbst ein Charisma; es ist irreführend, dieses als Antagonist 
zum Amt zu sehen (1 Kor 14). Freilich darf das Amt (Bischof, Priester) nicht nur die 
formale, einfach als selbstverständlich vorausgesetzte Autorität in Anspruch nehmen; 
es darf nicht meinen, es nicht nötig zu haben, für die Anerkennung derselben immer 
neu zu werben und das Geforderte auch aus dessen innerer Berechtigung heraus zu 
begründen. Geeignete Wege dazu finden sich in einer entsprechenden Vertretung (Re­
präsentanz) des Volkes beim Zustandekommen von Entscheidungen, wodurch diese 
Deputierten eine edtte Zuständigkeit (Kompetenz) haben, um mit dem Vorsteher zu 
beraten, zu beschließen und für die Durchführung zu sorgen. Wenn dabei alle Achtung 
vor den je eigenen Bereichen des anderen haben und die nächste Instanz nur helfend 
eingreift (Subsidiarität), wird die Kirche weder durch zu viel Redtt „denaturiert" 
noch durch Gruppenegoismen gespalten. Auf keinen Fall darf die Versc:hiedenheit 
der Dienste eine Aufspaltung in zwei getrennte Stände bewirken. Alle mündigen 
Gläubigen, die sich nicht durch ihr Verhalten von der Gemeinde abgesondert haben, 
sind an allen Lebensfunktionen der Kirche in den ihnen gemäßen Formen zu beteili­
gen, Männer und Frauen. Diese Zusammenarbeit muß von sachlichen Gesichtspunkten 

14 Dekret über das Laienapostolat 3. 
111 Dekret über Dienst und Leben der Priester 9. 

102 



bestimmt Sein der persönlichen Eignung für e1N! konkrete Aufgabe, der nötigen
Sachkunde, der Verwurzelung 1m Glauben Christus und der ITreue dem VvVon der
emen1n! übernommenen Auftrag!®. Die Lebensfunktionen der Kirche, die VO' Prie-
sSter und a:en kommunitär wahrzunehmen sind, geschehen Glaube und Verkiündi-
gung, bei der Fe:  Jer der Liturgie FEucharistie und Sakramenten, Liebesdienst der
rüderlichen Gemeinde. urch S12 WIT! die Kirche auferbaut und befähigt, die sieg-
reiche Gnade Gottes der Welt zu bezeugen.
I, Teilnahme Dienst Auftrag ZuUD Amt

arısma und
Die doppelte Strukturierung durch Charisma und Amt und die damit verbundenen

eru  en haben ZUur olge, der Kirche verschiedene rgane mit diversen
Funktionen oibt. Das Verhältnis dieser rgane und kirchlichen Gtände zueinander trug
verschiedene Akzente zu verschiedenen Zeiten. Heute verliert der Klerus seine welt-
lichen, privilegierenden Standessymbole, die Grenzen zUuU den ajlen werden unscharf
(z Arbeiterpriester). Die einzelnen Aufgabenbereiche der Kirche lassen sich
nicht immer präazise auf zuständige Organe aufteilen. bzwar die mit dem Wort
‚„Hierarchie“ gemeinte Realität die Kirche unaufgebbar ist, wird die totale standes-
gemäße rennung ın Kleriker und aılen auch ım kirchlichen Ordnungsgefüge, wıe auch
die vollständige Okkupation kirchlicher Vollmacht durch den geistlichen Stand bald
überholt senn  -  17 Gegenwärtig S1NM! die Erneuerung des pastoralen Berufes, sowohl

Kleriker als auch Laien er, große Chancen vorhanden. Um s1e wahr-
zunehmen, ist eine Funktionsanalyse unter den „£ull-time-christians“, den Berufs-
Kirchenmenschen nötig. Eine bestimmte Form einer Arbeitsteilung, die dem
eologischen und gesellschaftlichen Verständnis des Aymtes wahren Sinn ent-
spricht, muß 115  @. Auge gefaß werden. Es genügt dabei nicht, sich den stößen

der Welt unterwerfen oder der Phantasie der Betroffenen überlassen,
VWege die ambiance professionelle der Kirchendienste ZU Ssuchen. Wahrscheinlich
wird manchen Änderungen der bisherigen Rollenauffassungen kommen, Speziali-
sierung und Kooperation aller kirchlichen Funktionsträger ussen  a Einklang gebracht
werden, indem Nan eıgene Gruppenverbände schafft18
Die Kirche muß der Nachfrage auf dem o..  „reli,  giösen Markt“ durch ihr Angebot V
Dienstleistungen gerecht werden. Dazu stehen ihr Aaus dem Keservoir der engagierten
CGlieder bestimmte Personen mıt bestimmten egabungen Zzur Verfügung. Wie S1e
ihre Amtsstruktur aufbauen soll, hängt davon ab, welcher Art, unter welchen Um -
ständen, welchem Rahmen 61e durch Christen von eute für Menschen Von heute
ihren Heilsdienst a glaubwürdigsten und wirksamsten anbieten kann. Mit dem Blick
auf die noch bestehende mmobilität dieses Bereichs möchte INa eine größere Elasti-
zıtat und Anpassungsfähigkeit des kirchlichen Amtes e  WUuns  chen, 1  w.  A  2A5 mit den Tat-
sachen der urkirchlichen AÄAmter-Pluriformität ohne weiteres rechtfertigen 8 Damals
gab Apostel und vangelisten, Hirten und Lehrer, Propheten und Verwalter, Vor-
steher und Diakone, Confessoren und Asketen, Diakonissen, Sympekten, Presbyter-
Episkopen und monarchische Bischöfe, AÄlteste und andere Diener der Gemeinden.
Wie damals könnte die Kirche auch heute die Kompetenzen ihrer AÄAmter Neu vertei-
len, &1  LE AÄmter schaffen, bestehende Ämter abschaffen, wenn das der Auferbauung
der Gemeinden dienli: ist. Die Konzentration der religiösen Funktionen Priester
1st bedingt durch das mittelalterliche ländliche oder kleinstädtische Pfarrsystem. Nach-

Joh Neumann, Position und Funktion der Laien der Kirche, Wort und Wahr-
heit 68, Herder/Wien, 263
Joh Neumann, ine Verfassung für die Freiheit, ..  .. Wort und Wahrheit 5/68, Herder/
Wien, 492

H7, Goddijn, Sichtbare Kirche O., 268,

10

bestimmt sein: der persönlichen Eignung für eine konkrete Aufgabe, der nötigen 
Sachkunde, der Verwurzelung im Glauben an Christus und der Treue zu dem von der 
Gemeinde übernommenen Auftrag16• Die Lebensfunktionen der Kirche, die vom Prie­
ster und Laien kommunitär wahrzunehmen sind, geschehen in Glaube und Verkündi­
gung, bei der Feier der Liturgie in Eucharistie und Sakramenten, im Liebesdienst der 
brüderlichen Gemeinde. Durch sie wird die Kirche auferbaut und befähigt, die sieg­
reiche Gnade Gottes in der Welt zu bezeugen. 

m. Teilnahme am Dienst - Auftrag zum Amt 

A) Charisma und Amt 

1. Die doppelte Strukturierung durch Charisma und Amt und die damit verbundenen 
Berufungen haben zur Folge, daß es in der Kirche verschiedene Organe mit diversen 
Funktionen gibt. Das Verhältnis dieser Organe und kirchlichen Stände zueinander trug 
verschiedene Akzente zu verschiedenen Zeiten. Heute verliert der Klerus seine welt­
lichen, privilegierenden Standessymbole, die Grenzen zu den Laien werden unscharf 
(z. B. Arbeiterpriester). Die einzelnen Aufgabenbereiche in der Kirche lassen sich 
nicht immer präzise auf zuständige Organe aufteilen. Obzwar die mit dem Wort 
,,Hierarchie" gemeinte Realität für die Kirche unaufgebbar ist, wird die totale standes­
gemäße Trennung in Kleriker und Laien auch im kirchlichen Ordnungsgefüge, wie auch 
die vollständige Okkupation kirchlicher Vollmacht durch den geistlichen Stand bald 
überholt sein17• Gegenwärtig sind für die Erneuerung des pastoralen Berufes, sowohl 
vom Kleriker als auch vom Laien her, große Chancen vorhanden. Um sie wahr­
zunehmen, ist eine Funktionsanalyse unter den „full-time-christians11

, den Berufs­
Kirchenmenschen nötig. Eine bestimmte Form einer neuen Arbeitsteilung, die dem 
theologischen und gesellschaftlichen Verständnis des Amtes im wahren Sinn ent­
spricht, muß ins Auge gefaßt werden. Es genügt dabei nicht, sich nur den Anstößen 
aus der Welt zu unterwerfen oder es der Phantasie der Betroffenen zu überlassen, neue 
Wege für die ambiance professionelle der Kirchendienste zu suchen. Wahrscheinlich 
wird es zu manchen Änderungen der bisherigen Rollenauffassungen kommen, Speziali­
sierung und Kooperation aller kirchlichen Funktionsträger müssen in Einklang gebracht 
werden, indem man eigene Gruppenverbände schafft18• 

Die Kirche muß der Nachfrage auf dem „religiösen Markt11 durch ihr Angebot von 
Dienstleistungen gerecht werden. Dazu stehen ihr aus dem Reservoir der engagierten 
Glieder bestimmte Personen mit bestimmten Begabungen zur Verfügung. Wie sie 
ihre Amtsstruktur aufbauen soll, hängt davon ab, in welcher Art, unter welchen Um­
ständen, in welchem Rahmen sie durch Christen von heute für Menschen von heute 
ihren Heilsdienst am glaubwürdigsten und wirksamsten anbieten kann. Mit dem Blick 
auf die noch bestehende Immobilität dieses Bereichs möchte man eine größere Elasti­
zität und Anpassungsfähigkeit des kirchlichen Amtes wünschen, was mit den Tat­
sachen der urkirchlichen Ämter-Pluriformität ohne weiteres zu rechtfertigen ist. Damals 
gab es Apostel und Evangelisten, Hirten und Lehrer, Propheten und Verwalter, Vor­
steher und Diakone, Confessoren und Asketen, Diakonissen, Sympekten, Presbyter­
Episkopen und monarchische Bischöfe, Älteste und andere Diener der Gemeinden. 
Wie damals könnte die Kirche auch heute die Kompetenzen ihrer Ämter neu vertei­
len, neue Ämter schaffen, bestehende Ämter abschaffen, wenn das der Auferbauung 
der Gemeinden dienlich ist. Die Konzentration der religiösen Funktionen im Priester 
ist bedingt durch das mittelalterliche ländliche oder kleinstädtische Pfarrsystem. Nach-

16 ]oh. Neumann, Position und Funktion der Laien in der Kirche, in: Wort und Wahr­
heit 4/68, Herder/Wien, 353. 

17 ]oh. Neumann, Eine Verfassung für die Freiheit, in: Wort und Wahrheit 5/68, Herder/ 
Wien, 392. 

18 H. u. W. Goddijn, Sichtbare Kirche ... a. a. 0., 268. 

103 



dem dies der echnisch-industriellen Gesellschaft überholt ıst, muß atııch das heute
überladene Priestermodell mehrere AÄAmter aufgelöst und differenziertes System
VO  »3 Amtsträgern geschaffen werden.
2, Jemand hört auf, eın IILu  ıe  ; sein, csobald „full-time-occupation” auf kirch-
Echen Auftrag hin ein ‚„latentes” Amt übernommen hat Von einer einseitigen Theolo-
gıe des kultischen Priesters her betrachtet ist ese Sicht ungewohnt, doch entspricht
S1e der Wirklichkeit. Religionslehrer, Theologen, Eheberater, Caritasdirektoren, Pfarr-
vorsteher haben keine Weihe, sind also eiıne Kleriker, aber S1e haben real eın kirch-
liches Amt. Go ıst die Praxis der Theorie schon vorausgeeilt, auch der Frage, ob
Frauen eın kirchliches AÄAmt bekleiden können. Um e1ne pastorale d’ensembile eiINnNZu-
richten, braucht ese Umverteilung des bisher Priester konzentrierten kirch-
lichen Amtes eine Integration durch Abschaffung der autarken und isolierten Pfarre,
durch Neuordnung der Dekanate oder anderer Regionen als astoralzonen, durch eine
gute örtliche eweglichkeit des verfügbaren Personals. Aus vielen „seelsorglichen Klein-
betrieben die unrentabel waren, sollen „pastorale Großbetriebe‘ werden. Es 1st
sich klar, s bei der Bildung solcher Seelsorgeteams eiINner nahtlosen Integra-
tion der ordinierten mıt den nichtordinierten Mitgliedern kommen muß, die icht

full-time-, sondern auch part-time-ministers umfassen wird
Zur Funktionssäuberung der hauptberuflichen sträger (Bischof, Priester) ist noch-
mals betonen: Sie SO sich WIT'| der Hauptsache nach der Leitung der
Gemeinde widmen und alles abgeben, wWas al Weltdienst, E Lebenshilfe heute nicht
mehr verantworten ist, „amtlich“ den Nichtordinierten anzuvertrauen. Jeder
Schein der Klerikalisierung VvVon Diensten, die auch Laien erfüllen können, mu{ Vermle-
den werden. Auf jeden braucht der tsträger die Unterstützung durch erlei
Dienste mündiger alen zugunsten der Gemeinde; diese Dienste können allerdings das
kirchliche Amt nich:  en zen, denn „Das gemeinsame Priestertum der Gläubigen (mit
den sich daraus ergebenden Diensten) und das hierarchische Priestertum (des Amtes)
unterscheiden sich wesentlich, Q  g . graduell. Gie SIN aber einander zugeordnet,
das eine wIıe das andere nımmt je auf besondere Weise Priestertum Christi Feil19 %“
D  hese ÄAussage steht ım usammenhang mit der nächsten rage

DY Ursprung der Sendung
Von welcher nstanz kommt der Auftrag ZU1I Dienst der Kirche den ordinierten

Vorsteher, bzw. al den „ungeweihten” La;  1eNn heran? Was ist mit Gottesgnadentum
gemeint? Ist gänzlich falsch, ZUu gen  < Auch der kirchliche Amtsträger empfängt
seinen Dienstauftrag Vom Gottesvolk? Ist die Amtsübertragung der christlichen
Gemeinde eın hierarchischer kt, von der Spitze ausgehend, oder e1n demokratischer
Akt, vVvVon der Bas  15 entspringend? der kann ıIan Von einem kollegialen Akt reden,
den der Bischof muit dem u ihn versammelten gläubigen Volk, spezifisch in Ver-
bundenheit mıiıt sSeinem Presbyterium, setzt, eın lied der Gemeinde ordiniert?
Welche Auswirkungen hätte diese Auffassung auf die Sicht der Beziehung zwischen
Priester und Laien? Der eigentliche Amtsträger der Kirche ist Christus als aup des
Leibes, der Gesandte des Vaters. Die Kirche als KaIlZe ıst mit der Teilnahme
Amt Christi, des hrers, Priesters, Hirten begabt, WIe schon auf rund der Kirchen-
konstitution (Artikel und 31) die Sendung der aı:en alc Glieder des ganzen christ-
lichen Volkes umschrieben wurde. Weil der ens:! eın CGemeinschaftswesen ist, gibt

innerhalb dieser generellen noch eine spezielle Teilnahme Amt Christi, das durch
diese Teilnahme eit Raum vergegenständlicht wird das Heiligen Geist
verliehene apostolische AÄAmt. Die Amtsträger sind „mit allen S der Taufe ieder-
geborenen Brüder unter Brüdern, Glieder desselben Leibes, dessen Auferbauung allen
vertraut ist‘20

Kirchenkonstitution
Dekret über jenst und en der Priester $,

dem dies in der technisch-industriellen Gesellschaft überholt ist, muß auch das heute 
überladene Priestermodell in mehrere Ämter aufgelöst und ein differenziertes System 
von Amtsträgern geschaffen werden. 
2. Jemand hört auf, ein „Laie" zu sein, sobald er in „full-time-occupation" auf kirch­
lichen Auftrag hin ein „latentes" Amt übernommen hat. Von einer einseitigen Theolo­
gie des kultischen Priesters her betrachtet ist diese Sicht ungewohnt, doch entspricht 
sie der Wirklichkeit. Religionslehrer, Theologen, Eheberater, Caritasdirektoren, Pfarr­
vorsteher haben keine Weihe, sind also keine Kleriker, aber sie haben real ein kirch­
liches Amt. So ist die Praxis der Theorie schon vorausgeeilt, auch in der Frage, ob 
Frauen ein kirchliches Amt bekleiden können. Um eine pastorale d' ensemble einzu­
richten, braucht diese neue Umverteilung des bisher im Priester konzentrierten kirch­
lichen Amtes eine Integration durch Abschaffung der autarken und isolierten Pfarre, 
durch Neuordnung der Dekanate oder anderer Regionen als Pastoralzonen, durch eine 
gute örtliche Beweglichkeit des verfügbaren Personals. Aus vielen „seelsorglichen Klein­
betrieben", die unrentabel waren, sollen „pastorale Großbetriebe" werden. Es ist in 
sich klar, daß es bei der Bildung solcher Seelsorgeteams zu einer nahtlosen Integra­
tion der ordinierten mit den nichtordinierten Mitgliedern kommen muß, die nicht 
nur full-time-, sondern auch part-time-ministers umfassen wird. 
Zur Funktionssäuberung der hauptberuflichen Amtsträger (Bischof, Priester) ist noch­
mals zu betonen: Sie sollen sich wirklich der Hauptsache nach der Leitung der 
Gemeinde widmen und alles abgeben, was an Weltdienst, an Lebenshilfe heute nicht 
mehr zu verantworten ist, um es „amtlich" den Nichtordinierten anzuvertrauen. Jeder 
Schein der Klerikalisierung von Diensten, die auch Laien erfüllen können, muß vermie­
den werden. Auf jeden Fall braucht der Amtsträger die Unterstützung durch allerlei 
Dienste mündiger Laien zugunsten der Gemeinde; diese Dienste können allerdings das 
kirchliche Amt nicht ersetzen, denn: ,,Das gemeinsame Priestertum der Gläubigen (mit 
den sich daraus ergebenden Diensten) und das hierarchische Priestertum (des Amtes) 
unterscheiden sich wesentlich, nicht nur graduell. Sie sind aber einander zugeordnet, 
das eine wie das andere nimmt je auf besondere Weise am Priestertum Christi teil19.'' 

Diese Aussage steht im Zusammenhang mit der nächsten Frage. 

B) Ursprung der Sendung 
1. Von welcher Instanz kommt der Auftrag zum Dienst in der Kirche an den ordinierten 
Vorsteher, bzw. an den „ungeweihten" Laien heran? Was ist mit Gottesgnadentum 
gemeint? Ist es gänzlich falsch, zu sagen: Auch der kirchliche Amtsträger empfängt 
seinen Dienstauftrag vom Gottesvolk? Ist die Amtsübertragung in der christlichen 
Gemeinde ein hierarchischer Akt, von der Spitze ausgehend, oder ein demokratischer 
Akt, von der Basis entspringend 7 Oder kann man von einem kollegialen Akt reden, 
den der Bischof mit dem um ihn versammelten gläubigen Volk, spezifisch in Ver­
bundenheit mit seinem Presbyterium, setzt, wenn er ein Glied der Gemeinde ordiniert? 
Welche Auswirkungen hätte diese Auffassung auf die Sicht der Beziehung zwischen 
Priester und Laien? Der eigentliche Amtsträger in der Kirche ist Christus als Haupt des 
Leibes, der Gesandte des Vaters. Die Kirche als ganze ist mit der Teilnahme am 
Amt Christi, des Lehrers, Priesters, Hirten begabt, wie schon auf Grund der Kirchen­
konstitution (Artikel 10 und 31) die Sendung der Laien als Glieder des ganzen christ­
lichen Volkes umschrieben wurde. Weil der Mensch ein Gemeinschaftswesen ist, gibt 
es innerhalb dieser generellen noch eine spezielle Teilnahme am Amt Christi, das durch 
diese Teilnahme in Zeit und Raum vergegenständlicht wird: das im Heiligen Geist 
verliehene apostolische Amt. Die Amtsträger sind „mit allen aus der Taufe Wieder­
geborenen Brüder unter Brüdern, Glieder desselben Leibes, dessen Auferbauung allen 
anvertraut ist"20• 

19 Kirchenkonstitution 10. 
!O Dekret über Dienst und Leben der Priester 8. 

104 



Die Apostel übten ihr Amt nter aktiver Mitbeteiligung der Gemeinde. D  1ese
stimmt dem Vorschlag der Apostel ZU, Diakonat eine Gestalt des Amtes ZU

schaffen, S1e wählt dazıu sieben Männer und präsentiert G1e hnen ZU[T: Ordination,
weil 616e ın ihnen das Zeugnis VO Geist und Weisheit wahrnimmt Apg 6, bis
Die Gemeinde VO  S Jerusalem gibt Barnabas den Auftrag, die heidenchristliche Ge-
meıin!  de von Antiochien ZUu besuchen, zu prüfen und zu ermutigen ÄApg 11, 22) He
Gemeinde V. Antiochien erkennt ihre Verpflichtung, mit den 1ın ihr ruhenden Charis-
11nen der ission dienen. Vom Geist Gottes inspiriert cendet sSIE Barnabas und
Saulus ZUT Reise Qu5 ÄApg 13, 1—4) Die beiden und andere werden der
rage der Beschneidung von der Gemeinde tiochien abgesandt Ur Gemeinde

erusalem und kam ZUmMm Apostelkonzil Äpg 15, Der Gemeinde als solcher
wird der Dienst der Versöhnung, das Binden und Lösen, die einmütige Fürbitte auf-
geiragen und die wirksame Nähe Jesu ihrer Mitte verheißen (Mit 18, 15—22). Die
Gemeinden als HaNZE sind Adressaten der Apostelbriefe. Es gibt hnen neben den
leitenden 5  tern e1INe Vielzahl Gnadengaben, und iın ist sich der gnadenhaften
Priesterlichkeit der ganzı Gemeinde bewußt Zwischen dieser und dem Amt besteht
1Ur eın geringes Gefälle, s gibt kaum einen Anlaß Heraushebung der AÄAmlts-
macht. Man glaubt 61i VoImn erhöhten Herrn regiert, mıiıt verbunden, durch
seiınen Geist beschenkt rst zweiıter iınıe glaubt auch das Wirken Christi
durch bevollmächtigte Glieder, die besonderer Weise ten: „Wer euch hört,
der hört mmnl  ch !” 10, 16)

In dieser Sicht könnte SUZEN:; Der von Jesus gesandte Geist erfüllt die
Gemeinde, die Ortskirche, die Gesamtkirche und ruste SI mıit Autorität 41U5,. Dieser

Schoß der Kirche ruhende Auftrag Dienst wird in verschiedener Dichte und
Zuständigkeit N verschiedene, durch die Tautfe dazu befähigten Glieder der Kirche
erteilt durch den Episkopat. den Bischof richtet die Teilkirche die Forderung, eines
der ihr ruhenden Charismen dem VCdC ihr Bezeichneten oder Erwählten tzutei-
len „Postulat Sancta Mater Ecclesia, ut hos electos ordinetis !” Dabei ist der Bischof
vV«( Kollegium der Bischöfe (in mindestens 2 Vertretern), bzw Vü. Presbyterium und
seinem Volk umgeben Ahnliches könnte SageN, vVenn der Bischof die Missio
CanOoNnıCa ZU Katechese, ZUr Predigt, zZL hauptamtlichen Vorsteherfunktionen den
Bereichen der Caritas, der Vermögensverwaltung, der Katholischen Aktion, der el
priesterloser Gemeinden, der Erwachsenenbildung, der Ehevorbereitung, der kategoriel-
len Seelsorge bestimmten, £achlich qualifizierten aJ]len überträgt. Im Bischof 1st
nach dem Willen Christi die der HaANZ‘ Ortskirche verliehene Autorität des Dienens
konkretisiert, verleiht inmitten der Kirche dieser Funktion den vollen Ausdruck,
weil dies bestimmten Fällen ZUr Ordnung der Kirche notwendig 15'  t21 den
meısten anderen Charismen, die Schofß der Kirche ruhen, haben die einzelnen ohne
eınen bischöflichen (presbyteralen) UÜbergabeakt Anteil einfach dadurch, daß 61e durch
die aufe der Kirche eingegliedert sind und ese Gliedschaft realisieren durch ihr
Festhalten der Lehre, Brotbrechen und der Gemeinschaft Apg 2,
In dieser Hinsicht ware  BA also möglich SapCN>; Der Dienstauftrag Gottes an Christus
geht 1m Heiligen Geist auf die Kirche als C über, das Gottesvolk ist J1räger des-
selben und t+eilt ihn durch den Repräsentanten seiner Einheit (der zugleich Repräsen-

des Hauptes ist), den einzelnen als Amt mıit. Insofern wird das Gemeijmsame
aller Amter der Kirche besser gesehen und der orwurf der Zweiklassengesellschaft
zurückgewiesen. Weil das Wirken der Amtsträger e  > Vertrauen des Volkes Gottes
abhängt, von cseiıner Mitzeugenschaft die Wahrheit, cdie Einheit und tatıge Liebe,
Von cseiner Geisterfülltheit, darf Iarn en  +  + Die Sendung geht S Gott durch Christus

Geist auf cdie Kirche über, ese läßt 61€e In den Amtsträgern sichtbar und wirksam
werden. Dieses Modell entspricht mehr dem heutigen ‚„‚demokratischen“ Empfinden

Kirchenkonstitution und 27.,

10

Die Apostel übten ihr Amt aus unter aktiver Mitbeteiligung der Gemeinde. Diese 
stimmt dem Vorschlag der Apostel zu, im Diakonat eine neue Gestalt des Amtes zu 
schaffen, sie wählt dazu sieben Männer aus und präsentiert sie ihnen zur Ordination, 
weil sie in ihnen das Zeugnis von Geist und Weisheit wahrnimmt (Apg 6, 2 bis 6). 
Die Gemeinde von Jerusalem gibt Barnabas den Auftrag, die heidenchristliche Ge­
meinde von Antiochien zu besuchen, zu prüfen und zu ermutigen (Apg 11, 22). Die 
Gemeinde von Antiochien erkennt ihre Verpflichtung, mit den in ihr ruhenden Charis­
men der Mission zu dienen. Vom Geist Gottes inspiriert sendet sie Barnabas und 
Saulus zur 1. Reise aus (Apg 13, 1--4). Die beiden und andere werden wegen der 
Frage der Beschneidung von der Gemeinde in Antiochien abgesandt zur Gemeinde 
in Jerusalem und es kam zum Apostelkonzil (Apg 15, 1 ff.). Der Gemeinde als solcher 
wird der Dienst der Versöhnung, das Binden und Lösen, die einmütige Fürbitte auf­
getragen und die wirksame Nähe Jesu in ihrer Mitte verheißen (Mt 18, 15-22). Die 
Gemeinden als ganze sind Adressaten der Apostelbriefe. Es gibt in ihnen neben den 
leitenden Ämtern eine Vielzahl von Gnadengaben, und man ist sich der gnadenhaften 
Priesterlichkeit der ganzen Gemeinde bewußt. Zwischen dieser und dem Amt besteht 
nur ein geringes Gefälle, es gibt kaum einen Anlaß für Heraushebung der Amts­
macht. Man glaubt sich vom erhöhten Herrn regiert, mit Ihm verbunden, durch 
seinen Geist beschenkt. Erst in zweiter Linie glaubt man auch an das Wirken Christi 
durch bevollmächtigte Glieder, die Ihn in besonderer Weise vertreten: ,,Wer euch hört, 
der hört mich!" (Lk 10, 16). 
2. In dieser Sicht könnte man sagen: Der von Jesus gesandte Geist erfüllt die 
Gemeinde, die Ortskirche, die Gesamtkirche und rüstet sie mit Autorität aus. Dieser 
im Schoß der Kirche ruhende Auftrag zum Dienst wird in verschiedener Dichte und 
Zuständigkeit an verschiedene, durch die Taufe dazu befähigten Glieder der Kirche 
erteilt durch den Episkopat. An den Bischof richtet die Teilkirche die Forderung, eines 
der in ihr ruhenden Charismen dem von ihr Bezeichneten oder Erwählten mitzutei­
len: ,,Postulat sancta Mater Ecclesia, ut hos electos ordinetis !" Dabei ist der Bischof 
vom Kollegium der Bischöfe (in mindestens 2 Vertretern), bzw. vom Presbyterium und 
seinem Volk umgeben. Ähnliches könnte man sagen, wenn der Bischof die Missio 
canonica zur Katechese, zur Predigt, zu hauptamtlichen Vorsteherfunktionen in den 
Bereichen der Caritas, der Vermögensverwaltung, der Katholischen Aktion, der Leitung 
priesterloser Gemeinden, der Erwachsenenbildung, der Ehevorbereitung, der kategoriel­
len Seelsorge bestimmten, fachlich dafür qualifizierten Laien überträgt. Im Bischof ist 
nach dem Willen Christi die der ganzen Ortskirche verliehene Autorität des Dienens 
konkretisiert, er verleiht inmitten der Kirche dieser Funktion den vollen Ausdruck, 
weil dies in bestimmten Fällen zur Ordnung in der Kirche notwendig ist21• An den 
meisten anderen Charismen, die im Schoß der Kirche ruhen, haben die einzelnen ohne 
einen bischöflichen (presbyteralen) Obergabeakt Anteil einfach dadurch, daß sie durch 
die Taufe der Kirche eingegliedert sind und diese Gliedschaft realisieren durch ihr 
Festhalten an der Lehre, am Brotbrechen und an der Gemeinschaft (Apg 2, 42--47). 
In dieser Hinsicht wäre es also möglich zu sagen: Der Dienstauftrag Gottes an Christus 
geht im Heiligen Geist auf die Kirche als ganze über, das Gottesvolk ist Träger des­
selben und teilt ihn durch den Repräsentanten seiner Einheit (der zugleich Repräsen­
tant des Hauptes ist), den einzelnen als Amt mit. Insofern wird das Gemeinsame 
aller Ämter in der Kirche besser gesehen und der Vorwurf der Zweiklassengesellschaft 
zurückgewiesen. Weil das Wirken der Amtsträger vom Vertrauen des Volkes Gottes 
abhängt, von seiner Mitzeugenschaft für die Wahrheit, die Einheit und tätige Liebe, 
von seiner Geisterfülltheit, darf man sagen: Die Sendung geht von Gott durch Christus 
im Geist auf die Kirche über, diese läßt sie in den Amtsträgern sichtbar und wirksam 
werden. Dieses Modell entspricht mehr dem heutigen „demokratischen" Empfinden 

21 Kirchenkonstitution 26 und 27. 

105 



und erganzt „patriarchalische” Modell ähnlicher Weise VIe die beiden orme
„„exX Patre Filioque‘  47 und CX atre pEeX Fili einander CIgaNZCH

von Laienhelfern
Das yartnerschaftliche Verhältnis zwischen Priester und Laien, die Andersartigkeit

und die Gleichwertigkeit ihrer ter ul Nutzen der PiNnen Kirche sollten
durch bisher angestellten Überlegungen edach: werden Gruppen n Mit-
gliedern gibt 5 den Gemeinden, die ihren allgemeinen Dienstauftrag bejahen der
darüber hinaus pezielles „Amt übernehmen bereit sind? Leider 1Ur zu vıie  ‚le
Getaufte haben eıne bewußte Beziehung mehr Gemeinde Aus Gründen, die
beide Teile verantwortlich sınd wurden dem Leben entfremdet Doch
auch diese Randchristen haben @111e Funktion Sie dienen der Gemeinde oft durch
vorbildliche Menschlichkeit, sachgerechten Weltdienst, schen Sinn gegenüber S
ständen der Kirche, VOTLr allem durch iNnnere Beziehungen zu Gott und stus,
durch Treue ZUD0U1 Gewissen, nicht zuletzt durch ihren finanziellen Kirchenbei-
tTag Wenn clie aAktiven Christen Mut und Bescheidenheit haben, solche enschen ummm
einzelne Dienste zZUu bitten, können daraus nich  e selten echte Neubegegnungen mut der
Kirche werden Irgendwie gilt das auch für die Kontakte d  In Nicht(mehr)christen In
unserem volkskirchlichen Milieu gibt nich:  en „Pfarrbürger‘ die sehr wohl mıiı1ıt
der Kirche sympathisieren Wenn - angesprochen und eingeladen würden Auf-
gaben, clie interessieren, waren wertvolle Helfer der Pfarre, die uUuns VC Welt-
fremdaheit und Ghettomentalität bewahren und S manche Hlusionen nehmen, die

Selbstsicherheit rage stellen und uns dringende Aufgaben „muitten der
Welt sehen lehren, die y  AJ  VV  1r „blinden Fleck““ haben??
In den „praktizierenden Gemeindegliedern hat die Pfarre eın unerschlossenes Keser-

Charismenträgern, die 1Ur entdeckt erweckt und ihrer Begabung entspre-
end ıng zı werden bräuchten Die ermüdende Klage der Priester über die In-
aktivität der Laien ist -S berechtigt Man veranlaßt S1e, dem Priester zuliebe
etw: zu überne  en, ohne ihnen cie erantwo:  g die Gemeinde bewußt
machen; [an acht g1€e@€ Erfüllungsgehilfen CIgENET; Beschlüsse;
hängt ihnen Unzahl n Aufgaben all, SO G1e eine  ® erfüllen oder den
Sinn e11nes Unternehmens ernstnehmen können; überträgt ihnen ohne die ent-
sprechende Einschulung Dienste, enen 61@e von 6l nicht gewachsen sind
ve:  umt es, die vielfältigen Aktivitäten der einzelnen Laienhelfer koordinieren,
SC dafß 6C durch ruppenegoismen zu ; Chaos Oommt Mal hat ZUWEIU Ver-
trauen und Phantasie, die Forderungen e1iNeTr bestimmten Situation m dem vorhan-
denen Angebot Mitarbeitern in Beziehung sefzen  / löscht den Geist der
nitiative durch autokratische RKeaktionen au>s 1a übersieht 65, den Tatendrang der
ajlen Religiös-Sakramentalen zu erwurzeln So er äaußerlichen Aktivismus
abgleitet

In der ruppe der engagtierien Mitglieder hat die Gemeinde allweise Helfer, deren
Fähigkeiten 1 verschiedensten Bereichen Nutzen stiften Man muß 11l hrer Frei-
eit und organisatorischen Ungebundenheit belassen, verliert Sie
sind fallweise haben als anager und Organisatoren, Vortragende 111 Spezialfragen,
Conferenciers, qualifizierte achleute technischen Berufen, ım Sozialsektor, bei
kulturelien Veranstaltungen, Massenkommunikationsmitteln, bei der Verbindung

zivilen Behörden, Finanzfragen usf die keimhaften Anlagen jeder
Gemeinde ZUN Verkünden und Glauben, ZUIMMM Fe  Jern und Beten, ZUI D  jJenen und
Einssein verkümmern oder aufblühen, hängt ZU beträchtlichen Teil ab v{
nimmermüden Idealismus und der beispielhatten Selbstlosigkeit ihrer ehrenamtlichen

Dekret über die Hirtenaufgabe der Bischöfe und Pastoralkonstitution „Kirche der
Welt heute“ 43,

106

und ergänzt das „patriarchalische" Modell in ähnlicher Weise wie die beiden Formeln" 
,,ex Patre Filioque" und „ex Patre per Filium" einander ergänzen. 

q Gruppen von Laienhelfem 

1. Das partnerschaftliche Verhältnis zwischen Priester und Laien, die Andersartigkeit 
und die Gleichwertigkeit ihrer je eigenen Ämter zum Nutzen der einen Kirche sollten 
durch die bisher angestellten Oberlegungen bedacht werden. Welche Gruppen von Mit­
gliedern gibt es in den Gemeinden, die ihren allgemeinen Dienstauftrag bejahen oder 
darüber hinaus ein spezielles „Amt" zu übernehmen bereit sind? Leider nur zu viele 
Getaufte haben keine bewußte Beziehung mehr zur Gemeinde. Aus Gründen, für die 
beide Teile verantwortlich sind, wurden sie dem kirchlichen Leben entfremdet. Doch 
auch diese Randchristen haben eine Funktion: Sie dienen der Gemeinde oft durch 
vorbildliche Menschlichkeit, sachgerechten Weltdienst, kritischen Sinn gegenüber Miß­
ständen in der Kirche, vor allem durch innere Beziehungen zu Gott und Christus, 
durch Treue zum eigenen Gewissen, nicht zuletzt durch ihren finanziellen Kirchenbei­
trag. Wenn die aktiven Christen Mut und Bescheidenheit haben, solche Menschen um 
einzelne Dienste zu bitten, können daraus nicht selten echte Neubegegnungen mit der 
Kirche werden. Irgendwie gilt das auch für die Kontakte mit Nicht(mehr)christen. In 
unserem volkskirchlichen Milieu gibt es nicht wenige „Pfarrbürger", die sehr wohl mit 
der Kirche sympathisieren. Wenn sie angesprochen und eingeladen würden zu Auf­
gaben, die sie interessieren, wären sie wertvolle Helfer der Pfarre, die uns vor Welt­
fremdheit und Ghettomentalität bewahren und uns manche Illusionen nehmen, die 
unsere Selbstsicherheit in Frage stellen und uns dringende Aufgaben „mitten in der 
Welt" sehen lehren, für die wir einen „blinden Fleck" haben22• 

In den „praktizierenden" Gemeindegliedern hat die Pfarre ein unerschlossenes Reser­
voir von Charismenträgern, die nur entdeckt, erweckt und ihrer Begabung entspre­
chend eingesetzt zu werden bräuchten. Die ermüdende Klage der Priester über die In­
aktivität der Laien ist nur zum Teil berechtigt: Man veranlaßt sie, dem Priester zuliebe 
etwas zu übernehmen, ohne ihnen die Verantwortung für die Gemeinde bewußt zu 
machen; man macht sie nur zu Erfüllungsgehilfen eigener einsamer Beschlüsse; man 
hängt ihnen eine Unzahl von Aufgaben an, so daß sie keine ganz erfüllen oder den 
Sinn eines Unternehmens ernstnehmen können; man überträgt ihnen ohne die ent­
sprechende Einschulung Dienste, denen sie von sich aus nicht gewachsen sind; man 
versäumt es, die vielfältigen Aktivitäten der einzelnen Laienhelfer zu koordinieren, 
so daß es durch Gruppenegoismen zu einem Chaos kommt; man hat zuwenig Ver­
trauen und Phantasie, um die Forderungen einer bestimmten Situation mit dem vorhan­
denen Angebot an Mitarbeitern in Beziehung zu setzen; man löscht den Geist der 
Initiative durch autokratische Reaktionen aus; man übersieht es, den Tatendrang der 
Laien im Religiös-Sakramentalen zu verwurzeln, so daß er in äußerlichen Aktivismus 
abgleitet. 
2. In der Gruppe der engagierten Mitglieder hat die Gemeinde fallweise Helfer, deren 
Fähigkeiten in verschiedensten Bereichen Nutzen stiften. Man muß sie in ihrer Frei­
heit und organisatorischen Ungebundenheit belassen, sonst verliert man sie ganz. Sie 
sind fallweise zu haben als Manager und Organisatoren, Vortragende in Spezialfragen, 
Conferenciers, qualifizierte Fachleute in technischen Berufen, im Sozialsektor, bei 
kulturellen Veranstaltungen, in Massenkommunikationsmitteln, bei der Verbindung 
zu zivilen Behörden, in Finanzfragen usf. Ob die keimhaften Anlagen jeder 
Gemeinde zum Verkünden und Glauben, zum Feiern und Beten, zum Dienen und 
Einssein verkümmern oder aufblühen, hängt zu einem beträchtlichen Teil ab vom 
nimmermüden Idealismus und der beispielhaften Selbstlosigkeit ihrer ehrenamtlichen 

22 Dekret über die Hirtenaufgabe der Bisdtöfe 13 und Pastoralkonstitution „Kirdte in der 
Welt von heute" 43. 

106 



Heitfer, die oft unbedankt und wiıie celbstverständlich Zzu einem Dauereinsatz bereit
sind. Sie übernehmen „Ressortchefs“ Verantwortung für viele Dauerinstitutionen
des pfarrlichen oder dekanalen chen Lebens Bildungswerk und Kirchenpresse;
Gottesdienstgestaltung, Lektoren- und Kantorendienst; Rundenleitung und Jugend-
pfiege, Gruppenführung bei den Kindern und Wohnviertelapostolat; Organisation
von Familienrunden und Gesprächskreisen; orge f„ Erhaltung und Neuerrichtung
Von Kirchen, Pfarrheimen, Kindergärten uUuSWwW. Sije das Glaube und Liebe und
erwarten Vom Priester, HC4 61€e Zustandekommen von Planungen, an der Mei-
nungsbildung und Beschlußfassung teiilnehmen Öönnen. J1e sind Ja dann die die
Ausführung Verantwortlichen, eren Meinung elen weltlichen Bezügen die Kom-
p des priesterlichen Vorstehers übertrifft. GSie brauchen allem das Wir-Gefühl,
den gruppenpsychologischen e die Normen und Ziele der ruppe teilen,
eiıne konforme stellung zZu empfinden, SO z.u denken, ZzZu £ühlen und zZu handeln, wıie

der Christengemeinde hier und jetzt eigen und für Zeugnis notwendig 1st. Ein-
satzbesprechungen, nich:  e bloße Befehlsausgabe seiten des Priesters, gegenseitige
Einfühlungsgabe, Freimut und Lösung Von essentiment von seıten der a:en S1171
dafür unerläßlich Vor allem muf berücksichtigt werden: Die ehrenamtlichen aj:en-
helfer sind sich beruflich und familiär (oft auch noch politisch) voll ausgelastet,
1a darf ihnen nicht einfach Lasten auflegen wollen, die Z als Priester
selbst nicht bereit und fähig WAaTr:  e&  @$

Die hauptamtlichen Helfer In der Gemeinde bekommen eine ständig wachsende
Bedeutung dem als die Priester, die ihnen als ordinierten Vorstehern der
heutigen Situation der Kirche und Gesellschaft icht mehr zukommenden Aufgaben
abgeben, S ihre eigentliche Funktion mut voller Kraft erfüllen können. Die
hauptamtlichen „Cooperatores Ordinis presbyteralis” üben ihren Dienst der Kirche
irgendwie ungeteilt aUS, nicht mehr ZIUT als „Ooccupation”, sondern als „profession”,
Vomn Bischof berufen Un gesendet. era| hier erweist sich, FA der Übergang
der ajenscha‘ ZUH Klerus nicht abrupt, sondern de facto kontinuierlich ist Das
Verhältnis dieser tarbeiter ZUr Institution Kirche ist zugleich arbeitsrechtlich und
kirchenrechtlich, gesellschaftlich und charismatisch geordnet. das ist mitzubedenken,
We’ ihre Rechte und Pflichten, ihre Arbeitsweise und ihr Einsatzbereich abgesteckt
werden. Sie dürfen nicht mi1t religiösen Vorwänden unsozial ausgenutzt werden, 61€e
dürfen aber auch ihre Beziehung ZUT Kirche alc Arbeitgeber und Tarifpartner nicht
reın gewerkschaftlich Arbeitnehmer und klassenmäßige Antagonisten sehen.
Grundsätzlich werden jene Dienstposten hauptamtliche Mitarbeiter bestehen oder
D  — geschaffen werden b  mussen, die vVvon der Sendung der Kirche als Zeichen und Werk-
ZEU| des eiles für die Menschen ALl bzw von der heutigen arbeitsteiligen,
bedürfnisorientierten Gesellschaft her ertforderlich S1IN|  ad24 Einige dieser Dienste sollen
genann werden: Gemeindevorsteher eıner priesterlosen Pfarre (territorial oder
kategoriell verstanden); Zonenvorsteher den Wohnvierteln e1ner städtischen Troß-
pfarre; Pfarrsekretär oder Dekanatssekretär Koordination aller seelsorglichen
Initiativen eıne pastorale d’ensemble als eine Art „Chefsekretär” Pfarrers
Dekans); Public relations anager die Offentlichkeitsarbeit einem kirchli-
chen Großraum: Gekretär (Inspirator und Motor) LÜr die einzelnen Gliederungen der
Katholischen on (meist auf diözesaner Ebene); Einsatzleiter für die Dur  rung
VOon Beschlüssen kirchlicher Gremien (Pfarrgemeinde-, Dekanats-, Pastoralrat); Kate-
chet Pflichtschulen, Religionslehrer an Mittelschulen, Dozent oder Professor N

theologischen Fakultäten und anderen kirchlichen Hochschulen: Bildungsreferent fÜür
Erwachsenenkatechese, Ehe-, Erziehungs- und Sozialfragen; Leiter der kirchlichen
Finanzverwaltung und des Bauwesens; Chef der (pfarrlichen oder) diözesanen Caritas

Dekret über das Laienapostolat 17.
Dekret über das Laienapostolat und 24,

107

Helfer, die oft unbedankt und wie selbstverständlich - zu einem Dauereinsatz bereit 
sind. Sie übernehmen als „Ressortchefs" Verantwortung für viele Dauerinstitutionen 
des pfarrlichen oder dekanalen kirchlichen Lebens: Bildungswerk und Kirchenpresse; 
Gottesdienstgestaltung, Lektoren- und Kantorendienst; Rundenleitung und Jugend­
pflege, Gruppenführung bei den Kindern und Wohnviertelapostolat; Organisation 
von Familienrunden und Gesprächskreisen; Sorge für Erhaltung und Neuerrichtung 
von Kirchen, Pfarrheimen, Kindergärten usw. Sie tun das in Glaube und Liebe und 
erwarten vom Priester, daß sie am Zustandekommen von Planungen, an der Mei­
nungsbildung und Beschlußfassung teilnehmen können. Sie sind ja dann die für die 
Ausführung Verantwortlichen, deren Meinung in vielen weltlichen Bezügen die Kom­
petenz des priesterlichen Vorstehers übertrifft. Sie brauchen vor allem das Wir-Gefühl, 
den gruppenpsychologischen Effekt, um die Normen und Ziele der Gruppe zu teilen, 
eine konforme Einstellung zu empfinden, so zu denken, zu fühlen und zu handeln, wie 
es der Christengemeinde hier und jetzt eigen und für ihr Zeugnis notwendig ist. Ein­
satzbesprechungen, nicht bloße Befehlsausgabe von seiten des Priesters, gegenseitige 
Einfühlungsgabe, Freimut und Lösung von Ressentiment von seiten der Laien sind 
dafür unerläßlich. Vor allem muß berücksichtigt werden: Die ehrenamtlichen Laien­
helfer sind an sich beruflich und familiär (oft auch noch politisch) voll ausgelastet, 
man darf ihnen nicht einfach Lasten auflegen wollen, die zu tragen man als Priester 
selbst nicht bereit und fähig wäre!3• 

3. Die hauptamtlichen Helfer in der Gemeinde bekommen eine ständig wachsende 
Bedeutung in dem Maß, als die Priester, die ihnen als ordinierten Vorstehern in der 
heutigen Situation der Kirche und Gesellschaft nicht mehr zukommenden Aufgaben 
abgeben, um ihre eigentliche Funktion mit voller Kraft erfüllen zu können. Die 
hauptamtlichen „Cooperatores ordinis presbyteralis" üben ihren Dienst an der Kirche 
irgendwie ungeteilt aus, nicht mehr nur als „occupation", sondern als „profession", 
vom Bischof berufen und gesendet. Gerade hier erweist sich, daß der Übergang von 
der Laienschaft zum Klerus nicht abrupt, sondern de facto kontinuierlich ist. Das 
Verhältnis dieser Mitarbeiter zur Institution Kirche ist zugleich arbeitsrechtlich und 
kirchenrechtlich, gesellschaftlich und charismatisch geordnet. All das ist mitzubedenken, 
wenn ihre Rechte und Pflichten, ihre Arbeitsweise und ihr Einsatzbereich abgesteckt 
werden. Sie dürfen nicht mit religiösen Vorwänden unsozial ausgenützt werden, sie 
dürfen aber auch ihre Beziehung zur Kirche als Arbeitgeber und Tarifpartner nicht 
rein gewerkschaftlich als Arbeitnehmer und klassenmäßige Antagonisten sehen. 
Grundsätzlich werden jene Dienstposten für hauptamtliche Mitarbeiter bestehen oder 
neu geschaffen werden müssen, die von der Sendung der Kirche als Zeichen und Werk­
zeug des Heiles für die Menschen am Ort bzw. von der heutigen arbeitsteiligen, 
bedürfnisorientierten Gesellschaft her erforderlich sind24• Einige dieser Dienste sollen 
genannt werden: Gemeindevorsteher in einer priesterlosen Pfarre (territorial oder 
kategoriell verstanden); Zonenvorsteher in den Wohnvierteln einer städtischen Groß­
pfarre; Pfarrsekretär oder Dekanatssekretär zur Koordination aller seelsorglichen 
Initiativen für eine pastorale d' ensemble als eine Art „Chefsekretär" seines Pfarrers 
(Dekans); Public relations - Manager für die Öffentlichkeitsarbeit in einem kirchli­
chen Großraum; Sekretär (Inspirator und Motor) für die einzelnen Gliederungen der 
Katholischen Aktion (meist auf diözesaner Ebene); Einsatzleiter für die Durchführung 
von Beschlüssen kirchlicher Gremien (Pfarrgemeinde-, Dekanats-, Pastoralrat); Kate­
chet an Pflichtschulen, Religionslehrer an Mittelschulen, Dozent oder Professor an 
theologischen Fakultäten und anderen kirchlichen Hochschulen; Bildungsreferent für 
Erwachsenenkatechese, Ehe-, Erziehungs- und Sozialfragen; Leiter der kirchlichen 
Finanzverwaltung und des Bauwesens; Chef der (pfarrlichen oder) diözesanen Caritas 

Zll Dekret über das laienapostolat 17. 
24 Dekret über das Laienapostolat 23 und 24. 

107 



alle Bereiche der Lebenshilfe; Seelsorgehelferin für die vielen Belange des pfarr-
lichen Dienstes; Familienhelferin; Jugendpfleger; Mesner (Küster, Sakristan) und
Hausverwalter der pfarrlichen Gemeinderäume; Organist und Chorleiter —

Die irche muß 50 anpassungsfähig sein, S1e ese Ämter jeweils aus der Situation
heraus Neu schafft, S1e aber auch abschafft, 1  A  vV  venn sich die Situation andert und jene
zu eudalen Pfründen werden ließe Alles muß Funktionellen her betrachtet und
angepackt werden. Voraussetzung für eine effiziente kirchliche Dienste-Struktur S17}
selbstverständlich die Anwerbung, Aus- und Weiterbildung, das Arbeitsklima und die

der Autoritätsausübung. Ein Pfarrer Z wird SPiINe Mitarbeiter uüber Pläne und
Schwierigkeiten, NÖte und Fortschritte der Gemeinde aufend informieren; face-to-
face-Kontakte können durch intensive Kommunikation der einzelnen Glieder das
nötige Erlebnis der Gruppenzugehörigkeit stärken; die Beziehungen sollen sich nicht
n!  S auf das Zentrum bewegen, sondern auch der Peripherie umlaufen: kein
Mitarbeiter cdarf£ isoliert seln, jeder mu( das Team integriert werden.

Der Priester als Vorsteher der Gruppe seiner hauptamtlichen Mitarbeiter muß
der SEeiINer Führung den demokratischen Aspekt berücksichtigen, aus menschli-
chen, christlichen und „betriebswirtschaftlichen“ ründen Nur S0 werden seine
mıiıt ihrem Status zufrieden Se1n und die die nahme Seiner Leiterposition wich-
tige Übereinstimmung herrschen. Um diese zwischenmenschlichen Beziehungen zZu

bewältigen, mMusSsen  E alle Leute des leams, besonders aber der Priester als Pfarrer
ekan, geistlicher Assistent etc.) wach Se1in der Wahrnehmung von ruppenvor-
gängen und ertahren Techniken, die ertolgreichen Arbeit 1nes Teams weder
durch guten Willen noch durch Frömmigkeit ersetzbar S1171  d. Die gen A  AUS der
TAaX15 des ‚„ Sensitivity-Training“ können vIie  ] freier, ungehemmter Zusammen-
arbeit, m Werden eiıner brüderlichen Atmosphäre zwischen allen Mitarbeitern bei-
tragen“®, icht selten kann besser sein, venn der Priester die Bildung und Leitung
mancher Runden von Mitarbeitern verheirateten Laien überläßt. D  125e haben Erfah-
MUungsecCIL Aufbau der eigenen Familien her, die dem Priester abgehen, der auf
einen auti Führungsstil getrimmt wurde. ES ist nich!  en leicht, aber NOTL-
wendig, sich VOoT Augen zu halten FEr ist der Orientierung Teams der Helfer,
_ diesen abhängig und ihrer Kontrolle ausgesetzt. Fr coll G1I| nicht für einen
Experten 1n allen Fragen halten, £ür die andere mehr Kompetenz haben;: 1 Fall meh-
TeTrTer Lösungsmöglichkeiten e1nNes Problems sollen alle Glieder mitentscheiden. Er col]
die gruppeninternen Beziehungen sich spontan entwickeln und Informationen unfri-
siıert allen zukommen lassen. Er soll dafür SOTgEN, der Status des einzelnen
Mitarbeiters Helferteam kollegial festgesetzt werde. Immer wieder mufß e1ıne
ruppe zu gemeinsam verantiwortieten Entscheidungen hingeleiten, obwohl das INUL.
521er Se1in scheint als ame Entschlüsse, die als der Wille Gottes
werden. Wegen der eminenten Bedeutung, auf elche We  115e die Person des priester-
lichen Farrvorstehers bestimmt WIT  d, ist unvernünftig, N agen Könnte
nicht der Pfarrer Pfarr-Gemeinderat einem Dreiervorschlag des bischöf-
Llichen Personalreferats gewählt werden? 50 würde der psychologischen Tatsache Rech-
HNUuNng getragen, die Rolle des Leiters auch das Produkt einer Interaktion zwischen
den verschiedenen Rollenträgern eines eams ıist.

Zuständigkeit und rdnung der Dienste

A) (Gsemeinsame Bereiche
In vielen, Ja nielleicht allen Bereichen sind Priester und Laien in der Kirche zugleich

zuständig, Te In verschiedener und Weise. In keinem Bereich kannn der

5 145 Sbandi, Psychologische Voraussetzungen echter Brüderlichkeit, Koinonila, Wiener
Weihnachts-Seelsorgertagung 1967 Herder/Wien,

108

für alle Bereiche der Lebenshilfe; Seelsorgehelferin für die vielen Belange des pfarr­
lichen Dienstes; Familienhelferin; Jugendpfleger; Mesner (Küster, Sakristan) und 
Hausverwalter der pfarrlichen Gemeinderäume; Organist und Chorleiter ... 
Die Kirche muß so anpassungsfähig sein, daß sie diese Ämter jeweils aus der Situation 
heraus neu schafft, sie aber auch abschafft, wenn sich die Situation ändert und jene 
zu feudalen Pfründen werden ließe. Alles muß vom Funktionellen her betrachtet und 
angepackt werden. Voraussetzung für eine effiziente kirchliche Dienste-Struktur sind 
selbstverständlich die Anwerbung, Aus- und Weiterbildung, das Arbeitsklima und die 
Art der Autoritätsausübung. Ein Pfarrer z. B. wird seine Mitarbeiter über Pläne und 
Schwierigkeiten, Nöte und Fortschritte in der Gemeinde laufend informieren; face-to­
face-Kontakte können durch intensive Kommunikation der einzelnen Glieder das 
nötige Erlebnis der Gruppenzugehörigkeit stärken; die Beziehungen sollen sich nicht 
nur auf das Zentrum hin bewegen, sondern auch an der Peripherie umlaufen; kein 
Mitarbeiter darf isoliert sein, jeder muß in das Team integriert werden. 
4. Der Priester als Vorsteher der Gruppe seiner hauptamtlichen Mitarbeiter muß in 
der Art seiner Führung den demokratischen Aspekt berücksichtigen, aus menschli­
chen, christlichen und „betriebswirtschaftlichen11 Gründen. Nur so werden seine Helfer 
mit ihrem Status zufrieden sein und die für die Annahme seiner Leiterposition wich­
tige Obereinstimmung herrschen. Um diese zwischenmenschlichen Beziehungen zu 
bewältigen, müssen alle Leute des Teams, besonders aber der Priester als Pfarrer 
(Dekan, geistlicher Assistent etc.) wach sein in der Wahrnehmung von Gruppenvor­
gängen und erfahren in Techniken, die zur erfolgreichen Arbeit eines Teams weder 
durch guten Willen noch durch Frömmigkeit ersetzbar sind. Die Erfahrungen aus der 
Praxis des „Sensitivity-Training" können viel zu freier, ungehemmter Zusammen­
arbeit, zum Werden einer brüderlichen Atmosphäre zwischen allen Mitarbeitern bei­
tragen25. Nicht selten kann es besser sein, wenn der Priester die Bildung und Leitung 
mancher Runden von Mitarbeitern verheirateten Laien überläßt. Diese haben Erfah­
rungen vom Aufbau der eigenen Familien her, die dem Priester abgehen, der auf 
einen autoritären Führungsstil getrimmt wurde. Es ist für ihn nicht leicht, aber not­
wendig, sich vor Augen zu halten: Er ist in der Orientierung seines Teams der Helfer, 
von diesen abhängig und ihrer Kontrolle ausgesetzt. Er soll sich nicht für einen 
Experten in allen Fragen halten, für die andere mehr Kompetenz haben; im Fall meh­
rerer Lösungsmöglichkeiten eines Problems sollen alle Glieder mitentscheiden. Er soll 
die gruppeninternen Beziehungen sich spontan entwickeln und Informationen unfri­
siert allen zukommen lassen. Er soll dafür sorgen, daß der Status des einzelnen 
Mitarbeiters im Helferteam kollegial festgesetzt werde. Immer wieder muß er seine 
Gruppe zu gemeinsam verantworteten Entscheidungen hingeleiten, obwohl das müh­
samer zu sein scheint als einsame Entschlüsse, die als der Wille Gottes zugemutet 
werden. Wegen der eminenten Bedeutung, auf welche Weise die Person des priester­
lichen Pfarrvorstehers bestimmt wird, ist es nicht unvernünftig, zu fragen: Könnte 
nicht z. B. der Pfarrer vom Pfarr-Gemeinderat aus einem Dreiervorschlag des bischöf­
lichen Personalreferats gewählt werden? So würde der psychologischen Tatsache Rech­
nung getragen, daß die Rolle des Leiters auch das Produkt einer Interaktion zwischen 
den verschiedenen Rollenträgern eines Teams ist. 

IV. Zuständigkeit und Ordnung der Dienste 

A) Gemeinsame Bereiche 

1. In vielen, ja vielleicht allen Bereichen sind Priester und Laien in der Kirche zugleich 
zuständig, freilich in verschiedener Art und Weise. In keinem Bereich kann der 

25 Pius Sbandi, Psychologische Voraussetzungen echter Brüderlichkeit, in: Koinonia, Wiener 
Weihnachts-Seelsorgertagung 1967. Herder/Wien, 88 ff. 

108 



Klerus handeln, als ob den ajen der Kirche icht gäbe, entsprechend dem
überlieferten Rechtsgrundsatz 5, I und 7, 1.23) „Quod O tangit,
a omnibus tractarı et approbari debet.” Das gehört zum Wesen der Kirche als Congre-
gatio fidelium Weil die C Kirche Jrägerin des Glaubens und daher fehlbar ist,
muß das eugnis der alen, SEeNSUS fidei, gehört werden, n sich das Gottes-
volk auf seine Aufgabe, sein Wesen, die Botschaft Jesu besinnt. Daher WIFT: das
Glaubenszeugnis des Papstes mıit dem Bischofskollegium dann noch volltönender Sein,
wenn auch ajen (wie bis Basler Konzil) Synoden teilnehmen Zweifellos
unterliegen Glaubensfragen nich:  . dem Plebiszit, aber ihre Aussageweise wird bei den
Adressaten besser ankommen, AT @ 6]e Dialog formuliert wurde. In
Schrift „UÜber das eugnis der alen b}ragen der Glaubenslehre‘ (im Rambler

eweist Newman: Das nizänische Dogma der Gottheit Christi wurde icht
durch die unerschütterliche Festigkeit des römischen Stuhles, der Konzilien oder Bi-
schöfe, sondern durch den COMNSENS fidelium aufrechterhalten. der Conspiratio
pastorum et fidelium ıst e{was enthalten, Was den Hirten allein nicht vorhanden
ist. In den meısten Fällen, 1a2l eine Definition Betracht zieht, wird die Laien-
welt eın Zeugnis abzulegen haben?® Der Priester muß daher eın waches Organ haben

as, der allgemeinen TaX1ıs gläubiger ajen ZUMmM Ausdruck ommt.
Aus dieser Mitverantwortung der Laien für den Glauben und Se1Ne Verkündigung

folgt Die Glaubensreife der Erwachsenen ist entscheidend Für den Glauben der ganzen
Gemeinde. Priester und er mussen  a zusammenwirken und alles tun, die religiöse
Unwissenheit und Unmündigkeit der tragenden Generation der Pfarre, Dekanat

beheben. Dazu cdienen Glaubensgespräch und religiöse Bücher, Glaubensseminare
und Kurse, Einkehrtage und Exerzitien. Wenn die Eltern christliche Erzieher
werden, auch 1e Schulkatechese den ern wieder mehr als unassimiliertes
Glaubenswissen oder einige religiös-moralischen Verhaltungsmaßregeln mitgeben. Die

der Glaubensverkünder jeder Gemeinde muß vermehrt werden durch Gewin-
Nnung Von ajlen alc Referenten, als Katecheten, alc „Laientheologen”, die das Gespräch
zwischen Glauben und moralischen, philosophischen, sozialen Wissenschaften tensivie-
T' die mitten dieser Welt stehen und nach einem Postulat Bonhoeffers ‚„welt-

von Gott reden können. Desiderate sind auch die Predigtvorbereitung des Prie-
mit Laien und die „MISS10 homiletica” geeignete Laienprediger. „Der Laie

1n der Mitverantwortung der prophetischen Sendung der Kirche annn aber eıne noch
umfassendere, spezifische Mitarbeit innerhalb der Kirche selbst eisten. Se  ine Fähig-
keiten, seine berufliche Kompetenz, ja selbst Seine Verschiedenheit können das Wirken
der irche 1n der Welt unabsehbarer Weise erweıtern und auf 1e speziellen Ertfor-
dernisse abstimmen. Die Haltung der ajen der Kirche gegenüber darf icht PaSsSiıv
und abwartend sein, sondern muß den Geist eıner tatigen Mitarbeit annehmen“”,
schreibt ardinal Suenens??7.

Liturgie ıst gläubiger Ausdruck der Kirche; ohne aktive Teilnahme der La:;  len kann
61e weder der Vorbereitung, noch der beier, noch hrem Effekt Leben
ihrer Vollgestalt US: kommen. Sje 15t authentisch, wWenNnn S1e den lebendigen
Glauben der Gemeinde wiedergi zeitgemäßer Sprache, verständlichen Zeichen und
situationsgerechter Durchführung, Die Liturgie steht bis heute steril neben dem All-
tagsleben, nicht in ihm, csehr wird S1e vun Experten nach historischen, aber über-
lebten Grundsätzen konstruiert. a:jen müßten diesen Cremien mitarbeiten können,
E die Anliegen des ZUr Mitfeier gerufenen Volkes WITL.  s  ksam vertreten können,
Z einem diözesanen und pfarrlichen liturgischen Arbeitskreis. Tatsächlich können
ajlen noch viel mehr Rollen den gottesdienstlichen Feiern und bei der Spendung
der Sakramente und Sakramentalien übernehmen, nicht Il als Leiter priesterloser
“ Jean Gu1tton, Mitbürgen der Wahrheit. Müller/Salzburg, 53

5uenens, Die Mitverantwortung der Kirche. Müller/Salzburg, 174

109

Klerus handeln, als ob es den Laien in der Kirche nicht gäbe, entsprechend dem 
überlieferten Rechtsgrundsatz (C 5, L. IX., 5 und 7, LX 1.23): ,,Quod omnes tangit, 
ab omnibus tractari et approbari debet." Das gehört zum Wesen der Kirche als Congre­
gatio fidelium. Weil die ganze Kirche Trägerin des Glaubens und daher unfehlbar ist, 
muß das Zeugnis der Laien, ihr sensus fidei, gehört werden, wenn sich das Gottes­
volk auf seine Aufgabe, sein Wesen, die Botschaft Jesu besinnt. Daher wird das 
Glaubenszeugnis des Papstes mit dem Bischofskollegium dann noch volltönender sein, 
wenn auch Laien (wie bis zum Basler Konzil) an Synoden teilnehmen. Zweifellos 
unterliegen Glaubensfragen nicht dem Plebiszit, aber ihre Aussageweise wird bei den 
Adressaten besser ankommen, wenn sie im Dialog formuliert wurde. In seiner 
Schrift „Ober das Zeugnis der Laien in Fragen der Glaubenslehre" (im Rambler 
1859) beweist J. H. Newman: Das nizänische Dogma der Gottheit Christi wurde nicht 
durch die unerschütterliche Festigkeit des römischen Stuhles, der Konzilien oder Bi­
schöfe, sondern durch den consensus fidelium aufrechterhalten. In der conspiratio 
pastorum et fidelium ist etwas enthalten, was in den Hirten allein nicht vorhanden 
ist. In den meisten Fällen, wo man eine Definition in Betracht zieht, wird die Laien­
welt ein Zeugnis abzulegen haben26• Der Priester muß daher ein waches Organ haben 
für das, was in der allgemeinen Praxis gläubiger Laien zum Ausdruck kommt. 
2. Aus dieser Mitverantwortung der Laien für den Glauben und seine Verkündigung 
folgt: Die Glaubensreife der Erwachsenen ist entscheidend für den Glauben der ganzen 
Gemeinde. Priester und Helfer müssen zusammenwirken und alles tun, um die religiöse 
Unwissenheit und Unmündigkeit der tragenden Generation in der Pfarre, im Dekanat 
zu beheben. Dazu dienen Glaubensgespräch und religiöse Bücher, Glaubensseminare 
und Kurse, Einkehrtage und Exerzitien. Wenn die Eltern bewußte christliche Erzieher 
werden, kann auch die Schulkatechese den Kindern wieder mehr als unassimiliertes 
Glaubenswissen oder einige religiös-moralischen Verhaltungsmaßregeln mitgeben. Die 
Zahl der Glaubensverkünder in jeder Gemeinde muß vermehrt werden durch Gewin­
nung von Laien als Referenten, als Katecheten, als „Laientheologen", die das Gespräch 
zwischen Glauben und moralischen, philosophischen, sozialen Wissenschaften intensivie­
ren, die mitten in dieser Welt stehen und nach einem Postulat D. Bonhoeffers „welt­
lich von Gott reden" können. Desiderate sind auch die Predigtvorbereitung des Prie­
sters mit Laien und die „missio homiletica" für geeignete Laienprediger. ,,Der Laie 
in der Mitverantwortung der prophetischen Sendung der Kirche kann aber eine noch 
umfassendere, spezifische Mitarbeit innerhalb der Kirche selbst leisten. Seine Fähig­
keiten, seine berufliche Kompetenz, ja selbst seine Verschiedenheit können das Wirken 
der Kirche in der Welt in unabsehbarer Weise erweitern und auf die speziellen Erfor­
dernisse abstimmen. Die Haltung der Laien der Kirche gegenüber darf nicht passiv 
und abwartend sein, sondern muß den Geist einer tätigen Mitarbeit annehmen", 
schreibt Kardinal Suenens27• 

3. Liturgie ist gläubiger Ausdruck der Kirche; ohne aktive Teilnahme der Laien kann 
sie weder in der Vorbereitung, noch in der Feier, noch in ihrem Effekt im Leben in 
ihrer Vollgestalt zum Ausdruck kommen. Sie ist authentisch, wenn sie den lebendigen 
Glauben der Gemeinde wiedergibt in zeitgemäßer Sprache, verständlichen Zeichen und 
situationsgerechter Durchführung. Die Liturgie steht bis heute steril neben dem All­
tagsleben, nicht in ihm, zu sehr wird sie von Experten nach historischen, aber über­
lebten Grundsätzen konstruiert. Laien müßten in diesen Gremien mitarbeiten können, 
um die Anliegen des zur Mitfeier gerufenen Volkes wirksam vertreten zu können, 
z. B. in einem diözesanen und pfarrlichen liturgischen Arbeitskreis. Tatsächlich können 
Laien noch viel mehr Rollen in den gottesdienstlichen Feiern und bei der Spendung 
der Sakramente und Sakramentalien übernehmen, nicht nur als Leiter priesterloser 

20 Jean Guitton, Mitbürgen der Wahrheit. 0. Müller/Salzburg, 53 ff. 
21 L. ]. Suenens, Die Mitverantwortung in der Kirche. 0. Müller/Salzburg, 174. 

109 



Wortgottesdienste und Kommunionfeiern. ragen den Diakonat mMmuUussen  4 darum
gzut überlegt werden, dami  e nich!‘  er die hauptamtlichen oder ehrenamtlichen Laienmit-
arbeiter leichthin „kKlerikalisiert“” werden?8. Auch den meiılsten Bereichen der Liturgie
muß der irreführende Findru: verschwinden, die Kleriker alg „Vollgenossen“
gelten, die L:  alen aber als „Schutzgenossen erscheinen dürfen. Fine wesentliche
Aufgabe der Laien ware  ıO auch, den Priestern zu helfen, ihr magisches mage eines
Nur-Kultdieners, eines amanen und edizinmannes abzulegen und den manchmal
überbetonten liturgischen „DBetrie auf 21n den Rahmen der Gesamtpastoral PaS-
sendes z.u bringen. Auch auf Kturgischem Gebiet soli die Tau vollgültiger Laie
sein, der Mefßdienerkanon ist längst obsolet geworden, die patriarchalische Ord-
NUunN; WIT: noch unreflektiert mitgeschleppt. Überhaupt soll (1la die Laien nicht exklu-
S1V auf den Weltdienst festlegen wollen und G1e beim Gottesdienst weiterhin e  - WIe
„Konsumenten“ behandeln Die Partnerschaft zwischen Vorsteher, Rollenträgern und
Gemeinde, zwischen Priester und Laien, muß E  N ragen kommen, bei der
Hinführung der Kinder Zu den Sakramenten.

Die Kirche ıst eine spOziale Organisation, nicht AUur eın Mysterium. 1e braucht ei1ne
eglerung, cie ihre Aufgabe icht il Auftrag Christi, sondern auch 1m Namen
und Dienst der Gemeinschaft ausübt. Um gut regileren, Funktionen und Dienste
einander zuzuordnen, ıst ständige Zusammenarbeit mıit der eMeıns notwendig.
Besonders dringend ist diese, damit die Gemeinde glaubhaftes und weltumgestal-
tendes eugnis der Bruderliebe geben Dieses Zeichen der Ursakra-
ment bewirkt ständigen Aktualität und allgemeinen Verständlichkeit
der eutigen ese sicher nicht W Cnade die sieben innerkirchlichen
sakramentalen Zeichen, die ohne tätige Liebe nicht vollen Auswirkung ommen.
Uns Priestern begegnen gerade auf dem Gektor der Caritas Laien, die wachere Öinne
für die körperliche, seelische und cozijale Not der vielen haben und mehr vVon der Liebe
Chrriisti konkreten Einsatz gedrängt csind als celbst. Gerade ihnen sollen
eiıne große Selbständigkeit ur  e Initiativen und eEıne gerade noch tragbare Großzügigkeit
bei sinnvollem Einsatz der Mittel zugestehen. Wenn WIT verstehen, Ial hier UZ
das Herzstück des Christentums geht, werden gerade diesen Belangen glück-

sSeıin über einen  BG Pluralismus VO Einrichtungen, Hilfsangeboten, Unternehmungen,
wıe Gc1e  < die aj1en pfarrlich und überpfarrlich schaffen, und ihnen Berne n  m Mit-
hilfe anbieten.

Belange sind orge für die Alten, Kranken und Einsamen; Hilfe die
Körperbehinderten und Blinden: Familienhilfe, Babysitting und Betreuung lediger
Mütter: Kostplätze Kinder und Horte: orge n Lebensmüde, ceelisch Kranke und
Labile, Süchtige und noch nicht Resozialisierte: Beherbergung Von Delogierten und
Unterstandslosen, Lebenshiltfe Verwahrloste; Familienanschlufß für GCtudenten AQU$5
den Entwicklungsländern; Bereitschaft für NSte der CGastarbeiter und Flüchtlinge. Aut-
gabe des Priesters ist  . ©5, den ajen bewufßt machen, Gozialdienst das Wort
des Evangeliums und die nade der Gakramente hervorragender Weise das Kom-
ıen des Gottesreiches beschleunigen. Dasselbe gilt natürlich, venn ajljen ewerk-
schaften un Kammern, Verwaltung und Rechtsprechung, Betriebsrat und politischen
Parteien, Berufs- und Freizeitgruppen ufbau einer menschlichen, mehr brüderlichen
gerechteren Welt mitarbeiten. Weil die Kirche das mahnende Gewissen der Gesell-
schaft seıin muß, wird dem Priester von den diesbezüglich engagierten Laien
offenes Wort ZU Grundsatzfragen des sozialen Lebens BEINLE abgenommen.
schungen die Fragen der Tagespolitik (auch als persönliche eINUNg soll Uunter-
lassen, weil nicht kompetent ist. Sach:  ( des Priesters 15t C5, den alen zZUu

helfen, 61@e durch eigenverantwortliche Übernahme VOIN Positionen len Berei-
chen der Gesellschaft ihre Pflicht Mitgestal des Ööffentlichen Lebens ahrneh-

Konstitution ber Liturgie

L1O

Wortgottesdienste und Kommunionfeiern. Fragen um den Diakonat müssen darum 
gut überlegt werden, damit nicht die hauptamtlichen oder ehrenamtlichen Laienmit­
arbeiter leichthin „klerikalisiert" werden28• Auch in den meisten Bereichen der Liturgie 
muß der irreführende Eindruck verschwinden, daß die Kleriker als „ Vollgenossen" 
gelten, die Laien aber nur als „Schutzgenossen" erscheinen dürfen. Eine wesentliche 
Aufgabe der Laien wäre es auch, den Priestern zu helfen, ihr magisches Image eines 
Nur-Kultdieners, eines Schamanen und Medizinmannes abzulegen und den manchmal 
überbetonten liturgisdten „Betrieb" auf ein in den Rahmen der Gesamtpastoral pas­
sendes Maß zu bringen. Auch auf liturgischem Gebiet soll die Frau vollgültiger Laie 
sein, der Meßdienerkanon (813) ist längst obsolet geworden, die patriardtalische Ord­
nung wird noch unreflektiert mitgeschleppt. Oberhaupt soll man die Laien nicht exklu­
siv auf den Weltdienst festlegen wollen und sie beim Gottesdienst weiterhin nur wie 
„Konsumenten" behandeln. Die Partnerschaft zwischen Vorsteher, Rollenträgern und 
Gemeinde, zwischen Priester und Laien, muß zum Tragen kommen, z. B. bei der 
Hinführung der Kinder zu den Sakramenten. 
4. Die Kirch_e ist eine soziale Organisation, nicht nur ein Mysterium. Sie braucht eine 
Regierung, die ihre Aufgabe nidtt nur im Auftrag Christi, sondern audt im Namen 
und im Dienst der Gemeinschaft ausübt. Um gut zu regieren, Funktionen und Dienste 
einander zuzuordnen, ist ständige Zusammenarbeit mit der Gemeinschaft notwendig. 
Besonders dringend ist diese, damit die Gemeinde ein glaubhaftes und weltumgestal­
tendes Zeugnis der Bruderliebe geben kann. Dieses Zeichen der Kirche als Ursakra­
ment bewirkt wegen seiner ständigen Aktualität und allgemeinen Verständlichkeit in 
der heutigen Gesellschaft sicher nicht weniger Gnade als die sieben innerkirchlichen 
sakramentalen Zeichen, die ohne tätige Liebe nicht zur vollen Auswirkung kommen. 
Uns Priestern begegnen gerade auf dem Sektor der Caritas Laien, die wachere Sinne 
für die körperliche, seelische und soziale Not der vielen haben und mehr von der Liebe 
Christi zum konkreten Einsatz gedrängt sind als wir selbst. Gerade ihnen sollen wir 
eine große Selbständigkeit für Initiativen und eine gerade noch tragbare Großzügigkeit 
bei sinnvollem Einsatz der Mittel zugestehen. Wenn wir verstehen, daß es hier um 
das Herzstück des Christentums geht, werden wir gerade in diesen Belangen glück­
lich sein über einen Pluralismus von Einrichtungen, Hilfsangeboten, Unternehmungen, 
wie sie die Laien pfarrlich und überpfarrlich schaffen, und ihnen gerne unsere Mit­
hilfe anbieten. 
Solche Belange sind: Sorge für die Alten, Kranken und Einsamen; Hilfe für die 
Körperbehinderten und Blinden; Familienhilfe, Babysitting und Betreuung lediger. 
Mütter; Kostplätze für Kinder und Horte; Sorge um Lebensmüde, seelisch Kranke und 
Labile, Südttige und noch nicht Resozialisierte; Beherbergung von Delogierten und 
Unterstandslosen, Lebenshilfe für Verwahrloste; Familienanschluß für Studenten aus 
den Entwicklungsländern; Bereitschaft für Nöte der Gastarbeiter und Flüchtlinge. Auf­
gabe des Priesters ist es, den Laien bewußt zu machen, daß im Sozialdienst das Wort 
des Evangeliums und die Gnade der Sakramente in hervorragender Weise das Kom­
men des Gottesreiches beschleunigen. Dasselbe gilt natürlich, wenn Laien in Gewerk­
schaften und Kammern, Verwaltung und Rechtsprechung, Betriebsrat und politischen 
Parteien, Berufs- und Freizeitgruppen am Aufbau einer menschlichen, mehr brüderlichen 
gerechteren Welt mitarbeiten. Weil die Kirche das mahnende Gewissen der Gesell­
schaft sein muß, wird dem Priester von den diesbezüglich engagierten Laien ein 
offenes Wort zu Grundsatzfragen des sozialen Lebens gerne abgenommen. Einmi­
schungen in die Fragen der Tagespolitik (auch als persönliche Meinung) soll er unter­
lassen, weil er dafür nicht kompetent ist. Sache des Priesters ist es, den Laien zu 
helfen, daß sie durch eigenverantwortliche Obernahme von Positionen in allen Berei­
chen der Gesellschaft ihre Pflicht zur Mitgestaltung des öffentlichen Lebens wahrneh-

28 Konstitution über die Liturgie 79, 

110 



I} Ziel der kirchlichen Bildungsarbeit muß PS sen, Sie diesen Dienst der Liebe
geistig und cittlich wappnen Das Zeugnis der ebe wird der Kirche 1LLUT

abnehmen, W der Klerus den dazu S Volk gewählten Laien Kontroll-
OIsgall olle Einschaumöglichkeit cdie Finanzverwaltung zugesteht. In Gelddingen
onnen LUr Mäßigung, csozijale Gerechtigkeit, Offenheit und der rımat des Pastora-
len das Vertrauen der enschaft erhalten oder gewinnen.
Für das Zueinander Priestern und Laien ihren gemeinsamen Gebieten gilt „Was
auernde Sich-Durchdringen des Aufbaues der Welt und des Kommens des Reiches
Gottes beim inneren Zusammenhang der Werte mıiıt dem freien Angebot des
Evangeliums kennzeichnet und Ta cdas persö: Leben des einzelnen Christen wıe
auch das Leben der Gemeinschaft der irche. Bei aller Notwendigkeit der strukturel-
len Unterscheidung der beiden Ordnungen ıst auch ihre konkrete Einheit ein Moment
er dialektischen ahrheit, die die Präsenz des Christen ın der Welt und die Auf-
gabe der Kirche bestimmt und begründet%,

Zus  gkeit des Priesters
Spezifische Kompetenzen des Presbyters die Gemeinde, die ausschließlich
kommen und Von Laien nicht übernommen werden können, sind übergeben durch
die Ordination, die Gnadengabe Zeichen der Handauflegung des Bischofs und des
Presbyteriums (2 1ım 1, Das Amtspriestertum ıst nicht eın unterschiedlicher Inten-
sitätsgrad wWwI1e das allgemeine Priestertum der ailen, sondern es liegt auf einer anderen
Ebene Diese besteht nicht einer unterschiedlichen Nähe Gott, sondern der
eigenen Funktion innerhalb der Kirche, nämlich der Eucharistiefeier vorzustehen. Der
Presbyterat wird VÜOüIL Anfang leitende Gemeindefunktion verstanden, und Z  W  7ar
In Wortverkündigung und Liturgie, Liebesgemeinschaft und Zeugnis Aber die (esamt-
eit der unktionen amnı Leibe Christi ommt nicht allein dem Priester zu (sonst würde
dieser ja wıe leider oft bisher allein die Zanze Kirche darstellen wollen), sondern
verteilt 61 auf das gesamte Volk Gottes, insbesondere auf die verschiedenen
der Mitarbeiter. Spezifisch kompetent ist der Vorsteher der Gemeinde neben der Kon-
csekration noch die sakramentale Absolution, die Mitteilung der Pax Ecclesiae als
wirksames Zeichen der göttlichen Vergebung. Hierin ist unvertretbar, D-  gn als ob

höher stünde als die Laijen, sondern weil der Mitte SPINEeTr aj]en Zeichen
Christi, des Hauptes der Gemeinde, stehen muß, wenn sich „Kirche iın solcher Dichte
ereignet“. Fr wird diese seine Funktionen der Konsekration und Absolution nicht alsc
einen Anderssein herausstellen, sondern als Erweis des liebenden Mitseins
und Für-euch-Daseins darstellen. Er geht VO auf dem Weg Herrn, 1n manchen
Dingen trifft trotz aller Kollegialität mit den Laien die ast und Verantwortung
Z entscheiden. Als Vorsteher darf er nich  en unterjochen, sondern eT muß die Gemeinde
auferbauen. In jedem suche er das besondere Charisma und helfe ihm, ent-
decken. Ge  ınen Dienst betrachte PT nicht als et{was Besseres, Sr bedenke aber immer die
Rechenschaft, die ihm Christus abfordern WIT: Ohne Gelbstherrlichkeit oder Schwäche
erhalte alle Plan Gottes und erbitte für sich die abe der Barmherzigkeit und
+schiedenheit.

derS
„Christentum ist icht die Mitte der Welt, doch Wr Christen sind mitten in der Welt.
Sie wird 19344 ebensowenig los, WIe WIT S1e., Sie hat eın echt auf s& Dienst und

Recht darauf, WIT ihn als Christen Vielleicht War © nie schwerer, sicher
wW. nmıe notwendiger heute31_“ Christus ist nicht LUr Herr der Kirche, sondern

Dekret über cdas Laienapostolat
Chenu, Die Aufgabe der Kirche in der Welt von heute. Müller/Salzburg, 234 £.

Ommentar Pastoralkonstitution „Gaudium Spes”,
Max Engelmeier bei der Festansprache des Essener Katholikentages 1968

111

men. Ziel der kirchlichen Bildungsarbeit muß es sein, sie für diesen Dienst der Liebe 
geistig und sittlich zu wappnen29• Das Zeugnis der Liebe wird man der Kirche nur 
dann abnehmen, wenn der Klerus den dazu vom Volle gewählten Laien als Kontroll­
organ volle Einschaumöglichkeit in die Finanzverwaltung zugesteht. In Gelddingen 
können nur Mäßigung, soziale Gerechtigkeit, Offenheit und der Primat des Pastora­
len das Vertrauen der Laienschaft erhalten oder gewinnen. 
Für das Zueinander von Priestern und Laien in ihren gemeinsamen Gebieten gilt: ,,Das 
dauernde Sich-Durchdringen des Aufbaues der Welt und des Kommens des Reiches 
Gottes beim inneren Zusammenhang der irdischen Werte mit dem freien Angebot des 
Evangeliums kennzeichnet und prägt das persönliche Leben des einzelnen Christen wie 
auch das Leben der Gemeinschaft der Kirche. Bei aller Notwendigkeit der strukturel­
len Unterscheidung der beiden Ordnungen ist auch ihre konkrete Einheit ein Moment 
jener dialektischen Wahrheit, die die Präsenz des Christen in der Welt und die Auf­
gabe der Kirche bestimmt und begründet3°. 

B) Zuständigkeit des Priesters 
Spezifische Kompetenzen des Presbyters für die Gemeinde, die ihm ausschließlich zu­
kommen und von Laien nicht übernommen werden können, sind ihm übergeben durch 
die Ordination, die Gnadengabe im Zeichen der Handauflegung des Bischofs und des 
Presbyteriums (2 Tim 1, 6). Das Amtspriestertum ist nicht ein unterschiedlicher Inten­
sitätsgrad wie das allgemeine Priestertum der Laien, sondern es liegt auf einer anderen 
Ebene. Diese besteht nicht in einer unterschiedlichen Nähe zu Gott, sondern in der 
eigenen Funktion innerhalb der Kirche, nämlich der Eucharistiefeier vorzustehen. Der 
Presbyterat wird von Anfang an als leitende Gemeindefunktion verstanden, und zwar 
in Wortverkündigung und Liturgie, Liebesgemeinschaft und Zeugnis. Aber die Gesamt­
heit der Funktionen am Leibe Christi kommt nicht allein dem Priester zu (sonst würde 
dieser ja - wie leider oft bisher - allein die ganze Kirche darstellen wollen), sondern 
verteilt sich auf das gesamte Volle Gottes, insbesondere auf die verschiedenen Gruppen 
der Mitarbeiter. Spezifisch kompetent ist der Vorsteher der Gemeinde neben der Kon­
sekration noch für die sakramentale Absolution, die Mitteilung der Pax Ecclesiae als 
wirksames Zeichen der göttlichen Vergebung. Hierin ist er unvertretbar, nicht als ob 
er höher stünde als die Laien, sondern weil er in der Mitte seiner Laien als Zeichen 
Christi, des Hauptes der Gemeinde, stehen muß, wenn sich „Kirche in solcher Dichte 
ereignet". Er wird diese seine Funktionen der Konsekration und Absolution nicht als 
einen Anlaß zum Anderssein herausstellen, sondern als Erweis des liebenden Mitseins 
und Für-euch-Daseins darstellen. Er geht voraus auf dem Weg zum Herrn, in manchen 
Dingen trifft ihn trotz aller Kollegialität mit den Laien die Last und Verantwortung 
zu entscheiden. Als Vorsteher darf er nicht unterjochen, sondern er muß die Gemeinde 
auferbauen. In jedem suche er das besondere Charisma und helfe ihm, es zu ent­
decken. Seinen Dienst betrachte er nicht als etwas Besseres, er bedenke aber immer die 
Rechenschaft, die ihm Christus abfordern wird. Ohne Selbstherrlidtkeit oder Schwädte 
erhalte er alle im Plan Gottes und erbitte für sich die Gabe der Barmherzigkeit und 
Entschiedenheit. 

C) Zuständigkeit der Laien 
,,Christentum ist nicht die Mitte der Welt, doch wir Christen sind mitten in der Welt. 
Sie wird uns ebensowenig los, wie wir sie. Sie hat ein Recht auf unseren Dienst und 
ein Recht darauf, daß wir ihn als Christen tun. Vielleidtt war er nie schwerer, sicher 
war er nie notwendiger als heute81." Christus ist nicht nur Herr der Kirdte, sondern 

29 Dekret über das Laienapostolat 14. 
ao M. D. Chenu, Die Aufgabe der Kirche in der Welt von heute. 0. Müller/Salzburg, 234 f. 

Kommentar zur Pastoralkonstitution „Gaudium et Spes". 
11 Max Engelmeier bei der Festanspradte des Essener Katholikentages 1968. 

111 



auch Herr der Welt, hier ist seın olk konkreten ag gegenwartig. Hier
geschieht Gottesdienst, der eın „religiöser“ Dienst Wortsinn ıst, aber doch
der zentrale Dienst der alen Namen und nach dem Beispiel Jesu, dessen jenseitiges
Reich mitten Diesseits nahekommen coll Das 2, Vatikanische onzil betont daher
„Den ajlen ist der Weltcharakter besonderer Weise (ohne damit dem Ördi-
nıerten das Charisma des Laien absprechen wollen) - Sache cder La:  1en ist C>D, kraft
der ihnen eigenen Berufung der erW.; und gottgemäßen Regelung der Zze1t-
lichen Dinge das Reich Gottes suchen®? Die BaNnZe eıte der dem ajen vorbehal-

Aufgaben ergibt chwindelnde Perspektiven und die demütige Einsicht des Kle-
TUuS, durch den ajen mindestens ebenso Entscheidendes geschieht wıe durch die
Bischöfe und Priester: das Werk der Erlösung nämlich! Wie ohannes der Täufer IMUus-  aa

s1e wıissen „Er (der Laie) muß wachsen (an Geisterfülltheit), ich (der rdinierte
muß abnehmen (an Herrschaftsanspruch).”
Nur H Belange collen werden: Familie als „Hauskirche” und leben-
ger Gemeinden; Finsatz Betriebs-, Nachbarschafts-, Freizeitgruppen; Wachhalten
der Sinn- und Ursachenforschung 1m Sektor der Naturwissenschaften; Erneuerung der
Demokratie auf len Ebenen ZAUS dem Geist stlicher Freiheit; Begründung des
Friedens durch weltweite Solidarität Kampf Hunger, Not, Analphabetismus
und soOziale Ungerechtigkeit; Sicherung der Menschlichkeit ın einer automatisierten,
weltumfassenden Industriekultur „Seit zweitausend Jahren hat cie Erde nı;e dringender
einen D  euen Glauben gebraucht, wird S1e freier Von alten Formen, umnmn ihn aufzuneh-
[1. Jetzt oder nıe muß das Christentum sich zeigen mit seiınen wahren äften der
geistigen Erneuerung  (L prophezeite Teilhard de Chardin und wünschte csich den
LECUE TIyp des christlichen Laien, den 1e ebe irdischen Aufgabe einer
evolutiven Welt miıt der ebe zu Christus zusammenfällt; der die ugen auf die
Zuk: richtet und dessen Glaube den; Dimensionen cdieser Weit aNngEINECS>SSCHN
ıst; bei dem die Empfänglichkeit für alle irdischen Werte Einklang mıit sSeiner
bedingungslosen Hingabe dil Gott einhergeht®. Vom gegenseitigen Vertrauen und
Geltenlassen der Priester und Laien, der Respektierung der je anderen Bereiche
und der partnerschaftlichen selbstlosen Hilfsbereitschaft wird die ealisierung dieses
Wunsches abhängen

Partnerschaft und Mitverantwo.
Schaffung von remiıen

Im demokratischen Zeitalter wollen die christlichen Laien, sich zu engagieren, VOTI-
her befragt werden, ihre einung ZUT Geltung bringen und mitentscheiden, Vas S1e
nachher durchführen sollen. In allen Bereichen erleben WIT e1ne Fundamentaldemokra-
tisıerung (Karl eım Es ist also kein Frevel, wenn 61 der Christ wünscht, auch

RKaum der Kirche dürfen, Vas Raum der Welt zu gewohnt ıst. Die
beim Konzil wiederentdeckte Kollegialität ermöglicht Bischöfen, Priestern und len
Gläubigen eın gewilsses Mitspracherecht bei manchen Vorüberlegungen$4, Das ist S
eın Anfang des Weges, auf dem Aas hierarchische Prinzip durch das kollegiale erganzt
werden wird. Um die Partnerschaft und segensreiche Zusammenarbeit der Priester mıiıt
den ajen nicht dem glücklichen Zufail oder dem guten Willen überlassen, muß

deren Institutionalisierung rechtlich klaren Gremien kommen, besonders iın der
Infrastruktur der Kirche, der Pfarrgemeinde, dann auf der FEbene der Regionalkirche,

Dekanat, und schießlich auch auf Bistumsebene, Pastoralrat der D  l107zese.  ı.

Kirchenkonstitution 371 un Dekret über Laienapost. Z
&e Wildiers, Teilhard de AT Herder/Freiburg, 121

Vgl Chr. ampe, Die Autorität der Freiheit IL, Stuttgart, 337—549.

112

auch Herr der Welt, hier ist er für sein Volk im konkreten Alltag gegenwärtig. Hier 
geschieht Gottesdienst, der zwar kein „religiöser" Dienst im Wortsinn ist, aber doch 
der zentrale Dienst der Laien im Namen und nach dem Beispiel Jesu, dessen jenseitiges 
Reich mitten im Diesseits nahekommen soll. Das 2. Vatikanische Konzil betont daher: 
,,Den Laien ist der Weltcharakter in besonderer Weise eigen" (ohne damit dem Ordi­
nierten das Charisma des Laien absprechen zu wollen) ... Sache der Laien ist es, kraft 
der ihnen eigenen Berufung in der Verwaltung und gottgemäßen Regelung der zeit­
lichen Dinge das Reich Gottes zu suchen82.'' Die ganze Weite der dem Laien vorbehal­
tenen Aufgaben ergibt schwindelnde Perspektiven und die demütige Einsicht des Kle­
rus, daß durch den Laien mindestens · ebenso Entscheidendes geschieht wie durch die 
Bischöfe und Priester: das Werk der Erlösung nämlich! Wie Johannes der Täufer müs­
sen sie wissen: ,,Er (der Laie) muß wachsen (an Geisterfülltheit), ich (der Ordinierte) 
muß abnehmen (an Herrschaftsanspruch)." 
Nur einige Belange sollen genannt werden: Familie als „Hauskirche" und Zelle leben­
diger Gemeinden; Einsatz in Betriebs-, Nachbarschafts-, Freizeitgruppen; Wachhalten 
der Sinn- und Ursachenforschung im Sektor der Naturwissenschaften; Erneuerung der 
Demokratie auf allen Ebenen aus dem Geist christlicher Freiheit; Begründung des 
Friedens. durch weltweite Solidarität im Kampf gegen Hunger, Not, Analphabetismus 
und soziale Ungerechtigkeit; Sicherung der Menschlichkeit in einer automatisierten, 
weltumfassenden Industriekultur. ,,Seit zweitausend Jahren hat die Erde nie dringender 
einen neuen Glauben gebraucht, wird sie freier von alten Formen, um ihn aufzuneh­
men. Jetzt oder nie muß das Christentum sich zeigen mit seinen wahren Kräften der 
geistigen Erneuerung", prophezeite P. Teilhard de Chardin und wünschte sich den 
neuen Typ des christlichen Laien, für den die Liebe zur irdischen Aufgabe in einer 
evolutiven Welt mit der Liebe zu Christus zusammenfällt; der die Augen auf die 
Zukunft richtet und dessen Glaube den neuen Dimensionen dieser Welt angemessen 
ist; bei dem die Empfänglichkeit für alle irdischen Werte im Einklang mit seiner 
bedingungslosen Hingabe an Gott einhergeht88• Vom gegenseitigen Vertrauen und 
Geltenlassen der Priester und Laien, von der Respektierung der je anderen Bereiche 
und der partnerschaftlichen selbstlosen Hilfsbereitschaft wird die Realisierung dieses 
Wunsches abhängen. 

V. Partnerschaft und Mitverantwortung 

A) Schaffung von Gremien 

Im demokratischen Zeitalter wollen die christlichen Laien, um sich zu engagieren, vor­
her befragt werden, ihre Meinung zur Geltung bringen und mitentscheiden, was sie 
nachher durchführen sollen. In allen Bereichen erleben wir eine Fundamentaldemokra­
tisierung (Karl Mannheim). Es ist also kein Frevel, wenn sich der Christ wünscht, auch 
im Raum der Kirche tun zu dürfen, was er im Raum der Welt zu tun gewohnt ist. Die 
beim Konzil wiederentdeckte Kollegialität ermöglicht Bischöfen, Priestern und allen 
Gläubigen ein gewisses Mitspracherecht bei manchen VorüberlegungenH. Das ist nur 
ein Anfang des Weges, auf dem das hierarchische Prinzip durch das kollegiale ergänzt 
werden wird. Um die Partnerschaft und segensreiche Zusammenarbeit der Priester mit 
den Laien nicht dem glücklichen Zufall oder dem guten Willen zu überlassen, muß es 
zu deren Institutionalisierung in rechtlich klaren Gremien kommen, besonders in der 
Infrastruktur der Kirche, der Pfarrgemeinde, dann auf der Ebene der Regionalkirche, 
im Dekanat, und schießlich auch auf Bistumsebene, im Pastoralrat der Diözese. 

32 Kirchenkonstitution 31 und Dekret über d. Laienapost. 2. 
33 N. M. Wildiers, Teilhard de Chardin. Herder/Freiburg, 121 f. 
3' Vgl. ]. Chr. Hampe, Die Autorität der Freiheit II, Stuttgart, 337-549. 

112 



Koinonia alc Grundlage
Wir gehen einer Freiwilligkeitskirche, einem „Wahlchristentum“” und verlas-

den volkskirchlich etablierten Zustand. Der Staat braucht clie ıinnere Zustimmung
ürger, die sSe1ne Verfassung nicht HUF hinnehmen, sondern bejahen. S0 werden

gesellschaftliche Wirklichkeit und Verfassungsidee integriert, der Staat bleibt funktions-
und lebensfähig. Ohne £re;  1€e Zustimmung seiner ürger ist emokratische Ordnung
unmöglich. 1st 5 der Kirche, die als rlebte Koinonia, als Gemeinschaft
der Glaubenden, angewiesen ıst auf die Kommunikation mıiıt allen ihren Gliedern
Glaube und Liebe, auf den Konsens einer möglichst breiten Mehrheit. Soll dieser
zustande kommen, dann IMUSSen  . 1e Laien auf allen Ebenen in den Prozefß der Me1i-
nungsbildung Information, Diskussion und Konsultation einbezogen werden,

Mitberatung und Mitbestimmung der Willensbildung teilnehmen können.
Das ideale Ziel ist, c1e der ihrer Leiter (Bischof, Dekan, Pfarrer) beteiligt
sind und den Ratsgremien nicht NUur beratende, sondern beschließende Stimme haben
Leitungsmaßnahmen collen also immer erst nach Einschaltung der Gemeindevertreter
getroffen werden, die Leiter sollen diesen von eit eit Rechenschaft über
Handeln ablegen.

remiale oOrmen
Das Bemühen Uum den C onsensus OmMMNIUM müußte schon in den Zellen der kirch-
lichen Organisation beginnen, der informellen ruppe, Arbeitskreis, der
Aktivistenrunde, pfarrlichen und überpfarrlichen Führungskreis der Katholischen
Aktion. Für alle nstanzen müuüßte der Grundsatz gelten darf eıne reıin klerikalen
oder reıin aikalen Gremien geben! Nur SO werden die€, die professionelle und
die mas. Trennungslinie verschwinden und wird „Auftauen des einge-
trorenen Gottesvolkes“ der Laien, eseitigung antik-heidnischer Beimischungen
ommen, die auf eine unbiblische Unterscheidung zwischen und rdo (gemeines
Volk und ena: Verwaltungsapparat des römischen Weltreiches zurückgeführt
werden könnten®. Die einzige, biblisch zZu rechtfertigende Trennungslinie ist eine
funktionale, der besonderen Aufgabe des Gliedes Leib Christi entsprechende und

der Einsetzung 1NSs Amt kommende Unterscheidung, WIıe 61e Kor begründet
ist.

Der Pfarrgemeinderat ist als eın E den vorstehenden Presbyter versammeltes
Leitungsgremium betrachten, das mıt Olidarisch die Verantwortung den
Heilsdienst allen Menschen aAM Ört“” tragt. repräsentiert die emeınn: auf
Grund eıner und ıst kompetent alle Belange der Pastoral. Der Rat als Banzer
(nicht 1} der Presbyter) ist dem Herrn und dem Namen visitierenden
Bischof verantwortlich, ebenso aber der Gemeinde. Diese onzeption beginnt
sich Deutschland, Cisterreich und der Schweiz durchzusetzen, wıe synodale oder
bischöfliche Verordnungen der etzten Monate beweisen.

Der Dekanatsrat soll das anen und Zusammenarbeiten der Priester und a:en im
Team en überpfarrlicher Regionen ermöglichen. Die Dekanate werden die
künftigen Seelsorgeeinheiten se1in, ausgestattet mit Spezialisten für die vielfach not-
wendigen Dienste. Ein Dekanatsrat könnte entstehen, IN  .  dem die bisherige Dekanats-
priesterkonferenz durch die Teilnahme der hauptamtlichen Laienmitarbeiter und
anderer perten erweıtert wird. Die Salzburger Diözesansynode Oktober 1968
beschloß die Errichtung VO:  »3 Dekanatsräten das kommende desheim
bestimmte, der Wahl des Dekans auch die kompetenten a]len teilnehmen.

Der Pastoralrat geht zurück auf die Bestimmung „Der Bischof soll die Priester
en Öören,  H ja sS1e Rat fragen und mit ihnen besprechen, S Seelsorge
s Robinson, Eine PUe Retormation? Kaiser/München, 63,

113

B) Koinonia als Grundlage 

Wir gehen einer Freiwilligkeitskirche, einem „Wahlchristentum" entgegen und verlas­
sen den volkskirdtlich etablierten Zustand. Der Staat braucht die innere Zustimmung 
seiner Bürger, die seine Verfassung nicht nur hinnehmen, sondern bejahen. So werden 
gesellschaftliche Wirklichkeit und Verfassungsidee integriert, der Staat bleibt funktions­
und lebensfähig. Ohne freie Zustimmung seiner Bürger ist demokratische Ordnung 
unmöglich. Ähnlich ist es in der Kirche, die als erlebte Koinonia, als Gemeinschaft 
der Glaubenden, angewiesen ist auf die Kommunikation mit allen ihren Gliedern in 
Glaube und Liebe, auf den Konsens einer möglichst breiten Mehrheit. Soll dieser 
zustande kommen, dann müssen die Laien auf allen Ebenen in den Prozeß der Mei­
nungsbildung durch Information, Diskussion und Konsultation einbezogen werden, 
durch Mitberatung und Mitbestimmung an der Willensbildung teilnehmen können. 
Das ideale Ziel ist, daß sie an der Wahl ihrer Leiter (Bischof, Dekan, Pfarrer) beteiligt 
sind und in den Ratsgremien nicht nur beratende, sondern beschließende Stimme haben. 
Leitungsmaßnahmen sollen also immer erst nach Einschaltung der Gemeindevertreter 
getroffen werden, die Leiter sollen diesen von Zeit zu Zeit Rechenschaft über ihr 
Handeln ablegen. 

q Gremiale Formen 

Das Bemühen um den Consensus omnium müßte schon in den Zellen der kirch­
lichen Organisation beginnen, in der informellen Gruppe, im Arbeitskreis, in der 
Aktivistenrunde, im pfarrlichen und überpf arrlichen Führungskreis der Katholischen 
Aktion. Für alle Instanzen müßte der Grundsatz gelten: Es darf keine rein klerikalen 
oder rein laikalen Gremien geben! Nur so werden die klerikale, die professionelle und 
die maskuline Trennungslinie verschwinden und es wird zum „Auftauen des einge­
frorenen Gottesvolkes" der Laien, zur Beseitigung antik-heidnischer Beimischungen 
kommen, die auf eine unbiblische Unterscheidung zwischen Plebs und Ordo (gemeines 
Volk und Senat) im Verwaltungsapparat des römischen Weltreiches zurückgeführt 
werden könnten35• Die einzige, biblisch zu rechtfertigende Trennungslinie ist eine 
funktionale, der besonderen Aufgabe des Gliedes am Leib Christi entsprechende und 
aus der Einsetzung ins Amt kommende Unterscheidung, wie sie in 1 Kor 12 begründet 
ist. 
1) Der Pfarrgemeinderat ist als ein um den vorstehenden Presbyter versammeltes 
Leitungsgremium zu betrachten, das mit ihm solidarisch die Verantwortung für den 
Heilsdienst an allen Menschen „am Ort" trägt. Es repräsentiert die Gemeinde auf 
Grund einer Wahl und ist kompetent für alle Belange der Pastoral. Der Rat als ganzer 
(nicht nur der Presbyter) ist dem Herrn und dem in seinem Namen visitierenden 
Bischof (Dekan) verantwortlich, ebenso aber der Gemeinde. Diese Konzeption beginnt 
sich in Deutschland, Österreich und der Schweiz durchzusetzen, wie synodale oder 
bischöfliche Verordnungen der letzten Monate beweisen. 
2) Der Dekanatsrat soll das Planen und Zusammenarbeiten der Priester und Laien im 
Team im Rahmen überpfarrlicher Regionen ermöglichen. Die Dekanate werden die 
künftigen Seelsorgeeinheiten sein, ausgestattet mit Spezialisten für die vielfach not­
wendigen Dienste. Ein Dekanatsrat könnte entstehen, indem die bisherige Dekanats­
priesterkonferenz durch die Teilnahme der hauptamtlichen Laienmitarbeiter und 
anderer Experten erweitert wird. Die Salzburger Diözesansynode im Oktober 1968 
beschloß die Errichtung von Dekanatsräten für das kommende Jahr. Hildesheim 
bestimmte, daß an der Wahl des Dekans auch die kompetenten Laien teilnehmen. 
3) Der Pastoralrat geht zurück auf die Bestimmung: ,,Der Bischof soll die Priester 
gern anhören, ja sie um Rat fragen und mit ihnen besprechen, was die Seelsorge 

311 J. A. T. Robinson, Eine neue Reformation? Chr. Kaiser/München, 63. 

8 113 



erfordert und dem Wohl des Bistums dient. Um das aber in die lat umzusetzen, soll
einer den heutigen Verhältnissen und Erfordernissen angepaßten Form e1n Kre  15

oder Rat VO  p Priestern geschaffen werden, die das Presbyterium repräsentieren, wobei
dessen Form und Normen noch rechtlich bestimmen sind. Dieser Rat kann den
Bischof bei der Leitung der Diözese mıit seinen Vorschlägen wirksam unterstützen®®.“

als reın klerikale Institution gedacht. Doch steht den Dokumenten auch:
IID  je Bischöfe SO. gern den klugen Rat der Laien benutzen die Vorhaben, Fin-
gaben und Wünsche der Laien aufmerksam 1n Christus Erwägung ziehen . aQu5
diesem vertrauten zwischen alen und Bischof kannn S viel Gutes ür
die Kirche erwarten??,“ Jag nahe, die Laien den Pastoralrat einzubeziehen und

nicht Ir beratende, sondern quasi-beschließende Funktionen zu geben, wıe ©5 bei
der Salzburger Synode geschah, wobei der Bischof diese Beschlüsse ZUr: Gültigkeit
konfirmieren muß auch das Konsistorium den Pastoralrat integriert ist, kann

einer beginnenden Gremialisierung der Bistumsleitung prechen, der Zzu
einem Drittel auch die a:en beteiligt sind.
Auf der Ebene der Bischofskonferenz bahnt sich Cie Mitverantwortung der Laien

über die Postkonziliare Studienkommission in Osterreich Sie wird einmal ei1ne
Brücke der Zukunft notwendigen Nationalsynode werden, bei der cicher die
Laien entsprechend mıiıt Gitz und Stimme vertreten seın werden. der Salzburger
Synode machten 61e iber eın

icht Machtfragen, sondern das Wachstum der Kirche und das eil der Menschen
sind die Motive eıne eubesinnung auf das Zueinander Von Priester und Laien.
Sie sind entstanden „dus der ebe zu dieser Kirche, die als das wandernde Gottesvolk
keine verhimmelnde, lobhudelnde, dealistische Verehrung VO Bewunderern braucht,
wohl aber Clie starke, leidende und hoffende Liebe von Mitbeteiligten, Mitbetroffenen
und Mitverantwortlichen‘‘38. Auf diese Weise wächst die Katholizität der Kirche, VvVon

der die GCektion Uppsala Juli 1968 sagte, jene 6£e1 len Formen des ‚goismus
und Partikularismus ent:  setzt; durch G1E bringe die Kirche die Fülle, die ntegri-
tat und die Totalität des Lebens Christus S Ausdruck; ihre Glieder sollten die
Integrität und Ganzheit der Kirche widerspiegeln; icht das gene suchen, sondern
ereın sein Glaube, Anbetung, ebe und Dienst Christi II der Welt willen3? Nur

werden sich die Tobleme lösen lassen, die sich U15 der Begegnung OM Priester
und Laien ergeben Sinne Pauli, der Kor 1, chreibt III beschwöre euch,
mMeine Brüder, beim Namen unseres Herrn eSsus Christus, seid alle untereinander einig  1
Laßt keine Spaltungen unter euch aufkommen, sondern seid e1nes Sinnes und einer
Meinung !Il

Dekret über Dienst und en der Priester
Kirchenkonstitution 3,
Hans Küng, Wahrhaftigkeit. Herder/Freiburg,

39 Bericht des umenischen ates der Kirchen 1968, SCektion L, Genf.

114

erfordert und dem Wohl des Bistums dient. Um das aber in die Tat umzusetzen, soll 
in einer den heutigen Verhältnissen und Erfordernissen angepaßten Form ein Kreis 
oder Rat von Priestern geschaffen werden, die das Presbyterium repräsentieren, wobei 
dessen Form und Normen noch rechtlich zu bestimmen sind. Dieser Rat kann den 
Bischof bei der Leitung der Diözese mit seinen Vorschlägen wirksam unterstützen36.'' 

Er war als rein klerikale Institution gedacht. Doch steht in den Dokumenten auch: 
,,Die Bischöfe sollen gern den klugen Rat der Laien benutzen ... die Vorhaben, Ein­
gaben und Wünsche der Laien aufmerksam in Christus in Erwägung ziehen ... aus 
diesem vertrauten Umgang zwischen Laien und Bischof kann man viel Gutes für 
die Kirche erwarten37.'' Es lag nahe, die Laien in den Pastoralrat einzubeziehen und 
ihm nicht nur beratende, sondern quasi-beschließende Funktionen zu geben, wie es bei 
der Salzburger Synode geschah, wobei der Bischof diese Beschlüsse zur Gültigkeit 
konfirmieren muß. Weil auch das Konsistorium in den Pastoralrat integriert ist, kann 
man von einer beginnenden Gremialisierung der Bistumsleitung sprechen, an der zu 
ca. einem Drittel auch die Laien beteiligt sind. 
4) Auf der Ebene der Bischofskonferenz bahnt sich die Mitverantwortung der Laien 
über die Postkonziliare Studienkommission in Österreich an. Sie wird einmal eine 
Brüd<e zu der in Zukunft notwendigen Nationalsynode werden, bei der sicher die 
Laien entsprechend mit Sitz und Stimme vertreten sein werden. Bei der Salzburger 
Synode machten sie über ein Drittel aus. 

D) Abschluß 
Nicht Machtfragen, sondern das Wachstum der Kirche und das Heil der Menschen 
sind die Motive für eine Neubesinnung auf das Zueinander von Priester und Laien. 
Sie sind entstanden „aus der Liebe zu dieser Kirche, die als das wandernde Gottesvolk 
keine verhimmelnde, lobhudelnde, idealistische Verehrung von Bewunderern braucht, 
wohl aber die starke, leidende und hoffende Liebe von Mitbeteiligten, Mitbetroffenen 
und Mitverantwortlichen"38• Auf diese Weise wächst die Katholizität der Kirche, von 
der die Sektion I in Uppsala im Juli 1968 sagte, jene sei allen Formen des Egoismus 
und Partikularismus entgegengesetzt; durch sie bringe die Kirche die Fülle, die Integri­
tät und die Totalität des Lebens in Christus zum Ausdrud<; ihre Glieder sollten die 
Integrität und Ganzheit der Kirche widerspiegeln; nicht das Eigene sudten, sondern 
vereint sein in Glaube, Anbetung, Liebe und Dienst Christi um der Welt willen39• Nur 
so werden sidt die Probleme lösen lassen, die sidt aus der Begegnung von Priester 
und Laien ergeben im Sinne Pauli, der in 1 Kor 1, 10 sdtreibt: ,,Im beschwöre eudt, 
meine Brüder, beim Namen unseres Herrn Jesus Christus, seid alle untereinander einig·! 
Laßt keine Spaltungen unter eudt aufkommen, sondern seid eines Sinnes und einer 
Meinung!" 

30 Dekret über Dienst und Leben der Priester 7. 
87 Kirchenkonstitution 37. 
38 Hans Küng, Wahrhaftigkeit. Herder/Freiburg, 18. 
89 Bericht des Ökumenischen Rates der Kirchen 1968, Sektion I, 7. Genf. 

114 


