Wiederherstellung und Erlésung, oder anders: nach einer Vollendung, die zugleich
Erldsung ist. Darum gibt es keinen Gegensatz zwischen ,2le Christ rédempteur’ und
Je Christ évoluteur’. Mit dieser These fithren wir einen Gedanken von Teilhard de
Chardin in unsere Erlésungslehre ein und bleiben dabei auf biblischem Boden. Schon im
AT verkiindet Deutero-Jesaja, da8 Gott nicht nur erlittenes Unheil repariert, sondern
auch seine Verheiflungen erfiillt und seine fritheren Werke iiberbietet (Is 43,18 f).
Dies bestitigt im NT gerade die ,Erbsiinde-Stelle’ Rém 5,12 bis 21, daf Gott in
Christus mehr Gerechtigkeit und Leben schenkt, als durch die Siinde Adams und die
darauf folgenden Ubertretungen an Siinde und Tod in die Welt gekommen ist. ,,Wo
die Siinde sich gehiduft hatte, ist die Gnade noch iiberschwenglicher geworden” (Rém
5, 20).

JOSEF RIEF
Moralverkiindigung angesichts der Krise der Moral

Es mag durchaus anregend sein, Uberlegungen zu einer kiinftigen christlichen Ethik
anzustellen, den Gehorsam im sittlichen Bereich durch Phantasie zu ersetzen und dem
Gedanken an eine Welt nachzusinnen, die ,die Aufopferung einiger nicht mehr nétig
hatt, Aber alle Vorstellungen, Pline und Visionen solcher Art kénnen die Tatsache
nicht aus der Welt schaffen, daff die Krise der Moral den Menschen nicht davon ent-
bindet, inmitten und trotz des sich vollziechenden Umbruchs verantwortlich zu ent-
scheiden und zu handeln. Von dieser Notwendigkeit wissen sich mehr als alle anderen
im Augenblick die Seelsorger bedringt und mit ihnen alle, die in Verkiindigung und
Unterricht, im Beichtstuhl und in der Sprechstunde auf konkrete sittliche Fragen zu
antworten haben. Ohne in Schwarz-Weif-Malerei zu verfallen, darf man feststellen:
Die Lage, aus der heraus und in die hinein diese Gruppe Auskunft erteilen und sitt-
liche Verantwortlichkeit wecken mu8, ist weithin derartig, daf nur die Beschiftigung
mit der moraltheologischen Grundproblematik weiterhelfen kann. Diese Feststellung ist
1. zu begriinden und 2. durch moraltheologische Erwigungen grundsitzlicher Art im
Sinne des Themas fruchtbar zu machen.

I. Die Auswirkungen des ethischen Pluralismus

Ethischer Pluralismus bzw. die Bereitschaft der Gesellschaft, sich mit den Uberzeugun-
gen des einzelnen auf den verschiedensten Gebieten, also auch in der Ethik, abzufinden,
kann fiir den konkreten Menschen in mehr als nur einer Hinsicht befreiend und férder-
lich sein. Fiir den Seeelsorger aber, der seinem Verkiindigungsauftrag verpflichtet ist,
wird dieser lingst etablierte ethische Pluralismus mit seinen Auswirkungen in Gesell-
schaft und Kirche zu einem Problem, das seine pastorale Titigkeit nicht nur einengt,
sondern u. U. iiberhaupt fragwiirdig erscheinen li8t.

A) Das Verhiltnis der dem ethischen Pluralismus verschriebenen Gesellschaft zur Sitt-
lichkeit kann durch folgende Thesen gekennzeichnet werden:

a) Sittliche Forderungen werden in zunehmendem Mafe nur noch insoweit als verbind-
liche und iiberhaupt diskutable Gréfen anerkannt, als sie fiir das friedliche Zusammen-
leben von Mensch zu Mensch und fiir den Fortbestand der Gesellschaft Bedeutung
haben, mit der Einschrinkung, daf diese Bedeutung fiir die von der sittlichen Forde-
rung Betroffenen woméglich unmittelbar aufweisbar sein muf.

1 Dorothee Sélle, Phantasie und Gehorsam. Uberlegungen zu einer kiinftigen christlichen
Ethik. Stuttgart - Berlin 1968, 43.

124



So wird es verstindlich, warum etwa das im christlichen Raum beheimatete Verbot des
vorehelichen Geschlechtsverkehrs nicht nur tatsichlich immer weniger beachtet, sondern
als sittliches Verbot abgelehnt und offen bekimpft wird. Natiirlich kann man im Blick
auf diese konkrete sittliche Norm fragen, ob der Beginn der Ehe mit dem Zeitpunkt
des vom Recht geordneten Konsensaustausches immer und notwendig oder iiberhaupt
zusammenfalle, um dann von der so konstruierten Grenzsituation aus die in Frage
stehende sittliche Forderung zu relativieren; aber was geschieht bei dieser Art des Um-
gangs mit sittlichen Normen tatsichlich? Es wird gegen eine einzelne ethische Position,
die nur aus dem Ganzen des Systems Sinn, Gewicht und Beweiskraft erhalten kann,
von einem anderen ,,Systemgedanken” her argumentiert, ohne da8 man sich des neuen
Denkansatzes bewuBt wird. Im Grunde ist die Feststellung, dal es Fille gibt, in denen
eine einzelne sittliche Norm nicht mehr als hic et nunc verpflichtende Grée aufgewie-
sen werden kann, eine Banalitit, die nicht unbedingt mit der Miene des kritischen und
aufgeschlossenen Denkers erdrtert werden sollte. Man kann schon bei Thomas v. A.
nachlesen, daf sich fiir jede sittliche Norm Grenzfille namhaft machen lassen, in denen
das von der Norm Geforderte nicht mehr urgiert werden kann. Diesem begrenzten
Geltungsbereich aller Normen hat man schon immer Rechnung getragen. Weil die
These des Aquinaten grundsitzliche Bedeutung hat, sei sie hier im Wortlaut wieder-
gegeben.

~Aber weil die menschlichen Akte nach den verschiedenen Bedingungen (der Person, der Zeit
und der anderen Umstiinde) abgewandelt werden miissen, deshalb gehen die. .. Schlufolge-
rungen (aus dem sittlichen Naturgesetz) auch nicht aus den ersten Vorschriften des Natur-
gesetzes so hervor, als beséifien sie immer Geltung, sondern diese (Geltung) besitzen sie
meistenteils (in maiori parte). Und so ist die ganze Materie der Moral beschaffen .. .2,

Auf Grund des zitierten Thomastextes kénnte man zur Ansicht gelangen, der Vor-
behalt der modernen Gesellschaft gegeniiber sittlichen Normen, die fiir das Zusammen-
leben nicht unbedingt relevant sind oder nicht als solche empfunden werden, sei gar
kein Grund zur Besorgnis. Das wiirde gelten, wenn hinter dem Thomastext dasselbe
Motiv stiinde, von dem sich auch die heutige Gesellschaft bei ihrem Vorbehalt leiten
liBt. Das ist aber nicht der Fall. Thomas dachte bei den diskutierten Ausnahmefillen
an duflere, nicht zu umgehende und vom Menschen nicht selbst gesetzte Gegebenheiten.
Heute will man gegen die Verpflichtungskraft iiberkommener sittlicher Forderungen
grundsitzlich das anders geartete Empfinden und BewufBtsein des modernen Menschen
ins Feld fiihren, der sich schwer tut, sittliche Normen anzuerkennen, die nur im Blick
auf eine transzendente Wirklichkeit als verpflichtend aufgewiesen werden kénnen. Was
dabei noch mehr ins Gewicht fillt und Beachtung verdient, ist der den Menschen immer
wieder faszinierende und neuerdings durch die Verhaltensforschung wieder aktuell ge-
wordene Wunsch, die Grenze jenseits von Gut und Bos zu erreichen, und alles, was
einstweilen noch als sittlicher Defekt angesehen wird, als Entwicklungsstérung zu ver-
stehen. Mit diesem Hinweis ist bereits eine zweite These vorbereitet. Sie lautet:

b) Die der Gegenwart iiberkommenen sittlichen Normen — so sagt man — sind nichts
anderes als der Ausdruck einer bestimmten Herrschaftsstruktur. Anders ausgedriickt:
Die herrschende Moral ist die Moral der Herrschenden.

Wie die Argumentation gegen einzelne sittliche Normen von der Grenzsituation her zu
irrigen Konsequenzen fiihrt, weil sie als Beweismittel gegen die Berechtigung sittlicher
Normen iiberhaupt verwendet wird (obwohl sie nur auf die Grenze des Geltungs-
bereiches dieser Normen aufmerksam machen kann, die nach Ausweis der allgemeinen
Moraltheologie immer schon bei der Formulierung einer Norm mitgedacht war), so
weckt auch die Ansicht, die iiberkommenen sittlichen Vorstellungen seien nur Nieder-
schlag einer bestimmten Herrschaftsstruktur irrige Vorstellungen. Natiirlich ist das
Gesamt des sittlichen Wertsystems mit dem darin sich meldenden Wertgefiihl nicht

2InIV.Sent. d. 33 q.1 a. 2.

125



etwas selbstverstindlich und spontan Gewachsenes. Hinter Sitte, Sittlichkeit, Recht,
Ordnung, Geboten und Verboten verbirgt sich in jedem Fall der unausrottbare Wille des
Menschen, sich selbst zu behaupten, ganz gleich, ob er diese Selbstbehauptung durch
Hingabe oder unerbittliches Diktat durchsetzt. Wenn das Bonmot: ,Die herrschende
Moral ist die Moral der Herrschenden” nur auf diesen dem freien Willen des Menschen
entzogenen, also transzendentalen Sachverhalt hinweisen wollte, briuchte man sich
nicht linger dabei aufzuhalten, auch wenn es wahr ist, daB jene, die fiir die Verbind-
lichkeit eines solchen Normenkosmos eintreten, das aufgezeigte Ideal ebensowenig er-
reichen wie jene, die es nicht wortreich verteidigen. Dafl die Erfiillung eines sittlichen
Anspruches dem Menschen schwerfillt oder ihn bis an die Grenze seiner Krifte heraus-
fordert, ist ebensowenig wie die Nichterfiillung ein hinreichender Einwand gegen die
Moralitit dieses Anspruches. Die moralische Dimension, der sich der Mensch aus dem
Tiefsten seines Wesens heraus (und nicht nur wegen einer bestimmten, aus Zufillig-
keiten erwachsenen geschichtlichen Situation) verpflichtet weiff, erkennt man in ihrer
Besonderheit gerade durch die Art und Weise, wie sie sich u. U. — zumal im Gewissens-
phinomen — auch gegen den kategorial bestimmten Willen des Menschen und gegen
alle aus der Sachlogik als legitim erweisbaren Interessen durchsetzt. Das aber ist der
Punkt, an dem der moderne, mehr soziologisch infizierte als geschulte Mensch seine
Fragen anmeldet und allzu rasch mit dem Diktum sich weiterhilft: Die herrschende
Moral ist die Moral der Herrschenden.

Wiederum verwendet man eine an sich richtige These, um zu beweisen, was sie gar nicht
beweisen kann. Mit dem genannten Diktum soll nicht nur die herrschende Moral,
sondern die Moral iiberhaupt mit einem Fragezeichen versehen werden. Die Begriin-
dung dafiir, die Gedanken des jungen Karl Marx mit Elementen der Theorie Sigmund
Freuds verbindet, 148t sich in folgende Aussagen zusammenfassen.

1. Die herrschende Moral kann deswegen nicht Ausdruck des menschlichen Wesens
sein, weil sie nur durchgesetzt werden kann unter der Voraussetzung, daf der Mensch
im Aufblick zu einem (ideologisch begriindeten) Ideal oder Uber-Ich die Lebens-
duferungen des unmittelbaren Daseins unterdriickt. Mit ihren aszetischen Forderun-
gen, ihren Anweisungen zur - Selbstbeherrschung und ihrem Ideal der Selbstiiberwin-
dung und des Opfers ist die herkommliche Moral eine ausgesprochen repressive Moral;
sie 148t den Menschen mit seinen menschlichen Méglichkeiten nicht zur Entfaltung
kommen.

2. Die herrschende Moral ist Zeichen der Entfremdung des Menschen. Aus Gesell-
schaftsverhiltnissen hervorgegangen, in denen zwischen Herrschenden und Gehorchen-
den, Arbeitenden und GenieBenden unterschieden wird, ist sie selbst ein Ergebnis der
Entfremdung und sucht Strukturen der Entfremdung zu konservieren. Sie verpflichtet
den Menschen auf Institutionen und Verhiltnisse, in denen er um sein urspriingliches
Wesen betrogen wird. Die herrschende Moral (so glaubt man mit dem Hinweis auf
Neurosen und die Art der in einer Gesellschaft begangenen Verbrechen argumentieren
zu kénnen) verbietet es dem Menschen, nach dem mit seinem Wesen untrennbar
verbundenen Lustprinzip entscheiden und handeln zu diirfen.

3. Die herrschende Moral, die eine der Struktur des menschlichen Wesens tatsichlich
unangemessene Welt durchsetzen und konservieren will, ist durch eine andere Moral
zu ersetzen. Um wenigstens in etwa einen Eindruck zu vermitteln von der Denkwelt,
in der diese Forderung erhoben und in der Tat auch nachvollziehbar wird, soll hier ein
Zitat von Arno Plack folgen.

»Wenn es der anthropologische Sinn einer Ethik ist, den Menschen mit sich selber zu ver-
s6hnen, dann kann sie ihm nur dazu raten, sich selber anzunehmen in seiner vollen Leib-
haftigkeit. Da die vitalen Antriebe nur unersittlich erscheinen, solange sie nie ganz be-
friedigt werden, ergibt sich daraus die Erlaubnis, ja die Forderung einer un-bedingten sexuel-
len Freiheit, Das klingt anarchistisch nur in einer Gesellschaft, die schon den Sdugling

frustriert oder friih ,entwdhnt’, und wo man dennoch sich wundert, wenn Unbestindigkeit
und ein Mangel an ,Bindung’ am erwachsenen Menschen hervortritt. Der gesund entwidkelte

126



Trieb konnte sich selber sein MaB setzen und seine Richtung... Eine wissenschaftliche
Ethik hat sich nicht dafiir zu interessieren, wie dem einzelnen noch besser, noch wirkungs-
voller ,das Gute’ gepredigt oder gar ,eingepflanzt’ werden kann, sondern dafiir, wie die
soziale Ordnung beschaffen sein muf, in der urspriingliche Menschenliebe nicht faktisch
bestraft wird — durch Milerfolg oder Isolierung. Ethik als Wissenschaft, als Wissenschaft
von den Bedingungen der Liebe, hat es mit der Gesellschaft zu tun und mit der urspriing-
lichen Natur des Menschen, die ja nicht bose sein kann, es sei denn, man bewertet sie nach
Kriterien, die nicht aus ihr selber stammen. Womit eine wissenschaftliche Ethik es aber gar
nicht zu tun hat, das ist: mit jenem ,guten Willen’, der doch immer nur dazu dient, die Men-
schen aus eigenem Antrieb heraus tun zu lassen, wozu sie sonst — gegen ihre Natur — ge-
zwungen werden miifiten . . . Der moralische Eifer, der den einzelnen durchaus bessern
mochte, so als sei dieser nicht ins Ganze einer Kulturgemeinschaft verflochten, 148t im giin-
stigen Falle alles beim alten: Er stabilisiert die herrschende Ordnung, indem er sie ignoriert.
Was solcher Eifer (der sich natiirlich auch an die eigene Person wenden kann) dariiber
hinaus noch anrichtet, ist nur tiefenpsychologisch zur bestimmen: Zuriickstauen vitaler Im-
pulse, ihre Verbiegung ins biologisch und damit sozial Perverse — in Organkrankheit, Sucht
oder Kriminalitit. Neurose und Verbrechen sind so sehr einander komplementir, daf8 mit
Recht schon gesagt werden konnte, das Verbrechen sei die Neurose des kleinen Mannes3.”

c) Das Wesen des Sittlichen, wie es in der modernen Gesellschaft sich durchzusetzen
beginnt, wird schlieflich in der Forderung erblickt, dafi der Mensch immer er selbst
bleiben miisse.

Audch dieser Satz ist durchaus akzeptabel, jedenfalls so lange, als die Frage nach der
Konkretisierung dieser Forderung im Hintergrund und damit offenbleibt. In concreto
wird mit ihr jedoch der Anspruch angemeldet, dem Menschen miisse zugetraut werden,
daB er kraft seiner eigenen Freiheit seinen eigenen Weg gehe und von Fall zu Fall in
eigener Regie dariiber entscheide, was er zu tun und zu lassen habe. Das Kriterium
zwischen dem sittlich Guten und sittlich Verwerflichen wird ausschlieflich in der
personlichen Uberzeugung erblickt, die darum nicht durch Gebote und Verbote
manipuliert oder gar ausgeschaltet werden diirfe. Wer in Ubereinstimmung mit sich
selber handelt, ist eo ipso dem Vorwurf enthoben, sich unsittlich verhalten zu haben.
Man braucht sich nur der Weisung im Rém 14, 23 (Alles, was nicht aus Glauben oder
Uberzeugung geschieht, ist Siinde) zu erinnern, um zu erkennen, daf mit dem
skizzierten Anspruch bzw. mit der Art, wie fiir die sittliche Autonomie des Menschen
pladiert wird, die Kernproblematik ethischen Verhaltens beriihrt ist. Denn keine Macht
der Welt kann nach Auffassung aller Moraltheologen den Menschen von der Forderung
dispensieren, dal er, wenn er von sittlicher Schuld freibleiben wolle, seiner Uberzeu-
gung zu folgen habe. Freilich ist damit noch nicht die Tatsache ins Auge gefaBt, daf um
der Uberzeugung willen immer auch die abscheulichsten und ungeheuerlichsten Irr-
tiimer vertreten und in die Tat umgesetzt worden sind. Helmut Thielicke hat diesen
Tatbestand folgendermaBen glossiert:

,Die einen bekommen von ihrem Gewissen gesagt, dafl sie Altersheime griinden sollen, die
andern dagegen meinen ihrem Gewissen zu gehorchen, wenn sie die 60jihrigen Stammes-
genossen auf die Baume schicken, um die beim Schiitteln Herunterfallenden als reife Friichte
aufzuspeisen. Die einen bekommen ein kriegerisches Ethos von ihrem Gewissen diktiert
— z. B. eine jheroische Weltanschauung’ —, die andern lassen sich eher von einer Laus er-
birmlich quilen, als daB sie sie zwischen die Fingernégel nehmen*.”

Mit anderen Worten: Die Anerkennung des Grundsatzes von Rém 14, 23 zieht die
Frage nach sich, was der Mensch zu tun gehalten ist, damit er zu vertretbaren Uber-
zeugungen gelange.

Bei Beantwortung dieser Frage gehen nun allerdings die Meinungen radikal auseinan-
der: Wer meint, daB sittliche Fehlhaltungen, Perversionen und die Verbrechen in einer
Gesellschaft immer nur Folgen und fragwiirdige Friichte einer falsch konzipierten und
repressiven Moral sind, kann das Problem der vertretbaren Uberzeugung nur auf dem

3 Die Gesellschaft und das Bose. Eine Kritik der herrschenden Moral. Miinchen® 1968,
337—340.

4 Theologische Ethik. 1. Bd.: Dogmatische, philosophische und kontroverstheologische Grund-
legung. Tiibingen 1951, 482.

127



Weg der Umstrukturierung der Gesellschaft und des falsch programmierten Menschen®
16sen wollen. Tragfihige sittliche Uberzeugungen kommen (wenn die Vertreter der
neuen Moral recht haben) dadurch zustande, da der Mensch in Verhiltnissen auf-
wiichst und beheimatet ist, die in allem seiner Tendenz zur freien Entfaltung und seiner
Triebstruktur gerecht werden. Wer der Meinung ist, daR das Bose und Zerstérerische
in der Welt mit dem Hinweis auf ,,die ungesellige Geselligkeit”” der Menschen, auf die
Mifgestalt der 6konomischen Verhiltnisse und auf die falsche Programmierung in Er-
ziehung und Bildung oder Wissenschaft und Religion nicht erklirt werden kann; wer
sich nicht damit bescheidet, dal das Bose mit Hilfe der Erkenntnisse aus der Tier-
psychologie und der Verhaltensforschung zum sogenannten Bosen aufgewertet wird,
muf in der Frage, wie er zu einer vertretbaren Uberzeugung im Sinne einer Welt-
anschauung gelangt, die Kardinalfrage seines Menschseins und seiner sittlichen Grund-
entscheidung erblicken.

Deutlicher ausgedriickt: Die Frage, um die sich in der inner- und auflerkirchlichen
moraltheologischen und ethischen Diskussion im Augenblick alles dreht, und die Un-
sicherheit, die das Phinomen kennzeichnet, das man mit Recht und im vollen Wortsinn
als Krise der Moral bezeichnet, bezieht sich nicht darauf, ob diese oder jene ethische
und moraltheologische Norm in jedem Fall zu erfiillen ist oder allgemein, ob solche
Normen nicht doch wandelbar® sind und ihre Geschichte haben. Fragen dieser Art hat
es immer gegeben. Sie resultieren aus der Vielgestaltigkeit der geschaffenen Dinge und
ihrer natiirlichen Fihigkeit, in diesem oder jenem Handlungszusammenhang als Mittel
zu fungieren. Die Frage, die lingst, wenn auch unausgesprochen, in der gegenwirtigen
moraltheologischen Diskussion die Gemiiter beschiiftigt, ist die Frage nach der sittlichen
Grundentscheidung im Sinne jener Stellungnahme, durch die der Mensch mit dem Ge-
wicht seiner Uberzeugung seine Position in der Welt und den Inhalt seines Daseins
in umfassender Weise, d. h. letzlich religios-sittlich fixiert bzw. zu fixieren sucht.
Gemeint ist das verantwortete Fragen nach jenem Horizont, in dem die an sich richtige
sittliche Grundforderung: , Der Mensch muf8 er selbst bleiben” einen eindeutigen In-
halt bekommt und die Tendenz zur sittlichen Autonomie differenziertere Ziige an-
nimmt.

d) Die sittlichen Vorstellungen und Maximen, die unter der Flagge des ethischen
Pluralismus sich zusammenfinden, leiden an dem Mangel, an dem der ethische
Pluralismus selber krankt: Es fehlt jenes einigende Band, das die einzelnen Aspekte
des Sittlichen zu einem Ganzen zusammenfiigt und das sittliche Tun der Zufilligkeit
und dem Subjektivismus enthebt.

Freilich ist die Konzeption vom Sittlichen, die unter dem Vorzeichen des ethischen
Pluralismus zusehends an Boden gewinnt, mit diesem Hinweis nicht ernsthaft zu er-
schiittern. Denn lingst ist jenes Verstindnis der Sittlichkeit, das nicht auf ein umfas-
sendes Welt- und Menschenbild, sondern ganz und gar auf die Uberzeugung und das
Engagement des sittlich handelnden Subjekts sich stiitzt, durch die Situationsethik
»gesichert”. Die Situationsethik bzw. die Geistigkeit, durch die der Situationsethik die
Wege geebnet worden sind, hat dafiir Sorge getragen, daf der Glaube an ein umfas-
sendes Welt- und Menschenbild und damit auch an eine tiefere Bedeutung des sitt-
lichen Phinomens fiir das Menschsein dahingeschwunden und statt seiner die Vielfalt
des Individuellen bestimmend geworden ist: Der Pluralismus lebt aus dem Dahin-
schwinden einer unglaubwiirdig gewordenen Gesamtsicht dessen, was ist. Der ethische
Pluralismus ist nur die Folgerung daraus auf dem Gebiet des Sittlichen.

5 Zu diesem Thema: Karl Steinbuch, Falsch programmiert. Uber das Versagen unserer Gesell-
schaft in der Gegenwart und vor der Zukunft und was eigentlich geschehen miite. Stutt-
gart® 1968.

¢ Siehe: Johannes Griindel, Wandelbares und Unwandelbares in der Moraltheologie. Er-
wigungen zur Moraltheologie an Hand des Axioms ,,agere sequitur esse”. Diisseldorf 1967.

128



Im Grunde ist vor dem Forum des ethischen Pluralismus und seinem individualistisch
zersetzten Verstindnis des Sittlichen eine Moralverkiindigung im eigentlichen Sinn
nicht mehr méglich. Denn diese hat zu ihrem Inhalt allgemein giiltige Normen, die not-
wendig aus einem einheitlichen und umfassenden Welt- und Menschenbild gewonnen
worden sind. Der ethische Pluralismus bringt es bestenfalls zu einer Ethik im Sinne
einer Beschreibung des sittlichen Phinomens. Christliche Moralverkiindigung aber be-
inhaltet mehr.

B) Moglicherweise sieht sich der hier unternommene Versuch, die Moralverkiindigung
mit dem ethischen Pluralismus zu konfrontieren, der Frage ausgesetzt, ob dem Vor-
dringen eines neuen Verstindnisses der Sittlichkeit in einer pluralistischen Welt nicht
doch zu viel Aufmerksamkeit geschenkt werde. Man diirfe schlieflich jenen, die von
der kirchlichen Moralverkiindigung erreicht werden, nicht den Vorwurf machen, sie
hitten sich bereits von dem kirchlichen Verstindnis des Sittlichen abgesetzt. Aber wie
steht es tatsichlich um dieses kirchliche Verstindnis? Die Frage kann hier nicht er-
schdpfend beantwortet werden. Aber ein Hinweis ist moglich, und zwar anhand der
Diskussion, die durch die Enzyklika , Humanae vitae” in Gang kam.

Wer immer noch der Meinung wire, da in der Auseinandersetzung um das papstliche
Rundschreiben die Frage im Zentrum steht, ob die Anwendung empfingnisverhiitender
Mittel etwas in sich schon sittlich Verwerfliches sei oder nicht, hitte sich griindlich ge-
tauscht. Diese Frage markiert zwar den Punkt, an dem die diskutierenden und argu-
mentierenden Parteien aufeinanderstofen, aber gekimpft wird um ein neues Selbst-
verstindnis des Menschen. Angesichts der von der Enzyklika bezogenen Position in
Fragen der Geburtenregelung wird im Blick auf Naturwissenschaft und Soziologie ge-
fragt, ob das Menschenbild und das Selbstverstindnis des Menschen, das durch die
Wissenschaften vom Menschen nahegelegt werde, nicht auch theologisch und ethisch
relevant werden miisse. Gekdmpft wird um die Frage, warum es dem Menschen, der
von seinem Schépfer die Fihigkeit erhalten hat, steuernd, lenkend, korrigierend und
manipulierend auch in seine Natur einzugreifen, verwehrt sein soll, eine humanere Welt
auch im Bereich des ehelichen und des sittlichen Lebens aufzubauen; gekimpft wird
letztlich um zwei Welten: Hier um die Welt des Glaubens und dort um die Welt der
Wissenschaft. Man geht nicht zu weit, wenn man das Bedenken anmeldet, ob die
ethische Welt, in der die Enzyklika sich bewegt, mit der Welt des modernen Menschen
noch viel gemeinsam hat.

Die Diskussion um ,Humanae vitae”, die trotz der vielen Argumente auf beiden
Seiten keine Anniherung der Standpunkte gebracht, sondern im Gegenteil die Un-
sicherheit nur gesteigert und zu Kurzschlufreaktionen in Gestalt der stillen inneren
Emigration aus der Kirche bzw. der Fixierung des eigenen Standpunktes, nicht selten
im Sinne einer bloBen Faustregel, gefiihrt hat, macht deutlich, daf der im Rahmen des
ethischen Pluralismus sich vollziehende Umbruch im sittlichen Denken und Handeln
auch die Kirche selbst ergriffen hat. Der ethische Pluralismus ist auch ein innerkirch-
liches Problem, und zwar in doppelter Hinsicht:

a) Als faktisch vorhandene Pluralitit des ethischen Sich-Verhaltens zwingt er den
einzelnen, iiber die ethischen Grundlagen seiner eigenen Position nachzudenken.
Der Seelsorger kann sich selbstverstindlich ganz im Sinn der Kénigsteiner Erklarung
der deutschen Bischéfe auf den Standpunkt stellen, man kénne die sittliche Verantwor-
tung in den einzelnen Sachbereichen durchaus den Christen selber {iberlassen. Aber
diese Freisetzung des einzelnen zu eigenem verantwortlichen Entscheiden und Handeln
entbindet nicht von der Pflicht, diesen einzelnen verbindlich zu sagen, was christlich
gesehen sittliche Verantwortung sei.

b) Als Theorie oder Weltanschauung aber ist der ethische Pluralismus eine Heraus-
forderung an die Kirche, von der der einzelne Christ mit Recht verlangen kann, daf sie
sich mit den Tendenzen der neuen Moral grundsitzlich auseinandersetzt. In beiden
Fillen ist es die Allgemeine Moraltheologie, die sich der Frage nach einem vertretbaren

° 129



und wissenschaftlich begriindeten Verstindnis christlicher Sittlichkeit anzunehmen hat.
Nun ist es aber eine Tatsache, da die Allgemeine Moraltheologie gerade fiir die
Fragen, die der ethische Pluralismus innerhalb und auferhalb der Kirche aufgeworfen
hat, nicht hinreichend geriistet war. Das ist nicht verwunderlich: Die Moraltheologie
kann es nicht verleugnen, da8 sie in einer Epoche konzipiert worden ist, in der das,
was der ethische Pluralismus in Frage stellt, noch als Selbstverstindlichkeit voraus-
gesetzt und anerkannt war: ein umfassendes Welt- und Menschenbild, das iiber die
sittliche Aufgabe des Menschen und die Grundpositionen seines sittlichen Verhaltens
keinen oder kaum einen Zweifel lieB. Die traditionelle Lehre von den drei sogenannten
Pflichtenkreisen ist die beste Illustration zu der These, da8 fiir vergangene Epochen die
Frage nach der sittlichen Position des Menschen im Grunde kein Problem war. Diese
Position war so selbstverstindlich, daf sie von der Moraltheologie nicht noch eigens
zum Objekt der theologischen Reflexion gemacht wurde. Daher riihrt es, daf die iiber-
kommene Moraltheologie in Fragen der Grundlagenproblematik, wie sie sich heute auf
dem Hintergrund des ethischen Pluralismus darstellt, kaum etwas Zufriedenstellendes
oder gar Abgerundetes zu sagen weif3.

So ist also der Seelsorger angesichts seiner Aufgabe der Moralverkiindigung heute in
einer erbirmlichen Lage. Mit Riicksicht darauf sind an das bisher Gesagte Erwigungen
anzuschlieBen zum Problem der sittlichen Grundentscheidung, zum Verstindnis des
sittlichen Handelns als Handlungszusammenhang und zur Frage nach dem Anspruch
des Christlichen im Bereich des Ethos.

II. Grundsiitzliche Erwidgungen

Die folgenden Erwigungen erheben nicht den Anspruch, die Krise der Moral iiber-
winden zu konnen. Sie wollen lediglich die Richtung anzeigen, die verfolgt werden
kann, ohne daf der Anspruch des Sittlichen bereits durch den gewihlten Denkansatz
verfilscht wird.

1. Die sittliche Grundentscheidung

Es ist kein Zufall, daB die sittliche Grundentscheidung in jlingster Zeit ausdriicklich
Thema einer philosophisch-theologischen Diskussion geworden ist. In dem Mage, als
die circumstantiae bei der Beurteilung der sittlichen Qualitit eines actus humanus an
Bedeutung gewannen, der Normalfall also der Ausnahmefall wurde, konnte es nicht
ausbleiben, daB sich die Moraltheologen, um iiberhaupt eine Urteilsbasis zu gewinnen,
auf die sittliche Grundintention und im Zusammenhang mit ihr auf die sittliche
Grundentscheidung zuriickzogen?.

Im Anschluf an Hermann Reiners® kann die sittliche Grundentscheidung allgemein so
charakterisiert werden:

a) In der sittlichen Grundentscheidung sieht sich der Mensch in einer seine Existenz
selber betreffenden Weise mit der Frage konfrontiert, wie er sein Dasein verantwort-
lich interpretieren soll. Bei dieser Konfrontation des Menschen mit der Frage nach
einer vertretbaren Interpretation und Artikulation des Daseins handelt es sich nicht um
eine Fragesituation, die durch Probleme theoretischer Natur geschaffen wird. Vielmehr
entdeckt sich der Mensch durch die Art seines Existenzvollzuges als den Gefragten.
Die Frage ist um so aufdringlicher, als der Mensch das ihm auferlegte Existieren ernst

7 Die sittliche Grundentscheidung ist durchaus bereits zum Gegenstand kirchlicher Lehr-
verkiindigung geworden, auch wenn betont werden muf, daf sich die offizielle Lehr-
verkiindigung offenbar ingstlich davor hiitet, die mit der sittlichen Grundentscheidung
gemeinte Idee konsequent zu Ende zu denken. Zur sittlichen Grundentscheidung innerhalb
der kirchlichen Lehrverkiindigung siehe die Enzyklika ,Mater et magistra” Nr. 238—239
und ,,Gaudium et spes” Nr. 43.

8 Grundintention und sittliches Tun. (Quaestiones disputatae, Bd. 30.) Freiburg - Basel-
Wien 1966.

130



nimmt: Sie ist also nicht durch Denksysteme aufgegeben, sondern durch die Tatsache,
daB der Mensch sich fiir einen Daseinssinn entscheiden mufl. Dabei spielt die , Auf-
dringlichkeit” dieses ,,Muf8” die entscheidende Rolle: Denn der Mensch hat keine Mog-
lichkeit, diesem ,,Muf8” zu entrinnen oder es als solches zum Gegenstand seines Wol-
lens zu machen. Der Mensch muf8 niimlich irgendeinen Daseinssinn wollen. Auch der
Versuch, keinerlei Anstrengungen in Richtung auf eine verniinftige und einheitliche
Daseinsdeutung zu machen, stellt tatsichlich eine Entscheidung im Sinn einer sittlichen
Grundentscheidung dar und ist auch als solche wirksam.

In der sittlichen Grundentscheidung vollzieht also der Mensch so oder so, ob er die
Frage nach einem Daseinssinn als sinnvoll anerkennt oder nicht, ob er sich zu einem
Daseinssinn bekennt oder ihn leugnet, eine Stellungnahme, die grundsitzlicher Natur
ist und in der zudem das Menschsein mit allen seinen Implikationen in einer urspriing-
lichen Art angenommen oder abgelehnt wird. Der Griff nach dem Menschsein ge-
schieht in urspriinglicher Art: Wegweisend sind nicht irgendwelche sittliche Normen,
hinter denen die Erfahrung anderer steht; wegweisend sind allein die Kriifte, mit denen
der Mensch, sich selbst zugewandt und sich selbst verpflichtet, seinem Dasein die Rich-
tung gibt. Gleichsam von den vitalsten Schichten seines Menschseins getrieben, ver-
sucht der Mensch in der sittlichen Grundentscheidung die #uflersten Grenzen seines
Daseins abzutasten und innerhalb ihrer seinen Standpunkt zu bestimmen. Es ist keine
Frage, daff der Mensch, der konsequent nach dem eigentlichen Lebenssinn Ausschau
hilt und mit dem Ernst seiner eigenen Existenz die entsprechende Entscheidung trifft,
dabei zugleich eine Stellungnahme zu Gott vollziehen muf. Von der Art der Gottes-
erkenntnis allerdings, die sich hierbei vollzieht, diirfte die sittliche Grundentscheidung
kaum wesentlich beeinfluft sein. Fiir eine positive Stellungnahme des Menschen, der als
sittliches Wesen gleichsam zum erstenmal der Tiefendimension des Sittlichen inne wird
(der also erkennt, daB8 dieser sittliche Bereich nichts anderes ist als die verantwortete
und in Freiheit ergriffene Méglichkeit, inmitten alles dessen, was ist, er selbst zu sein),
geniigt die Einsicht, daf das Dasein als geschenktes und empfangenes Dasein nicht
egoistisch ergriffen werden darf, wenn die Sinnfrage nicht schon im Ansatz unsinnig
erscheinen soll. Dasein aber, das als geschenktes Dasein ergriffen wird, fordert zur
Umsicht heraus, die keine Bedingung menschlicher Existenz, also auch Gott nicht, aus-
klammert. Dasein wird im Horizont dieses menschlichen Selbstverstindnisses zur ein-
maligen Méglichkeit. Unabweisbar erhebt sich die Frage nach der Lebensrichtung in-
mitten der zahllosen Daseinsinterpretationen, die der ethische Pluralismus anbietet.

b) ,Die Grundentscheidung ist... nicht ein Akt wie viele andere, sondern jener
menschliche Akt, mit dessen Setzung nicht etwas geschieht, sondern alles”?. In diesem
Akt legt der Mensch im Vorgriff seine Position in der Welt und den Inhalt seines Da-
seins ganzheitlich fest. Das Spezifikum einer solchen ganzheitlichen Festlegung kann
am ehesten in der Konfrontation mit dem Akt geschehen, der in der Moraltheologie
als actus humanus bezeichnet und diskutiert wird.

Im Akt des Almosengebens etwa leistet der Mensch in einem konkreten Fall Hilfe.
Er erkennt eine Not, deren er u. U. in einem Kontrasterlebnis inne wird, und er greift
nach den Mitteln, die diese Not lindern oder auch beseitigen. Der Sinn des Almosen-
gebens ist die Hilfe, die aus einem Engpaf8 des konkreten Daseins herausfiihren soll.
Solch ein Akt des Almosengebens kann durchaus einmal an der falschen Stelle gesetzt
werden und sogar verderbliche Konsequenzen haben, aber er bleibt objektiv gesehen
doch ein positiv sittlicher Akt. Im Akt der sittlichen Grundentscheidung aber vollzieht
der Mensch im Lichte seiner geistigen Krifte und des Horizonts, der ihm erreichbar ist,
aber gleichwohl mit dem Bewufltsein einer letzten Verantwortung, eine Entscheidung,
in der nicht iiber einen Teilbereich menschlichen Existierens, sondern iiber dieses selbst
entschieden wird, obgleich diese menschliche Existenz gar nicht in ihrem eigenen,

? Ebd. 30.

o 131



ganzen Horizont gesehen wird. Der Akt der sittlichen Grundentscheidung kann also gar
nicht in derselben Weise als sinnvoll erwiesen werden, wie das beim Akt des Almosen-
gebens moglich ist. Wer Almosen gibt oder soziale Miflstinde zu beseitigen sucht, er-
kennt die Notwendigkeit, hier helfend einzugreifen aus einem vorgegebenen Menschen-
bild oder Gesellschaftsmodell, in dem das, was etwa mit dem Begriff der Menschen-
wiirde bezeichnet wird, zum mindesten umriBhaft festgelegt ist. Wer eine sittliche
Grundentscheidung trifft, befindet demgegentiiber iiber den religits-sittlichen Rahmen,
der im Akt des Almosengebens als anerkannte Grofe vorausgesetzt wird und als
Totalitit von Sinn- und Handlungszusammenhingen den Akt des Almosengebens erst
als objektiv sittlichen Akt und als sittliche Pflicht erscheinen li8t. ‘
Der Akt der sittlichen Grundentscheidung ist als Lebens- oder Daseinsentwurf die-
jenige Entscheidung, die in die einzelnen sittlichen Akte einflieBt und sie zugleich im
Ganzen einer Wertewelt begriindet. Ohne solch eine sittliche Grundentscheidung, in
der der Mensch prinzipiell ja nicht nur iiber seine eigene Position in der Welt, sondern
auch iiber die Stellung seiner Mitmenschen und die ,,Sache mit Gott” befindet, ist das
Gebilde , Moraltheologie” iiberhaupt nicht denkbar. Der ihr eigene Kosmos von sitt-
lichen Normen, Anweisungen und Feststellungen ist nur zu begreifen aus dem
Menschenbild, fiir das sich der Glaubende in der Annahme des christlichen Glaubens
entschieden hat und das notwendig in die sittliche Grundentscheidung eingeht, wenn
nicht iiberhaupt der Akt der sittlichen Grundentscheidung mit dem urspriinglichen
Glaubensakt gleichgesetzt werden mufl. In der Diskussion iiber die sittliche Grund-
entscheidung ist jedenfalls sehr nachdriicklich die These verfochten worden, da8 in die-
sem Akt jener Glaube ins Spiel gebracht werde, der den Menschen rechtfertigt. Erst mit
diesem Hinweis ist die eigentliche Tiefendimension der sittlichen Grundentscheidung
namhaft gemacht.

Zugleich ist damit aber auch die Verbindungslinie hergestellt zwischen der Moral-
theologie und der Dogmatik, die fiir die Moraltheologen in der Gegenwart zusehends
an Bedeutung gewinnt. Es verdient Beachtung, daf diese Verbindungslinie immer dann
Gegenstand theologischer Diskussionen wurde, wenn die Moraltheologie, als Normen-
kosmos verstanden, fragwiirdig geworden war, also — mit anderen Worten aus-
gedriickt — der sittlich Handelnde vom Akt seiner sittlichen Grundentscheidung her,
keinen Zugang mehr fand zu dem, was ihm im einzelnen — etwa seitens der kirchlichen
Moralverkiindigung — an Verbindlichkeiten auferlegt wurde. Man hat aber auf diese
Verbindungslinie keineswegs nur aus wissenschaftstheoretischen Griinden hingewiesen.
Anhand der Diskussion um die Enzyklika ,Humanae vitae” liBt sich sehr deutlich
zeigen, daB8 der Riickgriff auf die Dogmatik die Funktion hat, dem Mangel zu begeg-
nen, der durch die Infragestellung des moraltheologischen Normenkosmos allgemein
und der sittlichen Normen fiir den Bereich der Sexualitit und Ehe im besonderen ent-
standen ist. So z&gern etwa die deutschen Bischéfe in ihrem , Wort zur seelsorglichen
Lage nach dem Erscheinen der Enzyklika Humanae vitae” nicht, die moraltheolo-
schen Festlegungen des pipstlichen Rundschreibens mit der Situation in Deutschland
zu konfrontieren und zu betonen, daf man in den vergangenen Jahren ,,die Methoden
der Verwirklichung verantwortlicher Elternschaft... vielfach dem verantwortungs-
bewufliten Gewissensurteil der Eheleute iiberlassen” habe, ,,ohne daf dabei dem
Ungehorsam gegen die Kirche, dem Subjektivismus oder der Willkiir das Wort geredet
wurde10, Die Bischofe haben also keine Bedenken, die moraltheologischen Fixierun-
gen der Enzyklika in den Kontext einer Diskussion zu riicken, durch die das Wort des
Papstes und bisher verbindliche sittliche Auffassungen in Frage gestellt sind, aber
dieselben Bischdfe betonen mit aller Deutlichkeit, da nach wie vor die Aufgabe be-

10 Wort der deutschen Bischofe zur seelsorglichen Lage nach dem Erscheinen der Enzyklika
,Humanae vitae” vom 30. August 1968, Nr. 4.

132



stehe, ,die Ehe als christlichen Heilsstand zu leben, ihre Sakramentalitit, d. h. die
Christusformigkeit in ihr, vorbehaltlos zu verwirklichen’!1.

Diese ,,Lésung” des sittlichen Problems der Geburtenregelung ist keineswegs als Not-
I6sung anzusprechen. Vielmehr wird das Problem mit dieser Auskunft auf jenes Gleis
geschoben, auf dem iiberhaupt nur eine verbindliche Lésung zu erwarten ist. Die Auf-
forderung, die Ehe als christlichen Heilsstand zu leben, stellt zunidchst einmal ganz ge-
wif} einen Rekurs auf die Dogmatik dar. Aber das ist nicht alles. Mit dem Rekurs auf
die Dogmatik bzw. auf die Glaubenswelt wird die Frage der sittlich verantworteten
Geburtenregelung zugleich zuriidkverwiesen an die Instanz, von der das christliche Ver-
stindnis der Ehe unmittelbar in einen Daseinsentwurf im Sinne der sittlichen Grund-
entscheidung umgesetzt wird. Diese Instanz heiflt Gewissen.

Es gibt nicht wenige Verfechter dieser Losung. Sie scheint zudem der Mentalitit der
Gegenwart und dem in ihr obwaltenden sittlichen Autonomieverstindnis sehr ent-
gegenzukommen. Und doch wird man nicht von vorneherein schon alle jene Warnun-
gen in den Wind schlagen diirfen, die in dem Rekurs auf das Gewissen den ersten
Schritt zu einer totalen Versubjektivierung des Sittlichen erblicken. Diese Gefahr wird
in der Tat nur dann abgewendet werden kénnen, wenn es gelingt, fiir das Phinomen
des Gewissens einigermaBen den Blidk zu schirfen. Die sittliche Grundentscheidung
bietet sich angesichts dieser Aufgabe geradezu als der Modellfall an, an dem das, was
mit dem Wort Gewissen gemeint ist, vertieft werden kann. Ganz allgemein wire die
Feststellung zu treffen, daf das Gewissen iiberhaupt nur insoweit verld@lich funktionie-
ren kann, als der Mensch verantwortlich eine sittliche Grundentscheidung getroffen hat.
Sowohl der Ablauf wie auch der Anspruch der aktuellen Gewissensfunktion blieben ein
unaufhellbares Ritsel, wenn in der sittlichen Einzelentscheidung nur eine Norm und
nicht vielmehr der aus wirklicher Verantwortung geborene Daseinsentwurf im Sinne
einer sittlichen Grundentscheidung zur Diskussion stiinde. Vom Absolutheitsanspruch
eines Gewissensspruches kann sinnvoll und iiberzeugend nicht mehr geredet werden,
wenn sich diese Verbindlichkeitsforderung nicht auch durch die Tatsache erldutern und
erhellen lift, dafl der Mensch selber, und kein anderer, im Gewissensentscheid in
Frage gestellt wird. Thm ist unausweichlich die Frage aufgegeben, ob und wie er zu
sich selber stehen will. Ob er will oder nicht, er selber ist gefragt. Fast zwangsldufig
mufl die Berufung auf den persénlichen Gewissensspruch dort zu einer Berufung auf
das blofle Interesse werden, wo der Einzelentscheidung durch die psychologische Wil-
lensfreiheit nicht eine Grundentscheidung durch die Grundfreiheit des Menschen
vorausliegt; gemeint ist eben jene Freiheit, die iiber Lebenssinn und Selbstverwirk-
lichung entscheidet und in der Gewissensfunktion ihren Anspruch bis herein in die
konkrete Daseinsgestaltung prisent und wirksam macht.

Daf diese Grundfreiheit im Gewissen zur Geltung komme, und nicht nur jene Wahl-
freiheit, die mit der Berufung auf die reine Subjektivitit tatsichlich in einen er-
schreckenden Konformismus abgleitet, ist besonders heute zu betonen, da die Gesell-
schaft mit einem Minimum sittlicher Normen auszukommen genétigt ist und das
Gewissen nachhaltiger als bisher nicht nur fiir die Erfiillung vorgegebener sittlicher
Normen, sondern auch fiir die Auffindung des Gesollten selber verantwortlich zu
machen ist. Denn man kann mit guten Griinden die Frage stellen, ob ein Mensch, der
erst auf dem Umweg iiber die schmerzliche Erfahrung der Gleichschaltung aus partei-
politischen Griinden auf die Instanz des Gewissens aufmerksam geworden ist und dabei
die Entdeckung gemacht hat, da er bisher auch ohne wirkliche Gewissensentscheidun-
gen seinen Weg als anstindiger Staatsbiirger und Christ zu gehen imstande war, ohne
weiteres mit dem Gewissen umzugehen vermag. Dieser Mensch hat aus den schmerz-
lichen Erfahrungen der Vergangenheit bisher eigentlich nur eines gelernt: den Vor-
behalt gegeniiber allen Instanzen, die seine verschiedenen Freiheiten einschrinken

1 Ebd. Nr. 17.

133



konnten. Es ist nicht von vorneherein schon auszuschlieBen, daf8 iiber der Sorge um
die Artikulation dieser Freiheiten der Horizont der menschlichen Freiheit sich verengt
hat, so dal die Basis fiir ein adiquates Gewissensverstindnis tatsichlich nicht ohne
weiteres als gegeben angesehen werden kann.

,/Es gibt Gesichtspunkte und MaBstibe, derentwegen man den modernen Menschen ampu-
tiert nennen konnte: ihm fehlt der gesunde und sichere Kontakt mit der Fiille der Welt-
wirklichkeit, er ist pathologisch eingeschlossen in den Kerker seines BewuBtseins und seines
Willens; er begegnet immer nur sich selbst. So neigt er auch dazu, das sokratische Daimonion
psychologisch und moralisch zu deuten, und zwar dergestalt, da8 AuBermenschliches — sei
es Gott oder die Welt — ausgeschlossen wird. Aber gerade damit verstellt er sich den Zutritt
zu seinem eigenen Innern oder seiner Tiefe. Denn das Innere oder die Tiefe des Menschen
ist ein Schauplatz, auf dem mehr auftritt als nur der Mensch!2,”

Aber kann dieses Selbstverstindnis des Menschen, das eine grundsitzliche Standort-
bestimmung menschlichen Daseins im Sinne der sittlichen Grundentscheidung als
schlechthin unerlidfllich erweist und die Gewissenfunktion im Blick auf die einmal vor-
genommene Standortbestimmung beschreibt, in einer fiir die Moraltheologie frucht-
baren Weise noch weiter verfolgt werden, ohne daf sofort wieder das vom ethischen
Pluralismus zuriickgewiesene ethische Normensystem zur Sprache kommt? Diese
Frage fiihrt hin zum Problem des Handlungszusammenhanges.

2. Sittliches Handeln und Handlungszusammenhang

Der ideologiekritisch geschulte Mensch fiirchtet nichts so sehr wie die Manipulation
seiner Freiheit. Er lebt in der Sorge, er konnte durch Ideologien falsch programmiert
sein und somit auf Ziele hin handeln, die keine wahrhaft menschlichen, d. h. humanen
Ziele sind. Falsche oder vorschnelle Programmierung befiirchtet er auch von der Welt
des Glaubens und der durch sie geforderten sittlichen Grundentscheidung.

Um der ideologisch bedingten Irrefiihrung zu entgehen, plidiert er fiir ein sittliches
Handeln, das operational ist, also die Wirklichkeit in Richtung auf eine humanere
Welt veridndert. Im Sinn des Begriffes des Operationalen ist die Welt dann humaner,
wenn der Mensch als leib-seelisches und gesellschaftliches Wesen ernster genommen
wird. Max Weber hat das mit dem Begriff der Operationalitit verfolgte Anliegen mo-
derner Moraltheologie mit seiner Unterscheidung zwischen Gesinnungsethik und Ver-
antwortungsethik anvisiert.

Mit dem Begriff des Operationalen ist nun aber nicht nur gemeint, daf sittliches
Handeln an der Realitit orientiert sein soll; die Forderung, daf sittliches Handeln
operational zu sein habe, besagt dariiber hinaus, daf das operationale Tun auch die
Richtung eréffnen soll, in der das umfassendere sittliche Ziel zu suchen und zu ver-
wirklichen ist. Damit ist die Frage aufgeworfen, unter welchem Gesichtspunkt der sitt-
lich Handelnde zu einem Handlungszusammenhang gelangen soll. Denn das scheint un-
bestreitbar, dafl dort von einem sittlich positiven Tun nicht die Rede sein kann, wo es
der Mensch nur zu Handlungsfetzen bringt.

Der Moraltheologe, der hier Klarheit zu gewinnen sucht und sich nicht schon von
vorneherein auerhalb des Horizontes jedes potentiellen Gesprichspartners und Kon-
kurrenten stellen méchte, wird letztlich keinen anderen Denkansatz finden als den, der
mit dem Begriff der Daseinsinterpretation bezeichnet werden kann. Zur Verdeutlichung
dieses Begriffes geniigen folgende Hinweise: Der Mensch vollzieht, wer er auch sei,
seine Existenz im Titigsein und gibt ihr damit Inhalt und Sinnfiille. Dieses Titigsein
hat durchwegs Entscheidungscharakter. Jedes Titigsein bzw. jede Entscheidung erfolgt
aus einem Sinnzusammenhang heraus und geschieht auf einen Sinnzusammenhang hin.
Der Mensch baut in seinem Titigsein seine ,,Welt” auf und interpretiert damit Dasein
aus seinem Verstehen und Wollen. Mit der Notwendigkeit, sein Dasein zu interpretie-
ren, ist zugleich der Freiheitsraum bezeichnet, innerhalb dessen sich der Mensch zu
seinem und aller Menschen Heil und Unheil, Gliick und Ungliick zu bewegen hat und

12 Hans Schomerus, Das befreite Gewissen. Miinchen 1967, 80.

134



tatsichlich auch immer bewegt. Ob er Unheil schafft oder Unheil iiberwindet, — er tut
es unter der Notwendigkeit, menschliches Dasein deuten, d. h. sein Tun in einen
Sinnzusammenhang riicken zu miissen. Der Sinnzusammenhang ist die eigentliche
Méglichkeit menschlicher Freiheit. Damit ist niherhin folgendes gemeint:

a) Der Mensch bewegt sich mit seiner raumzeitlichen Existenz in einer Welt, die ob
ihrer raumzeitlichen Gestalt vieldeutig ist und kraft dieser Vieldeutigkeit die verschie-
densten Daseinsinterpretationen nicht nur erméglicht, sondern geradezu suggeriert.
Die Vieldeutigkeit dessen, was ist, macht den Freiheitsraum des Menschen zu einer
Aufgabe, die als sittlicher Anspruch dauernd prisent ist.

b) Der Mensch kann die Vieldeutigkeit der Welt im Grunde nicht leugnen; er wiirde
sich sonst seiner Entscheidungsfreiheit begeben. Er kann sie im Ernst auch nicht absolut
setzen, weil er sein Dasein damit letztlich zur Inhaltslosigkeit verurteilen wiirde.
So steht er vor der dringenden Aufgabe, die Vieldeutigkeit zu iiberwinden.

c) Das Kriterium, das bei der Uberwindung der Vieldeutigkeit allein mafigebend und
richtungweisend sein kann, ist der auch von der Idee des Gemeinwohls nahegelegte
Handlungszusammenhang.

Die traditionelle, d. h. aus der Mentalitit eines Corpus christianum geborene Moral-
theologie hat das Problem des Handlungszusammenhanges gelést mit Hilfe des Be-
griffes des actus humanus. Insofern dieser ein von verniinftigen Uberlegungen getra-
gener und als solcher gewollter Akt war, waren auch die Bedingungen fiir den Hand-
lungszusammenhang erfiillt. Denn iiber das, was im sittlichen Bereich das Verniinftige
ist, war man sich einig. Diese Verniinftigkeit hat im moraltheologischen Normenkosmos
ihren Niederschlag gefunden.

In der modernen Gesellschaft steht — das ist der Inhalt des ethischen Pluralismus —
unter Umstinden Verniinftigkeit gegen Verniinftigkeit, und die Frage nach dem
Handlungszusammenhang wird zur Frage nach dem, was der Andersdenkende unter
Lebenssinn versteht. Im Blick auf diese Situation miifite betont werden, daf jener, der
mit seinem Handeln die Sphire seines ethisch und weltanschaulich anders orientierten
Nachbarn in irgendeiner Weise beriihrt, in keinem Fall diesen Andersdenkenden und
auf einen anderen Lebenssinn hin Handelnden abweisend auf seine eigene Welt zu-
riickstoBen darf. Von der Idee der sittlichen Grundentscheidung her betrachtet, wire
jedenfalls die Welt dessen, der den andern und Andersdenkenden mit seinen Argu-
menten unberiicksichtigt 1a8t, zu klein geraten. In welcher Weise der Gedanke des
Handlungszusammenhangs fruchtbar werden und zu konkreten sittlichen Forderungen
fithren kann, ist aus der Enzyklika , Populorum progressio” zu ersehen. Die teilweise
sehr heftig diskutierten ethischen Folgerungen des pipstlichen Rundschreibens ergaben
sich nicht zuletzt aus dem Umstand, dal die Verfasser eine denkbar breite Ausgangs-
basis gewihlt und von vornherein nicht zu einer Norm, sondern zu einem umfassenden
Handlungszusammenhang gelangen wollten: Was alle Menschen bewegt, was allen
Menschen guten Willens zumutbar ist, was letztlich allen zugute kommt, — das ist der
Horizont, innerhalb dessen die Enzyklika zum Handeln ermuntert!3.

Natiirlich hat die Frage nach einem umfassenden Handlungszusammenhang auch eine
objektive Seite. Bei genauerem Zusehen zeigt sich aber folgendes: Je mehr die zu
vielen Daseinsinterpretationen herausfordernde Vieldeutigkeit des Geschaffenen zu-
gunsten einer auch gegenstindlich faBbaren Eindeutigkeit iiberwunden und der Lebens-
sinn objektiviert wird, desto kleiner wird der Kreis derer, die diesem Lebenssinn und
dieser Daseinsinterpretation zustimmen kénnen. Das bedeutet: Ein umfassender
Handlungszusammenhang im Sinn einer von vielen akzeptierten Daseinsinterpretation
ist nur erreichbar, wenn der Horizont, von dem her der Mensch Dasein interpretiert,
von der Notwendigkeit befreit, den Sinn menschlichen Daseins nur in der Verwirk-

13 Siehe die Enzyklika ,,Populorum progressio” Nr. 6. 20 f.

135



lichung bestimmter Sachzusammenhinge bzw. in der Dimension des Gegenstindlichen
suchen zu miissen.

Zur Verdeutlichung des damit Gemeinten kann auf das Wort der deutschen Bischofe
zur seelsorglichen Lage nach dem Erscheinen der Enzyklika ,Humanae vitae” hin-
gewiesen werden. Dort wird genau im Sinn der eben formulierten These und im Blick
auf eine Enzyklika, in der das Gegenstindliche der menschlichen Geschlechtlichkeit ein
erstaunliches Gewicht hat, die Frage gestellt nach dem wirklichen Sinn des Gegen-
stindlichen im Geschlechtsbereich. Die Bischife fragen: ,,Was ist der Sinn menschlich-
personaler Geschlechtlichkeit und worin besteht die innere Zuordnung ihrer verschie-
denen Momente? Wo liegt die Grenze zwischen der dem Menschen aufgegebenen per-
sonalen Steuerung seiner Lebensvorginge und den seiner Wiirde widersprechenden
Formen der Manipulation des Lebens und der Liebe!4?” Gegenstindliches Denken
kann im Bereich menschlicher Daseinsdeutung nur von einem Dilemma ins andere
fithren. Das hat Augustinus schon gewuBt, obwohl er der Suggestivkraft dieses Den-
kens nicht in allem zu widerstehen vermochte. Ein umfassender sittlicher Handlungs-
zusammenhang ist nur mdglich auf der Basis eines aus dem Glauben gewonnenen Da-
seinsentwurfes. Denn die Giiter, auf die der Mensch in einem verantworteten Glau-
bensentwurf blickt, sind geistiger Natur. Sie ermdglichen es, da8 alle an ihnen teil-
haben, ohne daf deswegen, weil viele an ihnen partizipieren, irgendeiner zu kurz
kommt!5, Mit diesem Hinweis ist bereits die Frage nach dem Anspruch des Christlichen
im ethischen Bereich aufgeworfen.

3. Der Anspruch des Christlichen

Das Problem, das mit der Formel ,Der Anspruch des Christlichen” bezeichnet wird,
entzieht sich hartnickig einer handlichen Lsung; denn das Christliche ist letztlich eine
Mobglichkeit, die sich fiir den Menschen nur insoweit eréffnet, als Gott die Initiatve
ergreift. Es ist also vollig abwegig, das Christliche im Sinn einer dem Menschen
verfiigbaren Gréfe in irgendeiner Weise als Faktor in Rechnung zu stellen. Das
Christliche ist immer nur die Gabe, auf die hin zu leben fiir den Menschen sich lohnt.
Aus dieser sehr formalen Bestimmung des Christlichen ergibt sich aber eine eigenartig
verschrinkte Frage. Sie lautet: Was heifit auf etwas hin leben, was der Mensch nicht
wie andere Faktoren in seinen Daseinsentwurf einplanen kann, obgleich die Verschlos-
senheit gegeniiber diesem Etwas den Daseinsentwurf radikal verfilscht und den
Handlungszusammenhang, durch den der Christ sich als solchen erweist, nicht zustande
kommen [it?

Es gibt drei Moglichkeiten, mit diesem Problem fertig zu werden:

a) Man anerkannt eine Instanz, die ermichtigt ist, den Anspruch des Christlichen ver-
bindlich zu formulieren. Da vorausgesetzt werden muff, daf dieser Anspruch des
Christlichen fiir verniinftige Menschen nachvollziehbar ist, steht die ermichtigte In-
stanz vor der Frage, wie sie argumentieren soll. Thre Argumente kénnen nicht jenseits
des allgemeinen Horizonts des Verniinftigen liegen.

b) Der Anspruch des Christlichen ist nur dem prisent und iiberzeugend vernehmbar,
in dem der Geist Gottes redet. Selbstverstindlich haftet auch dieser Lésung die Not-
wendigkeit an, auf einer allgemeinen Verstehensbasis begriindet zu sein. Es wiirde
allerdings geniigen, daB diese von Fall zu Fall hergestellt wird.

c) Der Anspruch des Christlichen ist nichts anderes als der Anspruch des Verniinftigen
allgemein. Die Schwierigkeit dieser Losung besteht darin, daf mit ihr die Rede vom
Anspruch des Christlichen nicht erklirt werden kann bzw. als sinnlos erwiesen wird.

Diese Uberlegungen machen eines deutlich: Christliches Ethos diirfte in der pluralen
Gesellschaft kaum realisiert werden konnen, ohne Bekenntnischarakter anzunehmen.

4 Wort der deutschen Bischofe zur seelsorglichen Lage nach dem Erscheinen der Enzyklika
,Humanae vitae’, Nr. 14.
15 Giehe dazu N. Monzel, Katholische Soziallehre. 1. Bd.: Grundlegung. Kéln 1965, 371—387.

136



Dieser Bekenntnischarakter resultiert aus der Tatsache, da der Christ sein Dasein in
Freiheit entwirft im Blick auf einen transzendenten Gott. Die Verniinftigkeit, die ihn
dabei leitet, ist nicht auch die Verniinftigkeit, die alle anderen iiberzeugt. AuSerdem hat
diese Verniinftigkeit ethische Konsequenzen. Auch der Handlungszusammenhang, der
sich aus dem an der Existenz eines transzendenten Gottes orientierten Daseinsentwurf
ergibt, wird von der Art sein miissen, daf es nicht jedem als das Verniinftigste er-
scheint, sich auf ihn festzulegen.

In der Tat fiihrt die sittliche Grundentscheidung des Christen nun auch insofern zu
einem Handlungszusammenhang besonderer Art, als der Christ es ablehnen mu8, sei-
nem Dasein und Tun die Richtung von Sachzusammenhiingen Skonomischer, techni-
scher, psychologischer, soziologischer, biologischer, physiologischer usw. Art zu geben.
Nicht Sachzusammenhiinge bestimmen sein Denken und Handeln, sondern die Freiheit
der Kinder Gottes, die als Freisetzung des Menschen von innerweltlichen Not-
wendigkeiten dem Christen jenen Daseinsentwurf erméglicht, der den universalsten
Handlungszusammenhang impliziert. Da der Christ den Sinn seines Daseins nicht von
den Grenzen dieser Welt her empfingt, weil auch Siinde und Tod nicht iiber ihn zu
verfiigen haben, darum kann er sein Dasein und Tun in Richtung auf jenen Hand-
lungszusammenhang fruchtbar machen, der nichts anderes besagt als das Einssein des
Menschen mit Gott und das Zusammen der Menschen untereinander.

Kein Zweifel! Solche Uberlegungen miinden schlieflich ein in Gedanken, die das N. T.
etwa iiber die Gefahren des Reichtums anstellt, oder in Formulierungen, wie sie in
1 Kor 7, 29 ff. oder im Spruch von der Hingabe des Lebens fiir die Freunde ihren
Niederschlag gefunden haben. Es ist auch unbestreitbar, da Normierungen solcher Art
nicht die sittlichen Normierungen fiir den Alltag sein kénnen. Aber ebenso unbestreit-
bar ist, daf der Anspruch des Christlichen in einer Moraltheologie nicht mehr angemel-
det wird, wenn diese Spitze christlichen Freiheitsverstindnisses unter den Tisch fallt
und jener Handlungszusammenhang als verzichtbar bezeichnet wird, der vorsieht, daf8
sich einige fiir die andern opfern.

Es gibt einen letzten Kern des Sittlichen, an den die Kategorie des Operationalen
nicht mehr heranreicht und ein Handlungszusammenhang nur noch um den Preis der
Hingabe des Lebens fiir die anderen zu erreichen ist. Eine Betrachtung des sittlichen
Phinomens, die diese Méglichkeit ausklammern zu miissen meint, wird fraglos vom
Evangelium her Kritik zu erwarten haben. Sie wird sich dariiber hinaus aber auch
die Frage gefallen lassen miissen, ob sie iiberhaupt noch vom Absolutheitscharakter der
sittlichen Forderung sprechen kann, Diesen Absolutheitsanspruch zu betonen und wie-
der einsichtig zu machen, ohne daf dem Menschen durch Einzelnormierungen der Blick
fiir die sittliche Grundforderung sofort wieder verstellt wird, ist gegenwiirtig die
vordringlichste Aufgabe der Moralverkiindigung.

Der ethische Pluralismus vermag zwar die Aufmerksamkeit auf die Méglichkeiten zu
lenken, die sich der Mensch kraft seiner Freiheit tatsiachlich erschliefit, aber er unter-
schligt das spezifische Merkmal dieser Freiheit, das darin zu erblicken ist, da der
Mensch kraft dieser Freiheit unausweichlich in die Hand seiner eigenen Entschliisse
gegeben ist!®. Vor dem Hintergrund dieser Verfafitheit des Menschen wird das sitt-
liche Problem in seiner ganzen Komplexitit erst sichtbar. Daf auch die Moraltheologie
bei der Losung dieses komplexen Problems den Gedanken von der sittlichen Autonomie
des Menschen zum Mittelpunkt ihrer Darlegungen machen kann, ohne daf damit dem
Subjektivismus das Wort geredet werden miifite, darauf hinzuweisen, war die Absicht
dieser Ausfithrungen.

18 Vgl. ,,Gaudium et spes” Nr. 17.

137



