OPTAT HINDER
Norm und Gewissen'
1. Problematik

Der junge Mensch steht vor der Entscheidung, seinen Beruf zu wihlen; der Priester
hat vor sich einen Menschen, dem er mit Rat und Tat in einer schweren Krise helfen
soll; der Arzt sieht vor sich den Patienten, der von ihm einen schweren Entscheid und
Eingriff fordert: Immer geschieht das Leben und Handeln des Menschen in der kon-
kreten Situation, nicht im luftleeren Raum. Als von Gott individuell zur Kindschaft
berufene Person steht der Christ vor seinem Herrn: Er selber, und nicht ein anderer.
Von Christus her und auf ihn hin sucht er die Botschaft des Evangeliums umzusetzen
in die Tat, damit dort, wo er lebt und wirkt, im Hier und Heute, ein Stiick Reich Gottes
lebendig werde. Fiir die Entfaltung dieser christlichen Existenz sieht der Mensch sich
gebunden an Regeln und Normen. Aber, sind solche Normen absolut nétig bei jenem
Menschen, der zu Gott im Kind-Vater-Verhiltnis steht? Gelten gewisse Normen wirk-
lich in allen konkreten Situationen der sittlichen Entscheidung? Und wenn ja, gibt es
nicht wenigstens innerhalb dieser Schranken einen Raum, wo nicht mehr normiert
werden kann? Wo das Gewissen unter Leitung des Heiligen Geistes in Offenheit auf
Gott hin jenen Ruf vernimmt, den Gott diesem Menschen gerade in dieser Situation
gibt?

1. Kurze Beschreibung der Situationsethik

Wir wissen, daf in neuerer Zeit diese Fragen vom praktischen Leben und von der
Dichtung her besonders dringend geworden sind. Die Hirten und Grenzfille des
Lebens riefen eine praktische und theoretische Ethik auf den Plan, die sich iibertrie-
ben oder ausschlieflich von der Situation her bestimmen lie. In der Dichtung wurde
dieser Situationsethik die kiinstlerische Gestalt gegeben, gerade auch in Werken christ-
licher und katholischer Dichter. Bei Frangois Mauriac und besonders bei Graham
Greene wird der leidende Siinder oft als der Held gepriesen, der in seiner Siinden-
mystik eigentlich der ehrliche und auch gottgefillige Christ zu sein scheint. Das Wort
von der ,seligen Schuld” ist der Leitsatz, nach dem sich alles zu richten hat. Bei
Gertrud von Le Fort wird im ,Kranz der Engel” der Entscheid letztlich auBerhalb der
Norm nur in bezug auf die einmalige Situation gefillt. Diesen und andern Dichtern
geht es dabei vor allem um einen Protest gegen Pharisdismus, Selbstgerechtigkeit und
Legalitit auf Kosten des Geistes und der christlichen Freiheit des Menschen: allen
geht es um den Protest, den Georges Bernanos in die Worte gekleidet hat: , Die Katho-
liken haben nach und nach den Gebrauch ihres Gewissens eingebiifit, oder sie brauchen
es nur noch, um zaghaft und fast immer im Sinn ihres eigenen Interesses kleine

1 Neben den in den Anmerkungen aufgefiihrten Werken gaben uns besonders folgende
Arbeiten Anregungen: F. Bidkle, Bestrebungen in der Moraltheologie heute, in: Fragen der
Theologie heute (hrsg. von J. Feiner / J. Triitsch / F. Bodckle). Benziger, Einsiedeln 1960,
425—446; ders., Das Verhiltnis von Norm und Situation in kontroverstheologischer Sicht,
in: Moral zwischen Anspruch und Verantwortung, Festschrift fiir W. Schéllgen (hrsg. von
F. Bockle/]. F. Groner). Patmos, Diisseldorf 1964, 84—102; ders., Gesetz und Gewissen,
Reihe: Begegnung 9. Riber, Luzern 1965; O. Cullmann, Heil als Geschichte. ]J. C. B. Mohr,
Tiibingen 1965, bes. 303—313; F. Furger, Gewissen und Klugheit. Riber, Luzern 1965;
B. Hiring, Die gegenwirtige Heilsstunde. Wewel, Freiburg 1964; J. Kraus, Sittliche
Existenz als Maflstab des praktisch Wahren, in: LS 9 (1958), 60—68; O. Kuss, Der Rémer-
brief. Pustet, Regensburg 1957 (1. Lieferung); K. Rahner, Das Dynamische in der Kirche,
Quaest. disp. 5. Herder, Freiburg 1958; ders., Uber die Fragen einer formalen Existential-
ethik, in: Schriften zur Theologie Bd. II. Benziger, Einsiedeln, 227—246; ders., Wiirde und
Freiheit des Menschen, ebd., 247—277; ders., Der Anspruch Gottes und der Einzelne, in:
Schriften zur Theologie Bd. VI, 521—536; ders., Zur ,Situationsethik” aus Skumenischer
Sicht, ebd. 537—544.

138



Probleme privaten Verhaltens zu 16sen. Die Freiheit, die die Kirche uns li8t, ist ein
positiver Wert, ein positives Recht, das wir zu Gottes Ehre zu gebrauchen verpflichtet
sind, statt es wie das Talent im Evangelium zu vergraben2.”

In der Theologie erscheint das Problem besonders deutlich bei protestantischen Den-
kern. Fast ausnahmslos ist die Antwort der evangelischen Theologie eine mehr oder
weniger radikale Situationsethik. Grundsitzlich versteht man darunter ein praktisches
und theoretisches Verhalten, das den sittlichen Entscheid nicht mehr sosehr von einer
Norm als vielmehr von der konkreten Situation des Menschen her fillt.

Eine erste Form 148t sich als extreme Situationsethik bezeichnen. Sie besteht wesentlich
darin, daf} allgemeingiiltige Gesetze abgelehnt werden. Letzte Instanz ist die Situation
mit ihren einmaligen, nicht wiederholbaren Bedingungen, die auferhalb jeder Normie-
rung stehen. Es gibt hochstens unverbindliche Erfahrungsregeln.

Die zweite Form der Situationsethik arierkennt zwar grundsitzlich allgemeingiiltige,
sittliche Wesensgesetze. Aber es wird die Méglichkeit zugestanden, da88 fiir diesen oder
jenen Fall — meist eine Grenzsituation — diese Gesetze aufler Kraft gesetzt sind. Zum
Beispiel: Ein unschuldig Geschiedener hilt seine Situation fiir so einmalig und au8erhalb
der allgemeinen Normen stehend, dag er fiir sich eine neue Ehe als erlaubt betrachtet.
Die dritte Form der Situationsethik hilt an der bedingungslosen Giiltigkeit allgemeiner
sittlicher Normen fest. Sie unterscheidet sich dadurch wesentlich von den beiden andern
Formen und kann nicht mehr im eigentlichen Sinn Situationsethik genannt werden.
Sie wird vor allem von Katholiken als sogenannte Existentialethik vorgetragen. Es wird
darin gesagt, daf jede Situation des sittlichen Handelns von einmaligen Faktoren
bestimmt ist, die den Normen einen neuen Forderungsgehalt geben, der einmalig und
unwiederholbar ist3. Konkret: DaB der Ordensmann seine Geliibde unter keinen Um-
stinden brechen darf, ist allgemeine Norm. Was aber in den individuellen Umstinden
positiv die Berufung des einzelnen Ordensmannes ausmacht, und wie er diese erfiillt,
ist so einmalig und individuell, da sie durch die bloBen Gesetze allein nicht mehr
normiert werden kann, sondern nur durch den Ruf Gottes. Auf diese dritte, rechtgliu-
bige Form der Situationsethik werden wir spiter unter dem Begriff Existentialethik
noch zu sprechen kommen.

2, Anliegen der protestantischen Situationsethik

Vorerst soll uns hier die protestantische Situationsethik beschiftigen, die wohl am
ehesten zur zweiten Form zu zihlen ist. Dabei steht von vornherein auler Zweifel,
daB auch beim protestantischen Christen das Gesetz fiir das sittliche Leben bedeutungs-
voll ist. Wir haben also keine radikale Situationsethik im Sinn einer Gesetzlosigkeit
zu erwarten. Vielmehr stellt sich die Frage so: Kann ein formuliertes Gesetz Verbind-
liches iiber den Willen Gottes aussagen? Und wenn ja, wie weit? Oder steht nicht
vielmehr Gott in seiner souverinen Freiheit so iiber allen Gesetzen, da er den Men-
schen in der ethischen Situation auch iiber die Allgemeinnorm hinwegrufen kann?
Denn letztgiiltige Gesetze sind ja in einer durch den Stindenfall zerstorten Schépfung
nicht mehr denkbar, so wenigstens lehrt nach H. Thielicke ein reformatorischer
Grundsatz. Die Antwort ist verschieden. Fiir Thielicke und einige andere sind drei
Voraussetzungen bestimmend: Erstens: die Schopfung ist total verderbt; zweitens:
Gesetz und Evangelium stehen in unaufhebbarem Widerspruch; drittens: Gott ist
der souverine Herr, der auf die Gesetze der korrupten Schopfung keine Riicksicht
zu nehmen braucht. Im Folgenden skizzieren wir nun die Situationsethik Helmut Thie-
lickes, wie er sie in seiner ,Theologischen Ethik’ darlegt?.

2 G. Bernanos, Das sanfte Erbarmen. Briefe des Dichters. Benziger, Einsiedeln 1951, 97.

3Vgl. R. Hofmann, Moraltheologische Erkenntnis- und Methodenlehre. Max Hueber,
Miinchen 1963, 209—214.

4 H. Thielidce, Theologische Ethik Bd. II, 1. J. C. B. Mohr, Tiibingen 19522, bes. 202—327.

139



a) Wahrung der Freiheit Gottes

Vorerst gilt einmal: Gott kann den Menschen rufen, wann, wo und wie er will. Er ist
letztlich an keine Norm gebunden. Was Gott befiehlt und weil er es befiehlt, ist
es gut; und der Mensch hat in jedem Fall zu gehorchen. Normen gibt es. Aber es
widerspricht der innersten Logik des christlichen Gott-Mensch-Verhiltnisses, da8 der
freie Ruf Gottes sich nur und in jedem Fall innerhalb bestimmter vorgegebener allge-
meiner Gesetze dem Menschen kundtun soll. Was also als Gutes zu tun ist, das hingt
letztlich nicht von Normen ab, sondern allein von Gottes Willen, der auch iiber diese
Normen hinwegrufen kann.

b) Wahrung der Freiheit des Christen

Ferner gilt es, die Freiheit des Christen, die uns Paulus lehrt, zu schiitzen. Dies kann
nach Thielicke nur geschehen, wenn der Mensch nicht von vornherein bedingungslos in
Gesetze eingespannt ist. Freiheit der Kinder Gottes besagt ja, da wir vom Gesetze
und von der Bevormundung frei und somit miindig sind. Der Mensch ist also derart
Subjekt seines Handelns, da8 er auf keinen Fall mehr Objekt eines fremden Willens
sein kann und darf, auer Objekt des Willens Gottes. Das heifit, beim Christen liegt
das gottliche Gesetz des Handelns in ihm selber. Er darf und kann unméglich zum
Funktionidr eines auBerhalb seiner selbst liegenden Gesetzes werden. Dies bedeutet
aber bei Thielicke — das kann nicht genug betont werden — nicht einfach Leugnung
der objektiven Norm. Vielmehr ist in der ganzen Betrachtung die Wahrheit im Blick,
dafl die Liebe die Erfiillung des Gesetzes sei. Aus diesem Satz wird die folgenreiche
Umkehrung vollzogen: In christlicher Schau sei das Gesetz immer Objektivierung und
Ausdruck der Liebe. Sie begriinde das ,Gesetz”. Damit ist grundsitzlich der Weg zur
Konsequenz geSffnet, daf sich die Liebe in der Grenzsituation eigene ,Gesetze”
schafft, die den gewdhnlichen sittlichen Normen auch entgegenlaufen kénnen.

¢) Die ,ethische Grenzsituation”

Hier miissen wir kurz auf den Begriff ,ethische Grenzsituation” eingehen. Was ver-
steht Thielidke darunter? Es geht um jene Situation des Menschen, in der er die
existentielle Begegnung mit der letzten inneren Zerriittung der Schopfungsordnungen
macht. Der Mensch — z. B. ein Biirger im Netz eines totalitiren Systems oder in der
Eigengesetzlichkeit des Wirtschaftslebens — steht vor dem Dilemma zweier Normen.
In diese Grenzsituation ist nun der Mensch in seiner ganzen Einsamkeit hineingewor-
fen. Also mufl auch die Entscheidung einsam vollzogen werden. Sie kann niemandem
nachvollzogen noch auf jemand anderen abgeschoben werden. Eine Berufung auf etwas
auflerhalb des Menschen Liegendes — z. B. auf immer geltende Normen — ist unmég-
lich. Der Mensch wird in eine solch verdichtete Subjekthaftigkeit hineingefiihrt, da
keine Norm mehr Maf sein kann fiir die Entscheidung. Das heiflt, die Grenzsituation
berechtigt zur Ausnahme, zu einem Handeln gegen die gewdhnlich geltenden Gesetze.

d) Die ,Ethische Vorweg-Entscheidung”

Damit wird ein weiterer Schritt getan. Ist nimlich die Méglichkeit der Ausnahme gege-
ben, dann ist auch eine ethische Vorweg-Entscheidung unméglich. Ethische Vorweg-
entscheidung heiflt bei Thielicke: von vornherein sagen kénnen, dieses oder jenes ist
schlecht und darf unter keinen Umstinden getan werden. Solche Schranken wiren
nach katholischer Auffassung etwa die Gebote, daff Ehebruch oder direkte Totung
unschuldigen Lebens in keiner auch noch so schweren Situation erlaubt sind. In der
Ethik der Grenzsituation wird nun aber gesagt, daf solche priformierte Entscheidun-
gen mit Absolutheitscharakter nicht méglich sind. Damit ist der eigentliche Schritt zur
Situationsethik vollzogen. Begriindet wird diese Ansicht erstens mit dem Hinweis, dag
es im gefallenen Aon keine bindenden Schépfungsordnungen mehr gebe (der Katholik
wiirde dazu Naturrecht sagen). Eine letztgiiltige Essentialethik, wie sie die katholische
Theologie vertritt, ist darum von einem solchen Fundament her hinfillig. Ferner sind in
der Konzeption dieser protestantischen Theologen solche Vorwegentscheidungen nicht

140



méglich, weil der evangelische, d. h. christliche Mensch nicht mehr von einem duBeren
Gesetzesrahmen bestimmt sein kann und darf. Und als dritter Grund wird angefiihrt,
daB eine solche Vorwegentscheidung den Menschen in einen zustimmenden und in
einen widerstrebenden Teil spalten wiirde, was unannehmbar sei.

e) Das ,kasuistische Minimum”’

Das eben Dargelegte miifite folgerichtig zur Gesetzlosigkeit fithren. Es ist aber zu be-
denken, da wir es hier erstens mit einer Ethik der Grenzsituationen, also mit selte-
nen Konfliktsfillen zu tun haben. Zweitens wird auch in dieser Ethik eine Grenze
gesetzt. Zwar wird jegliches Naturrecht und jede Kasuistik im strengen Sinn abgelehnt.
Aber — und dies ist wahrscheinlich eine Inkonsequenz, die sich vor den Folgerungen
fiirchtet — es wird ein sogenanntes ,kasuistisches Minimum® gefordert und genannt.
Es handelt sich um jene #uflersten Grenzen, die auch in dieser Situationsethik auf
jeden Fall zu beachten sind. In der entsprechenden Terminologie wird die weiter nicht
mehr begriindete These aufgestellt: an diesen duBersten Grenzen sei echter Konflikt-
fall, also eine Grenzsituation im strengen Sinn gar nicht méglich. Inhaltlich besteht
dieses kasuistische Minimum in zwei Schranken: 1. Listerung Gottes und Verleug-
nung Christi in einer Situation, wo das Bekenntnis gefordert wird, ist nie erlaubt.
2. Die Personhaftigkeit des Mitmenschen antasten und iibertreten ist nie gestattet.
Wo allerdings die Grenze der Personhaftigkeit ist, wird letztlich dem einzelnen iiberlas-
sen, weil es dafiir keine Regeln gibt.

f) ,Improvisation im Heiligen Geist”

Wie besteht nun nach Thielicke der Christ die Grenzsituation? Es wurde schon gesagt,
daB8 der Mensch in der ethischen Konfliktsituation einsam ist, dal er sich an keine
auBerhalb seiner selbst liegende Wertordnung mehr halten kénne, da er vielmehr in
den ethischen Ausnahmezustand versetzt sei, wo alle Normen versagen. Der Mensch
ist ganz auf sich selbst gestellt, einsam. Aber — und das ist das Wesentliche — er
steht vor seinem Gott. Er ist nicht autonom, nicht sich selber Gesetz, sondern theonom,
unter dem herrschaftlichen Anspruch Gottes. Der Christ ist im Gewissen gebunden
an jenen einzigartigen Gehorsam, der in ihm jede Spaltung beseitigt; dieser Gehor-
sam heifit: Liebe. Wie aber kommt der Mensch in diese Liebe? ,,Die Wirklichkeitsmacht,
die es erwirkt, daB ich Subjekt der Liebe werde und also in meinen ,neuen Gehorsam’
ganz eingehe, ist der ,Heilige Geist”5, sagt Thielicke. Auf die Ethik der Grenzsituation
angewandt bedeutet dies, daf der Heilige Geist, das pneuma, mir die Méoglichkeit
schenkt, die Konfliktsituation und jede Situation iiberhaupt ohne Reglementierung und
gesetzliche Kasuistik zu bestehen. Der Heilige Geist ist es, der im ,, Augenblick” der
Grenzsituation zur Improvisation berechtigt, die die Normen hinter sich lassen kann.
Dies wird gesagt in Berufung auf das Neue Testament: ,,Wenn sie euch iiberantworten
werden, macht euch nicht Sorge, was ihr sagen sollt...denn der Geist ist es, der in
euch reden wird” (Mt 10,19 f). Alle Voriiberlegungen miissen letztlich scheitern, weil
es keinen Maflstab gibt. Das bedeutet aber nicht, daf man sich iiberhaupt nicht fiir
diesen Fall vorsehen soll. Zwar hat der Christ im Glauben die Gewihr, da8 der Heilige
Geist in ihm redet und handelt. Aber am besten improvisieren wird doch der, der sich
pripariert. Dies geschieht in Gebet und Meditation. Christliche Improvisation bedeu-
tet demnach die in der Meditation gewonnene Freiheit fiir den akuten Anspruch des
Augenblicks. Letztes Kriterium fiir das Handeln in der Konflikt-Situation ist also das
vom Heiligen Geist geleitete Gewissen, das auf keine Norm mehr zu blicken braucht.

II. Katholische Lésungsrichtung
1. Wiirdigung des Anliegens

Wenn wir nun eine katholische Antwort auf die Problemstellung versuchen, diirfen
wir nicht iibersehen, welch echtes Anliegen in dieser Situationsethik liegt, das von der

5 H. Thielicke, a. a. O., 307.

141



katholischen Moraltheologie unbedingt beriicksichtigt werden mu8. Es gibt wirklich die
personale Begegnung des Menschen mit Gott, der von diesem Menschen in dieser
Situation gerade dieses Bestimmte fordert. Die Heilige Schrift spricht tatsichlich von
der Situation, die nicht mehr einfach durch Gebote bestimmt ist, sondern nur unter
der aktiven Assistenz des Heiligen Geistes in totaler Offenheit gegeniiber dem Ruf
Gottes bewiltigt werden kann: ,,Wenn sie euch aber iiberliefern, so sorget euch nicht
darum, wie oder was ihr reden sollt. ... Denn nicht ihr seid es, die reden, sondern der
Geist eures Vaters ist es, der in euch redet” (Mt 10, 19 f). Es gibt nach dem Evangelium
die individuelle Heilszeit mit ihrem Anspruch, die nicht einfach nach Gesetzen erkannt,
sondern nur im Beten und Sich-Uffnen offenbar wird. Es mufl uns deshalb ein Anlie-
gen sein, neben einer streng essentiellen Moral, die auf die Giiltigkeit und Ableitung
der sittlichen Wesensgesetze bedacht ist, auch eine Individual- oder Existentialethik
zu beachten, die das Personale und Einmalige christlicher Daseinsverwirklichung in den
einzelnen Taten gebiihrend beriicksichtigt; die also zeigt, daB das Gewissen noch an
weit mehr als nur an die Norm gebunden ist.

2. Herausstellung der Norm

Vorerst miissen wir hier — gerade im Blick auf die dargelegte Situationsethik — klar
die Ausgangsposition einer katholischen Antwort herausstellen. Katholische Moral
wird immer eine Essentialethik bleiben. Das heiflt, immer werden wir uns zu Normen
und Werten bekennen, an die das Gewissen gebunden ist und die in jeder auch noch
so schweren Konfliktsituation gelten. Denn es gibt allgemeine Normen, deren Wesen
es ist, eben alle Situationen zu normieren®. Gebote und Erfiillung der Gebote gehéren
zum Wesen des Christentums. Dies geht klar hervor aus den Anweisungen der Berg-
predigt. Auch nach Paulus gibt es die Grenzen, die immer gelten. Er sagt nie, daf8
unter eventuell gegebenen Umstinden zu morden, Unzucht zu treiben usw. erlaubt sei.
Da kennt er nur eine Aussage: die solches tun, ,,werden das Reich Gottes nicht erben”
(1 Kor 6, 9 f; Gal 5, 10—21; Eph 5, 5). Es ist auffillig, da8 diese Mahnungen immer im
Kontext stehen, wo auch von der christlichen Freiheit die Rede ist; offenbar vertrigt
sich nach dem Neuen Testament die Freiheit mit der Bindung, das Evangelium mit
dem Gebot. Denn die Liebe — der Priifstein wahrer Christusnachfolge — bewihrt sich
im Halten der Gebote, die der Herr uns gegeben hat (vgl. Mt 28, 20; Jo 14, 21—26 u. a.).
Diese Liebe wird bezeugt in der Gemeinschaft der an diesen Christus Glaubenden.
Deshalb hat diese Gemeinschaft — nimlich die Kirche — die Aufgabe, dariiber zu
wachen, welchen Geboten sich die unverfilschte Liebe immer und in jedem Fall ver-
pflichtet weiff. Thr steht es daher letztlich zu, die grundlegenden ethischen Normen
unverkiirzt zu verkiinden. Christus, dessen Dasein im freien und totalen Gehorsam
gegeniiber dem Vater bestand, ist uns schlieBlich die Norm. Damit wir das ja nicht
iibersehen, gab uns Paulus die Mahnung, die Freiheit nicht zum Deckmantel des
Fleisches zu machen (Gal 5, 13). Wir haben kein Recht, die Forderungen Gottes unter
Berufung auf das Gewissen und auf unsere Geistbegabtheit auszuhéhlen. Und nie-
mand, auch Gott selbst nicht, berechtigt uns zu Ausnahmen, durch die wir gerade
seinen eigentlichen Forderungen entgingen. Dies ist mit Entschiedenheit gegeniiber
jeder Situationsethik festzuhalten.

3. Forderung einer Existenzialethik

Hinsichtlich der Norm stellt sich die ernsthafte Frage, ob durch sie das sittliche Han-
deln des Menschen schon eindeutig bestimmt ist. Darauf kann nur mit Nein geantwor-
tet werden. Zwar gelten die allgemeinen Gebote in jedem Fall, d. h. sie gehen mit
unverkiirztem Forderungsgehalt in jede auch noch so schwierige Situation ein. Das
unterscheidet uns deutlich von einer Situationsethik, wie sie etwa Thielicke vortrigt.

¢ Vgl. K. Rahner, Situationsethik und Siindenmystik, in: StdZ 145 (1950), 330—342, bes. 336 f.

142



Es kommen aber hinzu ganz verschiedene persénliche Faktoren, die jede konkrete
Situation in ihrer Einmaligkeit bestimmen. Und zwar folgt aus diesen hinzukommenden
Faktoren ein neuer sittlicher Forderungsgehalt, der iiber den Anspruch der blo8 allge-
meinen Normen hinausgeht’. Die Norm gilt zwar immer, aber — und hier ist das
Anliegen der Situationsethik zu beachten — sie wird erst im Blick auf die konkrete
Situation mit allen ihren Umstinden zum Imperativ, d. h. zur konkreten Forderung
speziell fiir mich, gerade jetzt. Es muB also herausgefunden werden, was die Norm
selbst in der Situation besagt. Konkret: Fiir jeden Christen gilt die allgemeine evan-
gelische Forderung, BuBle zu tun. Keiner kann sich von diesem Gebote driicken. Was
dies nun aber fiir den einzelnen Christen beinhaltet, 148t sich nicht oder nur sehr
wenig von allgemeinen Grundsitzen her umreiflen. Dennoch gibt es fiir jeden Christen
einen Ruf zur Bufle, der individuell nur dem einzelnen gilt und auf den er verpflichtet
ist, auch wenn kein Moralkodex oder Beichtspiegel dies vorschreibt.

Es wird also nétig sein, eine Ethik zu beachten, die danach fragt, wie die Normen sich
durch die individuell personalen Elemente zu neuen Forderungen prigen lassen. Die
Existentialitat”, d. h. die Einmaligkeit und Unwiederholbarkeit der ethischen Situation
enthilt nimlich ein Positivum, das vom Allgemeinen her zwar umfa8lt, aber noch nicht
erfalt ist®. Der Grund dafiir liegt einerseits in der Individualitit der Person oder
Institution mit ihrer jeweiligen Geschichte und anderseits im individuellen, personalen
Anruf Gottes an sie. Der Mensch wird also in seinem Gewissen unter Erleuchtung
des Heiligen Geistes immer horchen miissen auf diesen Anruf, der nicht allgemein,
sondern immer inhaltlich-konkret an den einzelnen ergeht und diesen im Gewissen
bindet, auch wenn es dafiir kein geschriebenes Gebot gibt. Nur so wird die Norm
wirklich ernst genommen, wenn sie einerseits in ihrer bleibenden Giiltigkeit anerkannt
und andererseits auf ihren jeweiligen Anspruch in der Situation hin befragt wird.
Diese Existentialethik — denn das ist der Begriff fiir das Gemeinte — tritt dann nicht
einfach blof zur Wesensethik hinzu, sondern ist deren personale und situative Erfiil-
lung. Nur wenn wir dies beachten, entgehen wir einerseits der Gefahr einer Situations-
ethik, die den Anspruch der Norm iiber Bord wirft, und andererseits einer bloBen
Gesetzesmoral, die ein verpflichtendes Verhaltensschema aufstellt, ohne auf die indivi-
duellen Momente der ethischen Situation zu achten. Dies wird angesichts der heutigen
pluralen Welt um so bedeutsamer, je weniger autoritative Normierung in den einzel-
nen Bereichen noch méglich ist. Im folgenden soll nun eine solche Existentialethik kurz
skizziert werden. Dabei wird sich zeigen, daB das Gewissen an einen Anspruch gebun-
den ist, dem nur in einem liebenden Gehorsam entsprochen werden kann.

4. Skizzierung einer Existentialethik

a) ,,Gewissen und Herz"

Wir haben bereits gesehen, wie sich auch im Neuen Testament Gottes Forderung an
uns als Gebot kundtut. Wie aber wird die Forderung dieses Gebotes fiir mich als gerade
hier geltend erkannt? Dies geschieht im Gewissen. Im Neuen Testament wird der
Begriff , Gewissen” (syneidesis) in enger Anlehnung an , Herz” (vgl. Rém 2, 14 f) und
,Glaube” (1 Tim 1,5.19; 3,9; 2 Tim 1, 3 u. a.) verwendet. Es wird darunter verstan-
den ,ein sittlich urteilendes SelbstbewufBtsein, das Glaubenserkenntnis und Glau-
bensanerkenntnis vollzogen hat und vollzieht®. Es handelt sich also um ,ein Herz,
das in Einsicht (in Gottes Willen) an sein Wort glaubt’1%, Das Gewissen ist somit
ganz eingebettet in den Glauben an einen persénlichen Gott und an den heilbringen-

? Vgl. R. Hofmann, a. a. O., 211.

8 Vgl. K. Rahner, Prinzipien und Imperative, in: Das Dynamische in der Kirche, Quaest.
disp. 5. Herder, Freiburg 1958, 14—37.

% ]. Schreiner, Perstnliche Entscheidung vor Gott nach biblischem Zeugnis. ,Gewissen” in
der Bibel, in: Bibel und Leben 6 (1965), 107—121, zit. 118.

10 ], Schreiner, a. a. O., 118.

143



den Christus. Und ,,das Herz ist vor allen Dingen die eine zentrale Stelle im Menschen,
an die Gott sich wendet, in der das religose Leben wurzelt, die die sittliche Haltung
bestimmt“!!. Hier wird erkannt, welche inhaltliche Forderung die allgemeine Norm
gerade in dieser Situation an mich stellt,

b) Der ,,Kairos”

Die Forderung Gottes im Heiligen Geist ergeht nun an den Menschen immer zu einer
bestimmten Zeit. Die Heilige Schrift nennt diesen heilsgeschichtlichen Augenblick
kairos”, Es ist jene Entscheidungssituation, die Gott durch sein eschatologisches Heils-
handeln bewirkt und darin den Menschen existentiell anfordert und beruft. Der
Christ muf8 diesen Heilszeitpunkt, diesen Kairos im jeweiligen Augenblick erkennen
und sein Handeln danach richten. Dieser fordernde Zeitpunkt aber offenbart sich nur
im Gebet und im Sich-Offnen dem Geiste gegeniiber. Jesus Christus ist die Erfiillung
dieses Kairos (Mk 1,15). Er selber 148t sein Leben ganz von dieser richtigen Zeit
(kairos) und von der Stunde (hora”) her bestimmen. Beide sind vom Vater gesetzt.
Kommt die Zeit, die Stunde, die Jesus im Geiste erkennt, handelt er. Denn der heils-
geschichtliche Augenblick hat Dringlichkeitscharakter. Zu friih oder zu spit zu handeln,
wire Ungehorsam.

Die Forderung dieser neuen, heilsbedeutsamen Zeit geht von Jesus auch an den Jiinger,
den Christen iiber (vgl. Rém 13, 8—11). Als pneumatischer, geisterfiillter Mensch kann
er den Kairos erkennen. Hat er ihn einmal erkannt, gilt es, ,die Zeit auszukaufen”
(Eph 5,16). Alle entscheidenden Situationen des Einzellebens sind solche heilsbedeut-
same Zeitpunkte. Aber — und dies trennt uns von der Situationsethik — diese Augen-
blicke dispensieren nicht von der Norm, lassen keine Ausnahmen zu. Vielmehr behilt
die Norm den vollen Anspruch, ja, im Kairos wird die Norm gerade zu ihrem einma-
ligen, in diesem Moment geltenden Anspruch gebracht. Es bedeutet also gerade eine
Erfiillung nicht eine Entleerung des Gesetzes.

¢) ,Indikativ und Imperativ” 12

Der Kairos des Einzelmenschen, d. h. der Zeitpunkt der Forderung Gottes an mich
griindet im Heilsgeschehen, das Gott in Christus gewirkt hat. Denn das Christusge-
schehen bestimmt den Forderungsgehalt. Das Geschehen ist Grund fiir die Forderung.
Man kann sagen: aus dem Indikativ folgt der Imperativ. So entliffit das Geschehen
(die indikativische Tatsache) ,Wir sind Geistbegabte” die entsprechende Forderung
(den Imperativ) in der Situation: ,Jetzt ist im Geist so zu handeln”. Christus selbst
wird damit immer mitbestimmende Norm des Handelns sein. Das meint Paulus, wenn
er sagt, die in Christus angekommene Zeit sei ,auszukaufen’ (Kol 4,5; Eph 5, 16).
Wir konnen das hier Gemeinte auch heilsgeschichtliche Norm nennen. Der Apostel
Johannes hat in seinem ersten Brief in klarer Bestimmtheit geschrieben, was mit heils-
geschichtlichem Geschehen und der daraus sich ergebenden Forderung gemeint ist
(1 Jo 4, 10 f): ,Darin besteht die Liebe, nicht daf wir Gott geliebt haben, sondern da8
er uns geliebt und seinen Sohn als Sithnopfer fiir unsere Siinden gesandt hat.” Das
ist der Indikativ. ,,Geliebte, wenn Gott uns so geliebt hat, sind auch wir verpflichtet,
einander zu lieben.” Das ist der Imperativ, die Forderung. Dieses Verhiltnis von Indi-
kativ und Imperativ 18t sich durch das ganze Neue Testament hindurch als bestim-
mendes Element der Sittenpredigt finden. Damit sind wir bei der absoluten Norm
jeglichen ethischen Handelns angelangt, bei Gott und seinem fiir uns dahingeopferten
Sohn. Es ist der Gott, der uns in Jesus Christus die Norm unseres Handelns geschenkt
hat. Was anderes aber kann das fiir uns bedeuten, als ihm zu folgen? Das heift:
Jesu Gehorsam nachvollziehen, seine Gebote halten, unter seinem Kreuz stehen. Denn
wie kénnte anders die Normierung durch Christus fiir uns wirksam werden?

11 J, Behm, Art. ,kardia”, in: ThW, III, 615.
12 Vgl. O. Cullmann, Christus und die Zeit. EVZ-Verlag, Ziirich 1962, bes. 199—215.

144



d) Das ,,Dokimazein”

Aber — so miissen wir doch fragen — wie kann man die Forderung der Stunde, die
Zeichen der Zeit, die von Gott gesetzt sind, erkennen? Nach dem Neuen Testament
geschieht dies durch die Unterscheidungsgabe. Schliisselbegriff dafiir ist das Verb ,,un-
terscheiden”, priifen”, doxudtewv. Es bedeutet die ,Fihigkeit, im jeweils gegebenen
Augenblick das richtige christliche ethische Urteil zu fillen”?® im Wissen um das, was
Christus fiir uns tat, im Wissen um die Norm. Diese Fihigkeit wird uns geschenkt
im Heiligen Geist. Wer dieses priifende Erkennen nicht hat, ist in Gefahr, den Geist
auszulSschen (1 Thess 5§, 19—21); der kann auch den Willen Gottes, d. h. das Gesetz
Christi, nicht erfiillen. Damit uns die Unterscheidungsgabe zuteil wird, bedarf es der
Sinnesumkehr. Darum heifit es in Rém 12,2: ,,Verwandelt euch durch Erneuerung
eures Sinnes, damit ihr zu priifen, zu unterscheiden vermégt, was Gottes Wille ist.”
Darum auch fleht der Apostel, daf die Liebe bei den Philippern mehr und mehr
wachse an Erkenntnis und allem Empfinden fiir die kritische Unterscheidung dessen,
was gerade von der Zeit gefordert ist (vgl. Phil 1, 9 f). Die Liebe ist damit als Anwen-
dungsprinzip fiir das Handeln des Christen gemifi der Norm gegeben.

e) Die Liebe als Anwendungsprinzip

In Phil 1, 9 f schreibt Paulus: ,,Und so bete ich um das eine: dal eure Liebe noch
mehr und mehr wachse an Erkenntnis und allem sittlichen Verstehen, damit ihr durch
Erfahrung lernt, worauf es jeweils ankommt.” Hier scheint uns Paulus aus der ganzen
Tiefe seines theologischen Empfindens das Wesen christlicher Existentialethik zu
umschreiben. Denn das Ziel dieses Verhaltens ist nach ihm, ,,auf da ihr lauter und
unanstofig seid fiir den Tag Christi, erfiillt mit Frucht der Gerechtigkeit, die durch
Jesus Christus gewirkt wird, zur Ehre und zum Lobe Gottes” (Phil 1, 10 f). Die ganze
Dynamik dhristlicher Lebensfiihrung wird hier sichtbar: die Liebe muf8 mehr und mehr
wachsen an Erkenntnis. Immer wieder muf8 gepriift werden, was die Situation fordert,
nicht an der Norm vorbei, sondern in ihr. Paulus geht es hier um die ,je gréfere
Liebe”. Nur diese Liebe hat auch das sittliche Verstehen, das Richtige, das, worauf es
jeweils ankommt, im richtigen Augenblick zu tun. Paulus weif}, da in der Liebe das
ganze Gesetz erfiillt ist (Mt 22, 40; Gal 5, 14; Rém 13, 5 ff). Die Liebe geht nicht am
Gesetz vorbei, sondern in es hinein und iiber es hinaus!4. Damit ist das naturhafte
Gesetz scheinbar entwertet, tatsichlich aber in seine wirklichen Rechte eingesetzt. In
der Liebe wird gerade erkannt, ,was recht und was unrecht ist”. Das heifit also, dafl
erst in der Liebe ,recht” getan, ,Gesetz erfiillt” (aber wirklich ,erfiillt”!) wird.
Ganz klar geht es hier nicht mehr um Gesetzlichkeit des Gesetzes wegen, sondern um
die Ordnung der Liebe in Freiheit.

Seinen je eigenen Kairos erkennen kann fiir den Christen nichts anderes heiflen, als
immer mehr und mehr die Liebe erkennen und wahrnehmen fiir je seine Situation.
Die Ubernahme der Liebesnorm, die ihr Maf an Christus selbst hat, verpflichtet zu
einem Gehorsam auch den allgemeinen Normen gegeniiber. Aber der Blick geht nicht
auf das abstrakte Gesetz, sondern auf den Herrn selbst. Dem Herrn gehorsam sein,
bedeutet eben Ausficherung der Liebe in die einzelnen Gebote. In der je groBeren
Erkenntnis und im sittlichen Verstehen gehen immer gréflere Dimensionen auf, die
den Menschen nicht nur locken, sondern auch verpflichten. Diese groflere Liebe aber
nicht {ibernehmen und tun zu wollen, wiirde die Aushéhlung der jetzigen Liebe bedeu-
ten.

Wenn wir sagen, Norm fiir diese je groBere Liebe sei Christus selbst, dann bedeutet
dies, daB auch die Forderung maglos ist. Wir sind hier in jenem Bereich echten Chri-
stentums und echter Gesetzeserfiillung, der nicht mehr gesetzlich normiert sein kann,
der maBlos ist. Nur der einzelne vermag hier in seinem Gewissen unter Fiithrung des

13 O, Cullmann, a. a. O., 204.
14 Vgl, A. Brunner, Gesetz und Gnade, in: StdZ 178 (1966), 185—198, bes. 193.



Heiligen Geistes zu erkennen, wozu er gerade hier und jetzt verpflichtet ist. Dies ist
aber nicht situationsethisch in dem Sinn zu verstehen, als ob der Christ der Norm
entraten konnte und diirfte. Wir sind vielmehr bei jenem Punkt angelangt, wo die
allgemeine Norm durch die Individualnorm niher bestimmt wird. Individualnorm
meint hier jene Forderung Gottes an den einzelnen, die gerade nur ihm gilt und inhalt-
lich mehr und bestimmter ist als die allgemeine Norm. Erkannt wird diese Individual-
norm allein in der Offenheit Gott gegeniiber, im Gebet, d. h. mit jener geistlichen
,Unterscheidungsgabe’” wie wir sie im Neuen Testament finden. Hier berithren sich
Gnade und Gesetz. Gottes Geist ist es ja, der sich die Erfiillung des Gesetzes als Liebe
im Menschen erwirkt. Es ist jene Liebe, die vor Gott bereit ist zu allem, zum Unge-
messenen.

Nur eine solche Liebe ist dann auch fihig zu erkennen, daf sie sich nicht zur eigenen
Erhaltung iiber die gottlichen Normen hinaus oder an ihnen vorbei verwirklichen
kann. Wie Jesus selbst sich dem Willen Gottes bis ans Kreuz unterwarf, so haben
auch wir seine Gebote zu halten (vgl. Mt 28, 20). Wenn aber Christus unsere Norm ist,
so miissen wir uns von ihm sagen lassen: Deine Liebe muf sich, um Liebe zu bleiben,
an der Forderung Gottes kreuzigen lassen. Denn der je groBSeren Liebe darf es
nicht mehr um die abstrakte Norm, sondern nur noch um den durch alles hindurch
in Liebe fordernden und lockenden Gott gehen. Haben wir das einmal erkannt, so tut
sich uns auch ein Weiteres auf: Es ist durchaus méglich, ja wahrscheinlich, daf8 die
Forderung Gottes in der Norm in eine innerweltlich ausweglose Tragik fiihrt!'s. Und
es wire nichts gefihrlicher, als wenn der Mensch in Berufung auf einen vermeintlichen
Gewissensentscheid, sich von einer solchen Forderung befreien wollte. Wenn Gottes
Geist den Menschen durch solche Forderungen hindurch zu sich beruft, hat der Mensch
nicht das Recht, Gott einen andern, neben der Norm liegenden Weg vorzulegen oder
gar vorzuschreiben.

Wir sehen, daf es hier nicht mehr um Leistung und Gesetzlichkeit gehen kann, sondern
um selbstvergessenen Gehorsam, oder — wie K. Rahner sagt — um die , pneumatische
Sittlichkeit der reinen Empfingnis des von uns Verlangten, weil sie Sittlichkeit der
mafllosen Liebe als Antwort auf eine absolute und unwiderrufliche Liebe Gottes ist,
in der uns Sein innerstes Pneuma Sich Selbst schenkt. Weil wir nicht etwas, sondern
uns selbst leisten miissen, und zwar als entsprechende Antwort auf die Selbsthingabe
Gottes an uns selbst, darum ist, was wir leisten miissen, reine Gabe Gottes’18,

15 Vgl. K. Rahner, Situationsethik und Siindenmystik, a. a. O., 338—339.
16 K, Rahner, Das ,,Gebot” der Liebe unter den anderen Geboten, in: Schriften zur Theologie
Bd. V. Benziger, Einsiedeln, 494—517, zit. 513.

146



