WILHELM ZAUNER
Was ist Frommigkeit?

Es bereitet einiges Vergniigen, den verschiedenen Quellen nachzugehen, aus denen
zusammenflieBt, was mit dem heute recht abgenutzten Begriff der Frommigkeit gemeint
ist. Der Befund ist so reichhaltig, da man unméglich alles, was einmal damit gemeint
war, auch heute damit bezeichnen kann. Dennoch ist es gerade auf der Suche nach
neuen Formen der Frommigkeit von Interesse, die Haltungen und Verhaltensweisen
aufzudecken, die mit diesem Wort einmal bezeichnet wurden. Zugleich mit diesem
Versuch sollen auch einige Gedanken zu einem Modell weltbezogener Frommigkeit
gebracht werden.

1. ,,Pietas” bei Vergil

Die groften Werke der Weltliteratur haben als Thema den Menschen schlechthin, etwa
Goethes ,,Faust” oder Homers ,,Odyssee”. Ahnlich hat der rémische Dichter Vergil ein
Epos geschaffen, das den Versuch einer Antwort auf diese zentrale Frage darstellt. Es
ist immerhin bemerkenswert und interessant, dafl Vergil seinem Menschen, dem
Aneas, ein einziges Priddikat verleiht, nimlich ,,pius”. Das heiit doch: Der Mensch ist
ganz Mensch, wenn er ,fromm”! ist. Fromm ist in Vergils Sinne der Mensch, der in
der rechten Ordnung zu Menschen steht — zunidchst zu seiner Familie, dann zu den
Ahnen und Enkeln. Dadurch steht er auch zu den Gottern im rechten Verhiltnis®.
Eingebettet in das geschichtliche Gesamt seines Lebens, ,in der Erinnerung an Troja
und der Hoffnung auf Rom‘*® erweist sich Aneas als ein Frommer.

Nun ist es aber gar nicht so leicht, in der rechten Ordnung zu Menschen zu stehen.
Daher wird Aneas vor allem dann ,pius” genannt, wenn er im rechten Augenblick
das Redhte findet. Es gibt dafiir kein fixes Rezept, denn wer kdnnte schon im voraus
sagen, was im Augenblick das Rechte ist? In diesem Augenblick steht der Mensch
allein, und er muf selber finden, was er tun soll¥. Diese Frommigkeit kann nicht
programmiert werden, nicht in eine Liste frommer Ubungen gefaft werden. Es muf
sich jeden Tag erst neu erweisen, was an , Frommigkeit’” gefordert ist®.

Was fromm ist, weif einer nicht aus sich. Es mul ihm vielmehr ,zugesprochen”
werden. Daher ist der Einklang mit dem ,Fatum” der Inbegriff der Frémmigkeit bei
Vergil. Wenn zwilf Pipste den Namen Pius gewdhlt haben, so mag man darin die
Absicht des romischen Begriffes sehen: Die Absicht, nicht nach fertigen Konzepten
vorzugehen, sondern im rechten Augenblick das Rechte von Gott zu erwarten.

2. Devotio

Ein zweiter Begriff ist in unserem deutschen ,fromm” enthalten, der Begriff der
Andacht. Er ist in unserem Kinder-Katechismus erhalten, wenn es da etwa heifit, wir
sollen der hl. Messe ,,andichtig” beiwohnen. ,,Wir wohnen der hl. Messe andichtig
bei, wenn wir wihrend der hl. Messe auf das achten, was auf dem Altare geschieht
und wenn wir alles vermeiden, was die Andacht stort” — heiflt es im Katechismus®.

1 pius” ist an sich uniibersetzbar und kann wegen des Bedeutungswandels von ,fromm"
heute nicht mit diesem Wort wiedergegeben werden.

2 cf. Josef Zerobin, Zum Lateinunterricht in einer 7. Klasse, in: Jahresbericht 1967 des
2. Bundesgymnasiums Linz, Linz 1967.

3 Viktor Péschl, ,Die Dichtkunst Vergils”, Innsbruck 1950, 67.

4 Bei Horaz ist pietas die Tugend, das richtig Erkannte zu tun, ,,ohne sich nach dem Pébel zu
richten”. Hier ist also vorausgesetzt, da8 Frommigkeit vom Einzelnen etwas Eigenes ver-
langt, das sich nicht ohne weiteres aus allgemeinen Normen ergibt. Es ist weiters die
Tugend, mit Festigkeit seinen Weg zu gehen und kommt so dem ahd. ,,frumb” (cf. unter 3)
am nicdhsten.

8 of, Kurt Latte, Rémische Religionsgeschichte, Miinchen 1966, 38—63.

¢ Katechismus der katholischen Religion, Wien 1948, 72,

1o* 147



Wer hitte nicht damit schon seine Schwierigkeiten gehabt! Erlebt doch jeder, wie
gerade beim Gottesdienst und in der Stille des Gebetes die Gedanken zu wandern
beginnen. Nun, ich meine, das ist weder gegen die Andacht noch gegen die Frommig-
keit. Denn diese Andacht meint, daB man bei der Feier der Eucharistie den Geist dieses
Ereignisses zum Ausdruck bringt und sich von diesem Geist mitnehmen li8t. Der
hl. Thomas sagt, diese Andacht sei die Bereitwilligkeit des Willens, sich dem zuzuwen-
den, was Gott von uns verlangt’. Es geht also hier nicht um Sammlung, um den
Kampf gegen Zerstreutheit, sondern im Grunde um das, was wir beim romischen Be-
griff der Frommigkeit schon kennengelernt haben, um die Bereitwilligkeit, der Einfor-
derung durch den Tag nachzugeben. In diesem Sinn nennt Pius XII. in seiner Enzyklika
»Mediator Dei” die Eucharistie ,Quelle und Mitte aller Frommigkeit”: Man kommt
durch die Mitfeier in die rechte Ordnung zu den Menschen und zu Gott.

3. ,frumb”

Das althochdeutsche Wort ,,frumb”, von dem unser deutsches Wort ,,fromm’ kommt,
meint zundchst eine Eigenschaft des Soldaten: Die Tapferkeit und Festigkeit, einen
iibernommenen Auftrag ohne Riicksicht auf Schwierigkeiten auszufiihren. Es betont
also, daB man im Glauben oft einen Weg gehen muf, der der Tagesmeinung ent-
gegensteht. Bemerkenswert ist sicher, da8 dieses Wort in den zwischenmenschlichen
Bereich verweist und einer Einfirbung von seiten des Gefiihles widersteht.

4. Das Gefiihl

Seit Beginn des 19. Jahrhunderts versteht man unter , Frommigkeit” vor allem etwas,
was mit Gefiihl zu tun hat. Schleiermacher erklirt Frommigkeit als eine ,Bestimmtheit
des Gefiihls”. Frémmigkeit wird immer mehr eine Sache der reinen Innerlichkeit, des
stillen Kimmerleins, wird individualistisch und subjektiv. Fromm sein heiflt, es bei
Gott aushalten. So liest man bei Nicole, dem Sprecher der anspruchsvollen Frommig-
keit der Jansenisten: ,Der Mensch ist geschaffen, um in einer ewigen Einsamkeit
mit Gott zu leben. Sich auf den Tod vorzubereiten heit, sich an diese Einsamkeit
mit Gott zu gewdhnen®.”

Wir kénnen leicht feststellen, wie weit wir uns in kurzer Zeit von diesen schrecklichen
Gitzen entfernt haben.

5. Frommigkeit begegnet aber in letzter Zeit immer mehr als Geneigtheit und Freude,

sich in der geprigten Formenwelt der Religion zu bewegen. Wer das rein iuferlich
tut, ist ein Frommler, wer es innerlich tut, wird als wahrhaft fromm angesehen. Gerade
hier ist aber der Ansatz unserer Unsicherheit: Wir wurden auf feste Formen hin
erzogen, auf das Morgen- und Abendgebet, die Sonntagsmesse, Monatsbeichte, auf
den Herz-Jesu-Freitag und Priestersamstag, auf die regelmiflige geistliche Lesung,
auf ein religioses ,Innenprogramm”. Nun scheint es aber so zu sein, daf8 selbst bei
den willigsten Christen das, was iiber die von der Kirche vorgeschriebenen Normen,
also etwa die Sonntagsmesse und Osterbeichte, hinausgeht, immer mehr im Schwinden
ist, da die religiosen Innenprogramme sich entweder nicht bewihrt haben oder ein-
fach nicht mehr gehalten werden.

Eine der Ursachen fiir einen oft behaupteten Schwund an Frommigkeit ist wohl der
Mangel eines zeitgemidBen Modells. Das Urbild der Frémmigkeit im Laufe der Kirchen-
geschichte war zunichst das Martyrium. Es war der uniiberbietbare Gipfel der Hingabe,
Angleichung an das Kreuzesopfer, eine durch nichts einholbare Tat des Glaubens. Wer
schon nicht zum Martyrium kam, der wurde gelehrt, wenigstens die Gesinnung des

7,voluntas quaedam prompta tradendi se ad ea quae pertinent ad Dei famulatum”
(S. th. 211 q. 82 a. 1).
8 Zitiert nach Yves Congar, Leben zu Lasten Christi, in: Frommigkeit in einer weltlichen

Welt, Stuttgart 1959, 120.

148



Martyrers zu haben. Nach der Zeit der ersten grofien Verfolgung ist das Modell der
Asket und der Mdnch, ein Mensch also, der dadurch fromm ist, da er sich etwas
versagt, sei es die Gemeinschaft von Menschen, sei es Speise und Trank, gepflegte
Kleidung und Wohnung. Dazu kommt bald das Ideal der Unberiihrtheit und Rein-
heit, der Jungfriulichkeit. Uber diese vier Modelle hinaus wurde eigentlich noch nichts
angeboten, was nicht ein verdiinnter Aufgufl davon fiir Laien gewesen wire. Unser
geistliches” Leben ist geformt von Klostern und Orden, von den Ubungen und Tugen-
den, die dort am Platze sind. Es ist bisher nicht gelungen, auch nur fiir den sogenann-
ten ,,Weltpriester” eine eigene Spiritualitit, also eine Modellvorstellung fiir sein Leben
mit Gott als Priester in dieser Welt, zu erfinden. Man bietet ihm noch heute eine
adaptierte Ordensspiritualitit an.

Versuch eines Modells der Frommigkeit fiir Weltchristen

A) Wie der Glaube nicht ohne Umkehr sein kann, so bedarf auch die Frommigkeit
einer stindigen Umkehr. Was heute der Frommigkeit nottut, ist ihre ,,Bekehrung zur
Welt”. Die Welt ist niamlich nicht allein daran schuld, da8 sie heute mit der Frommig-
keit so wenig anzufangen weif}; der Grund liegt vielleicht darin, daf Jahrzehnte und
Jahrhunderte hindurch eine Frémmigkeit ohne Welt kultiviert worden ist. Es hat wohl
einige Ansitze zu einem frommen Leben in der Welt gegeben®, sie wurden jedoch
immer wieder iiberspielt von der massiven Méndhs- und Ordensfrommigkeit ihrer
Zeit. Fiir den Wandel in der Gegenwart sind vor allem drei Erfahrungen von Bedeu-
tung:

1. Die Entdeckung der Eigenwertigkeit der Welt. Die Welt beschiiftigt uns heute in
dieser Welt der Technik und des Fortschritts, der Atomwaffen und der Astronautik
zu intensiv, als da8 wir ein farbloses und blasses Verhiltnis zu ihr einnehmen kénn-
ten. Sie fordert uns heraus und zwingt uns eine Bejahung der irdischen Wirklichkeiten
ab. Vielleicht war die Welterfahrung friiher einfach zu schwach, als da sie imstande
gewesen wire, eine spezifische Laienfrommigkeit anzuregen und zu entfalten. Heute
ist die Frommigkeit des Weltchristen entweder eine Weltfrdmmigkeit oder sie zerbricht.
2. Wir sehen langsam ein, daR die Weltlosigkeit, ja teilweise Weltunfihigkeit unserer
Fréommigkeit mitschuldig ist an der Gottunfihigkeit der modernen Welt'®. Der im
Jahre 1925 verstorbene Religionsphilosoph Friedrich von Hiigel hat schon darauf
hingewiesen, daf ein ursichliher Zusammenhang zwischen weltloser Frommigkeit
und gottloser Welt besteht. Welt und Kirche verarmten in gleicher Weise. Gottes eine
Welt war gespalten: hier, véllig verweltlicht, Technik, Kunst, Wissenschaft, Kultur
und Lebensstil — dort, vollig davon abgedichtet, die Welt der Liturgie, der Theologie,
der kirchlichen Institution, der Frommigkeit. Die Welt hat ihren Grund und ihre Mitte
verloren, die Kirche und die Christenheit aber den ,,Stoff”, an dem sie sich verleib-
lichen sollte.

3. Die Christenheit spiirt immer schmerzlicher, daf8 sie ihrem urspriinglichen Auftrag
nicht gerecht zu werden vermag, wenn sie sich in ihrer Frémmigkeit von der Welt
dispensiert. Sie hat ja die Aufgabe, die Fleischwerdung Gottes, die in Jesus Christus
begonnen hat, fortzufiihren und zu vollenden. Das Ziel der Liebe Gottes ist die Welt
(.,So sehr hat Gott die Welt geliebt, daB er seinen Sohn gesandt hat” Jo 3, 16), ist der
Mensch in seiner Welt, ist die Heimholung der Welt zu Gott. Dieses Ziel wird verfehlt,
wenn das ,,grofle Welttheater” ohne die Christen iiber die Biihne geht und diese sich
mit einigen moralischen Zwischenrufen begniigen. Das Wort will Fleisch werden —
immerfort, solange die Geschichte dauert, es will sich dem Stoff der Welt einverleiben

9 Vgl. dazu Alfons Auer, Wandlungen der Frémmigkeit, in: ,Frommigkeit in einer welt-
lichen Welt“, hg. v. H. J. Schultz, Stuttgart 1959, 15 ff. Ich folge im weiteren den Gedanken-
gingen und manchen Formulierungen Auers.

10 Man denke etwa an das Anliegen der amerikanischen God-is-dead-Theologie oder an
Dietrich Bonhoeffers Denkansatz vom ,religionslosen Christentum”.

149



und die Christen miissen ihn beibringen. Darum miissen sie sich viel mehr ,verwelt-
lichen”, in der Welt von heute ganz zu Hause sein, um die Welt verchristlichen zu kon-
nen.

Wie sehr sich diesbeziiglich unser Denken gewandelt hat, mége ein Blick auf die
»Nachfolge Christi“ verdeutlichen. Es heit dort: Wer sich noch nicht von allen
Geschpfen losgemacht hat, der kann nicht mit freiem Blidk betrachten, kann nicht
schauen, was gottlich ist (III, 31). Ich wiirde den Satz umdrehen und sagen: Wer sich
nicht mit allen Geschépfen verbunden hat, der kann nicht schauen, was gottlich ist!’.
Wenn wir nun die Folgerungen aus dieser neuen Situation zu ziehen versuchen, so
miissen wir uns wohl vorerst um ein christliches Verstindnis der irdischen Wirklich-
keiten bemiihen, also etwa der Ehe und Familie, der Technik, der Wirtschaft und der
Kunst.

Es ist deutlich sichtbar, daf die Theologie bisher fast ausschlieflich von Ordensleu-
ten und Priestern gemacht wurde. Diese haben selbstverstindlich vor allem iiber das
nachgedacht, was ihnen selbst ein Problem ist. Es gibt zum Beispiel eine sehr umfang-
reiche Theologie des Buffsakramentes und eine im Vergleich dazu geradezu licherliche
Theologie der Ehe. Manche Bereiche sind in der Theologie iiberhaupt noch nicht ange-
legt oder sind iiber einen Versuch nicht hinausgekommen. Das reine Sachwissen iiber
die weltlichen Bereiche bedarf jedoch der Integration durch das Heilswissen. Wir
miissen die volle Wahrheit der Dinge und der Wirklichkeit aufdecken helfen. Wir
sind gerufen, die Welt in ihrer Vielfalt durchsichtig zu machen. Wir miissen zeigen
und andere erfahren lassen, wieso die Geschichte des Menschen eine Geschichte seines
Heiles ist.

B) Im einzelnen sind es etwa folgende Gedanken, die zum Aufbau einer Weltfrémmig-
keit fithren kénnten.

1. Wir glauben zwar, daf Gott die Welt geschaffen hat. Dieser Glaube bleibt jedoch
meist totes Schulwissen. Wir miifiten einsehen, daf Gott diese Welt nicht in grauer
Vorzeit geschaffen hat, so dal das Ergebnis seiner Titigkeit nun fix und fertig vorliegt,
sondern daf Gott jetzt seine Welt schafft und daf der Weltchrist mitten in dieser
Schopfungswirklichkeit drinnen steht. Wir miiSten einsehen, da Gott seine Welt nicht
ohne uns schafft, da8 es uns auferlegt ist, sie in Glaube, Hoffnung und Liebe mitzu-
schaffen. Die in der Welt angelegten Méglichkeiten miissen verwirklicht werden. Daher
miissen wir als Christen jegliche Forschung bejahen, jeden neuen Versuch, die mensch-
liche Gemeinschaft besser zu ordnen, das Leben auf unserer Welt schéner und wohn-
licher zu machen. Unsere Frommigkeit mu8 sich also zunédhst in einer leidenschaftlichen
Liebe zu ,,Gottes werdender Welt”“!2 manifestieren.

2. Wenn wir als Christen glauben, daff die ganze Welt auf Christus hin geplant und
erschaffen ist und durch ihn die Welt zu ihrer Vollendung gebracht wird, ist dies ein
Grund mehr, uns fiir die Gestaltung der Welt mit aller Leidenschaft einzusetzen,
denn die Menschwerdung Gottes ist nicht eine Riicknahme der Schépfung, sondern ihre
hochste Bestitigung. Der Christ mufl also die Welt mit der gleichen Liebe suchen,
mit der Christus sie gesucht hat. Christliche Frommigkeit ist daher inkarnatorische
Frommigkeit. Die Aufspaltung der Welt — in das Sakrale und Profane, in das Reli-
giose und Weltliche — ist in Jesus Christus aufgehoben. In thm erfihrt die Welt wieder
jhre urspriingliche Einheit. Es ist unverstindlich, wieso heute noch in der christlichen

11 Oder: ,,Solange mich noch irgend ein Geschépf bindet, solange kann ich nicht frei zu dir
auffliegen.” (Nachfolge Christi III, 31.) Auch hier ist eine glatte dialektische Umkehrung
notwendig. — In diesem Zusammenhang sei auf den franzosischen Jesuiten Johannes
Crasset verwiesen, der im 17. Jh. in seiner ,Anleitung zum innerlichen Gebet” schreibt:
»O Gott, nimm mich aus der Welt oder 16se mich von der Welt! Laf die Welt in meinem
Herzen sterben oder laB mich in der Welt nicht linger leben.”

12 Der Ausdruck stammt von Piet Schoonenberg.

150



Theologie der Streit um das Sakrale und Profane gehen kann, der z. B. im Kirchenbau
seinen sichtbarsten Ausdruck findet!3,

3. Wir glauben an die Wiederkunft unseres Herrn, der ,alles an sich ziehen” wird
(Vgl. Jo 12,32). Wir diirfen sein Reich jetzt schon iiberall gegenwirtig vermuten.
Deshalb fithlen wir uns mit allen Menschen und Dingen verbunden, mit denen
zusammen wir einmal unsere grofe Bestitigung erfahren und unsere bleibende
Gemeinschaft haben werden.

Wir miissen in die inkarnatorische Bewegung des menschgewordenen Gottes eintre-
ten. Das heifit, wir miissen einsehen, da die Welt uns auferlegt ist — unabldsbar wie
unser eigener Leib. Darum diirfen wir nicht ohne die Welt zu Gott heimkommen. Un-
sere Frommigkeit kann sich also nicht darin erschépfen, da8 wir unser Herz und unser

Auge unverwandt Gott zuwenden. Wir sind in vollem Sinne fromm, wenn wir Sinn
und Ordnung der Welt in Glaube, Liebe und Hoffnung sachlich richtig verwirklichen.

C) Diese ,,Weltfrommigkeit” vollzieht sich in einigen Grundakten, die nun noch aufzu-
zeigen sind.

1. Frommigkeit in der Welt ist zunichst Erkenntnis der Sinnwerte und Zweckordnun-
gen der irdischen Wirklichkeit. Wer also in seinem Beruf und in seinem Lebenskreis
unablissig nach dem Sinn fragt und forscht, wem immer mehr sein Platz auf der
Welt, sein Auftrag, sein Beitrag zur Schdpfung klar wird, der ist zunichst fromm zu
nennen.

2. Frommigkeit in der Welt verlangt redliche Anerkennung der Wirklichkeit, ihrer
Sinnwerte und Ordnungsgesetze. Die geistige Trigheit muf8 iitberwunden, die Be-
jahungskrifte des Herzens und des Willens miissen geweckt werden.

3. Frommigkeit in der Welt ist die Durchsetzung der Ordnungsgesetze in der konkreten
Wirklichkeit. Der Mensch muf den Kampf aufnehmen mit der Schwerfilligkeit und
Widerspenstigkeit des Stoffes, er muf8 versuchen, die rechte Ordnung unter Menschen
mit allem Einsatz durchzusetzen.

4, Frommigkeit der Welt ist nicht zu verwirklichen ohne Meditation. Sie verhindert,
daf der Mensch gleichsam im Weltlichen steckenbleibt und sich nicht mehr aus der
Welt zu erheben vermag. Die Welt ist dann nicht mehr die volle, von Gott geliebte
Wirklichkeit. Sie wird gefihrlich, vergiftend. Derselbe Evangelist, der Gottes Liebe zur
Welt am deutlichsten verkiindet, schreibt auch das Wort: , Habt nicht lieb die Welt”
(1 Jo 2, 15). Nur in einem Vorgang des Gebetes &ffnet sich der Mensch fiir das Myste-
rium, geht ihm der Heilssinn seines Lebens auf. Walter Dirks schreibt: , Tief muf}
nach innen gehen, wer so entschieden nach auflen zu gehen verpflichtet ist!4.” Alle
Weltfrommigkeit ist also nicht zu haben ohne eine Zeit der Sammlung, des Gebetes.
Es wird aber nicht ein Gebet sein kénnen, das man als eine Pflicht erledigt, in dem
man wieder aus dieser Welt in eine andere Welt fliichtet, um dort ein wenig auszu-
ruhen. Es wird sich vielmehr wieder mit der Erfahrung eines Tages oder einer Woche
zu beschiftigen haben, wird dort, wo das Leben allzu dicht wird und undurchlissig
erscheint, wieder durchstoBen miissen zur tieferen und ganzen Wirklichkeit. Wenn
sich dieses Gebet auch immer schwieriger terminisieren und formulieren 138t, so 1Bt
sich doch nicht davon dispensieren. Mag jeder seinen Rhythmus selber suchen — irgend-
wann muf} er beten, wenn er Christ (und Mensch) von heute sein will.

5. Frommigkeit der Welt ist Hinordnung unseres Dienstes an der Welt auf das Chri-
stusgeheimnis in der Eucharistie. Sie ist die Vorausverkiindigung der Vollgestalt der

13 Vgl. dazu Giinter Rombold, Zum Problem des Sakralen und Profanen, in: ,Christliche
Kunstblitter”, Linz 1968, 1—5.

14 Walter Dirks, Wandlungen der Frommigkeit, in: ,Weltverstindnis im Glauben”, hg. von
J. B. Metz, Mainz 1965, 264.

151



Welt, die Tischgemeinschaft mit Jesus Christus. Der Christ hat die geschichtliche
Verwirklichung dessen anzustreben, was in der Eucharistie bereits gegenwirtig ist.
In diesem Sinne ist nach dem bereits zitierten Wort Pius’ XII. die Eucharistie Quelle

und Mitte aller Frommigkeit.
* * %

Wenn ich iiber diese paar Grundgedanken hinaus nichts recht Greifbares anbieten
und kein neues ,Innenprogramm” aufzeigen konnte, so ist das vielleicht nicht unbe-
dingt ein Mangel. Es mufl jeder selber sehen, wie er in seiner Welt, in seinem
Beruf und seiner Ehe Gottes Ordnung durchsetzt und auf seine Weise fromm ist.

Im apokryphen Thomas-Evangelium findet sich ein Gleichnis vom Gottesreich, das
mir in diesem Zusammenhang einiges aufzudecken scheint: Das Mehl rinnt aus dem
geborstenen Krug auf den Weg, ohne daB die Frau, die ihn trigt, es bemerkt. Der
kostbare Inhalt ist scheinbar verloren, doch der Weg ist weithin sichtbar markiert.
Das méchte ich allen zum Trost sagen, die wegen des Zerbrechens einer fritheren
Form Angst haben, das Wesentliche zu verlieren. ,,Wir tragen die Gnade in irdenen
Gefien” (2 Kor 4,7) sagt Paulus. Vielleicht miissen diese Gefifle immer wieder
einmal zerschlagen werden, damit der Inhalt sichtbar und ein Weg markiert wird. Mag
die Form zerbrechen, mag man auch das Wort als veraltet und unpassend ablehnen:
das Wesentliche, was damit gemeint war, muf auch heute bleiben.

RUDOLF ZINNHOBLER

Geistliche Gerichtsbarkeit und organisatorischer Aufbau
im ehemaligen GrofBbistum Passau
Zum Buch O. Hageneders: Die geistliche Gerichtsbarkeit in Ober- und Niederdsterreich.

An riumlicher Ausdehnung war Passau ehedem die gréfite Didzese des Heiligen
Rémischen Reiches Deutscher Nation, Sie umfaBte bis zur Abtrennung des Oster-
reichischen Di6zesananteils (1783/85) unter Josef II. neben dem gegenwirtigen Bistum
Passau noch die heutigen Di6zesen Linz, St. Pélten und Wien. Wien freilich war schon
1469 zum unabhingigen Stadtbistum geworden; nach der Erhebung zum Erzbistum
(1722) erfuhr es eine territoriale Vergroferung um das Viertel unter dem Wienerwald.
Othmar Hageneder hat kiirzlich das mittelalterliche geistliche Gerichtswesen fiir die
ehemalige Dibzese Passau eingehend untersucht und ist zu interessanten und bedeut-
samen Ergebnissen gelangt!.

Die Rechtsprechung erfolgte zunichst innerhalb der Diézesansynode, einer aus Kleri-
kern und Laien bestehenden Versammlung. Sie darf gleichsam als ein Abbild der
ecclesia universalis” verstanden werden, als eine Symbiose zwischen dem laikalen
und klerikalen Element innerhalb der einen Kirche. Diese germanisch geprigte Epoche
des kirchlichen Rechtswesens unterlag allmihlich einschneidenden Verinderungen, die
durch den Investiturstreit eingeleitet wurden und im wesentlichen auf eine Scheidung
des weltlichen und des geistlichen Bereiches der Christenheit hinausliefen. In der
Dibzese Passau begann sich dieser Wandel auf dem Gebiet des Gerichtswesens unter
Bischof Wolfger (1191—1204) abzuzeichnen, dem es gelang, die Teilnahme der Laien

1 0. Hageneder, Die geistliche Gerichtsbarkeit in Ober- und Niederdsterreich. Von den
Anfingen bis zum Beginn des 15. Jahrhunderts (Forschungen zur Geschichte Oberdster-
reichs, Bd. 10) (342). Verlag Hermann Bthlaus Nadhf., Graz - Wien - KéIn 1967, Leinen
S 190.—.

152



