liegenden Studie dankbar, daf er unter-
sucht, wie einer der grofiten Theologen der
Ubernatur, M. ]J. Scheeben, im vorigen Jahr-
hundert iiber die hichste Stufe menschlicher
Vollendung, den Akt der Gottesschau, ge-
dacht hat. In vier Schritten entfaltet sich vor
unseren Augen die Lehre Scheebens: zu-
niichst die Méglichkeit wahrer Vergéttlichung
durch die Gottesschau; dann die unvollkom-
men verwirklichte Vergottlichung: die keim-
hafte Mitteilung der Gottesschau im Gnaden-
stand; hierauf die vollkommen verwirklichte
Vergottlichung: die volle Mitteilung der
Gottesschau im Glorienstand; schlielich die
Gottesschau als Sinnerfiillung und innerer
Zijelpunkt der trinitarisch iibergipfelten Ver-
gottlichung, Staunend sieht man, wie groB
Scheeben den Menschen schaut und wie er
sich in nicht wenigen Punkten mit den Be-
strebungen heutiger Theologie beriihrt.

Linz Engelbert Schwarzbauer

MULLER ALFONS, Die Lehre von der Taufe
bei Albert dem Groflen. (Verdffentlichungen
des Grabmann-Institutes zur Erforschung der
mittelalterlichen Philosophie und Theologie,
hg. v. M. Schmaus/W. Dettloff/ R. Heinz-
mann. NF, Bd. 2,) (XXIV u. 280.) Verlag
Ferd. Schoningh, Paderborn 1967. Kart.
DM 32.—.

Diese griindliche Darstellung der Tauflehre
Alberts des Grofilen gliedert sich in elf
Kapitel und befaBt sich einldBlich mit den
Auffassungen des Doctor universalis iiber
die Beziehungen zwischen der vorchristlichen
Johannes- und der sakramentalen Christus-
taufe, mit dessen Erdrterungen der traditio-
nellen Taufdefinitionen, mit der Einsetzung
der Taufe (Albert bekennt sich zu einer
multiplex institutio), mit Materie, Form und
der Sinndeutung der Zeremonien des Tauf-
ritus, mit Spender, Empfinger, Wirkungen
und dem sakramentalen Charakter der Taufe.
Den Abschluf bilden ein Kapitel iiber die
Gemeinsamkeiten und Unterschiede zwischen
Beschneidung und Taufe sowie ein zusam-
menfassender Riickblid iiber die Tauflehre
des grofen Dominikanertheologen.

Der Verfasser hat fiir diese Verdffentlichung
sehr viel Miihe und Zeit verwendet. Die
Untersuchung stiitzt sich nicht nur auf die
Schriften Alberts, sondern auch auf die An-
sichten bedeutender Vertreter der Frith- und
Hodhscholastik (vor allem auf Alexander von
Hales, Bonaventura und Thomas v. Aquin),
die der Autor zum Vergleich heranzieht. In
den zahlreichen Anmerkungen finden sich
wiederholt Literaturhinweise auf die neuere
und neueste Tauftheologie. Das reichhaltige
Material wird in erster Linie deskriptiv dar-
geboten, die axiologische Seite hingegen tritt
mehr in den Hintergrund. Deshalb hat es
der Leser nicht immer leicht, die Zusammen-
hiinge, Stagnationen und Fortschritte der
Tauftheologie, die wohl von besonderem
Interesse wiren, deutlicher in den Blik zu

170

bekommen., Das kann aber nicht hindern,
den immensen Fleif und die Griindlichkeit
dieser Arbeit vorbehaltlos anzuerkennen.

St. Pélten Karl Pfaffenbichler

HOPHAN OTTO, Wer ist Gott? (168.) Ver-
lag Ars Sacra, Miinchen 1968. Kunstleder
DM 14.80.

Das erste groBe Werk des Verfassers war
die ,,Frohe Botschaft”, der ich seinerzeit den
Namen gab: ,,Das Evangelium mit dem Her-
zen geschrieben.” Es folgten dann sein
Marienbuch, das Buch iiber die Apostel und
die Engel und dazwischen eine ganze Reihe
kleinerer Schriften. Eine stattliche Biblio-
graphie, die viele Nummern aufweist, und
die ihm das Ehren-Doktorat der Universitit
Freiburg in der Schweiz eintrug. Vielleicht
wunderlich, aber um so Dbegriienswerter,
daB dieser Ehrung, die sonst den ziinftigen
Theologen vorbehalten war, nun auch einem
religiosen Schriftsteller verlichen wurde. Und
nun, da der Kapuziner, der aus seiner Kran-
kenstube iiber den Lago Maggiore hintriumt
und der sein ganzes literarisches Werk einem
siechen Kérper abgerungen hat, den ganzen
Bereich des Glaubens durchwandert hat, geht
er daran, sozusagen als Krénung des Gan-
zen, aber auch als gréfites Wagnis, den un-
faBbaren Gott zu fassen, den unsagbaren
Gott zu sagen oder doch zu stammeln.

Theologie ist gewif notwendig, wenn der
Glaube nicht zu Sektengeschwitz degenerie-
ren soll, aber die theologische Forschung
bedient sich doch hdufig einer Sprache, die
eben nur den Eingeweihten verstandlich ist.
Um so hoher ist das Verdienst derer an-
zurechnen, die die Resultate der gediegenen
theologischen Forschung wieder zur Verkiin-
digung machen, Und das geschieht in diesem
Buch, das als Grundlage die natiirliche Got-
teslehre, aber auch die Theologie iiber den
einen Gott hat. Daf die niichterne Dar-
legung des wissenschaftlichen Befundes und
der theologischen Resultate immer wieder
zur Betrachtung wird und schlieflich sogar
zum Hymnus, zum Dialog mit Gott, ist das
besondere Verdienst dieses Werkes. Man
kann eben Gott nur erfahren, wenn man
forschend betet und betend forscht. So ist
dieses Werk nicht nur eine Zusammenstel-
lung aller Aussagen von Menschen iiber ,die
Sache mit Gott”, wie es das gewifl beach-
tenswerte Werk von Heinz Zahrnt ist; viel-
leicht liegt es eher in der Linie der ,,Glau-
bensrechenschaft eines alten Mannes” von
Karl Pfleger — aber es geht doch eigene
Wege und nicht zuletzt — es ist jedem ohne
weiteres verstindlich.

Die Absicht des Buches wird vielleicht am
deutlichsten aus einem Satz in einem Privat-
brief: ,Ich wollte fiir die Gldubigen schrei-
ben, daB sie ihres Glaubens inmitten des sie
umgebenden Atheismus und nérgelnder
Theologen wieder einmal froh werden kdnn-
ten.” Es begliikt mich, dem Autor sagen zu



kénnen, daB ihm das sehr wohl gelang. Und
dafiir will ich ihm ganz personlich Dank
sagen.

Innsbrude Heinrich Suso Braun

WILLEMS BONIFAC A., Erlésung in Kirche
und Welt. (Quaestiones Disputatae, Bd. 35.)
(118.) Verlag Herder, Freiburg 1968. Brosch.
DM 12.80.

Wie die gesamte Theologie, so ist vor allem
auch die Soteriologie in den Engpaf einer
weithin unverstindlich gewordenen Schul-
theologie geraten und wird einen Ausweg
nur finden, wenn sie das sich heute anders
ausdriickende Erlosungsbediirfnis des moder-
nen Menschen zu vernehmen lernt. Er sucht
seine Stiitze nicht mehr vorschnell bei Gott
und seinen Heiligen, sondern ist gewillt,
sich selbst um das zu kiimmern, was Gott
selbst ihm in die Hand gegeben hatte. , Auf
der Horizontalen des menschlichen Lebens
auf Erden lassen sich keine Reservate an-
geben, die sich Gott grundsitzlich vorbehal-
ten hitte” (16).

Das Erlésungsbediirfnis driickt sich aber aus
in der in dieser Horizontalen wirksamen
zwiespiltigen menschlichen Freiheit, die als
solche in der Horizontalen die Vertikale der
Transzendenz zur Geltung bringt. ,Der
Mensch hat (auf Grund seiner Freiheit,
Anm.) nicht ein Bediirfnis nach einem
transzendenten Gott, er ist — seinem Wesen
nach — dieses Bediirfnis nach Gott” (19),
der ,der andere in mir” ist. Im , Auf-sich-
zukommen-Lassen des anderen” Menschen
als anderen, letztlich als einer geglaubten
Manifestation des ,, Anderen”, der Gott ist,
ereignet sich Erlésung., ,Die Erlésung ist
also: die Andersheit des anderen achten und
bejahen, Das schafft Gemeinschaft, kirchlich
ausgedriickt: Heil” (21), eben weil Gott sich
im anderen Menschen offenbart und mit-
teilt als der tragende Grund meiner selbst.
Auf einzigartige Weise hat Gott dies getan
in Jesus Christus. Darum vollzieht sich fiir
alle anderen die Erlosung als die ,Durch-
brechung unserer Isolierung” (23) nur in der
gliubigen Begegnung mit ihm. Weil sich
Erlésung nur ereignen kann, wenn der frei
auf mich zukommende andere wirklich der
andere ist und bleibt, verfehlt eine rein
existentiale Interpretation des Jesusgesche-
hens die Realitit der Erlésung und wird zu
einem subtilen Versuch von Selbsterlssung
(24). Was die traditionelle Theologie ,,0b-
jektive” und ,subjektive” Erlésung genannt
hat, meint genau diese unverfiigbare Vor-
gegebenheit der Selbsthingabe der einen
Person Jesu Christi als Heilsangebot einer-
seits und die freie Bejahung dieses Angebots
andererseits (29 f).

Diese grundsdtzlichen Gedanken entfaltet
B. A. Willems im 1. Kapitel seiner Schrift.
Die folgenden Kapitel sollen gleichsam die
theologische Beweisfithrung fiir diese Grund-
these erbringen. Das 2. Kapitel reflektiert

,Bilder aus der Geschichte”, die ntl. Botschaft,
die Vergottlichungstheorie des Irendus, die
Gerechtigkeitsthese des Anselm v. Canter-
bury. Immer geht es dabei um die Kardinal-
frage: ,Wie erreicht das Heilswerk Christi
das Leben des einzelnen Glaubigen?” (37).
Die Antwort der Schrift: Durch Glauben
und Sakramente. Irendus verdeutlicht sie in
antignostischer Richtung, wobei es ihm ge-
lingt, vor allem die Gemeinschaftsdimension
von Siinde und Erlésung zu betonen. Anselm
wird in seiner Schau ebenfalls deutlich von
den Zeitumstinden geprigt, die aber eine
vollig andere Gedankenwelt als bei Irendus
erbffnen: die des Rechtsdenkens. Es gelingt
dem Verf., in kurzen Strichen iiberzeugend
deutlich zu machen, dag die jeweiligen Ver-
deutlichungsversuche nicht weniger, aber
auch nicht mehr sind als Bilder, die die
Wirklichkeit der Erlésung in einen je ande-
ren Denkhorizont begreifen helfen sollen.

Im 3. Kapitel versucht Verf. nun heutigem
Verstehenshorizont gerecht zu werden und
beschreibt die Erlésung in ekklesialen Kate-
gorien, entsprechend seiner Eingangsthese
(1. Kap.). Um die ,Kirchengemeinschaft als
Erlssung” deutlich zu machen, setzt Verf.
an bei der Eucharistischen Gegenwart und
betont, da Christus in seiner Gabe und
seinem Wort real gegenwirtig ist, da der
Sinn der realen Gegenwart Christi in seinen
eucharistischen Gaben erst erreicht wird,
wenn die an der Mahlzeit Teilnehmenden
auch untereinander den einen Leib Christi
bilden, zu wahrer Gemeinschaft bereit sind.
oIn einer Zeit, in der die Probleme der
Gesellschaft immer gréferen Umfang an-
nehmen und zugleich stirker in den Ver-
antwortungsbereich eines jeden einzelnen
geh6ren, kann dieser Gedankengang eine
Inspirationsquelle fiir einen umfassenden
Einsatz fiir ,den anderen’ bilden. Sich er-
16sen zu lassen bedeutet, die anderen ernst
zu nehmen, ihre irdischen Note sachkundig
zu mildern, ihren Bestrebungen, Wiinschen
und Freuden Raum zu geben. ,Heil’ und
Erlssung kommen nur insoweit zustande,
als die Christen auf sehr konkrete Weise
Ernst mit dem Verzicht auf sich selber
machen. Die Eucharistie kann fiir sie ein
Mittelpunkt sein, um den herum sich die
Dienstbarkeit in immer weiteren Wellen-
kreisen ausbreiten wird” (63).

Um diese Sidtze des Verf. nicht als eine
immanentistische Einebnung der Erlésungs-
wirklichkeit in bloBe Mitmenschlichkeit mif3-
zuverstehen, sei ausdriicklich gesagt, daB
Verf. sehr deutlich den transzendenten Ur-
sprung und Mittelpunkt des gesamten Ge-
schehens aufzeigt: in der Vorgegebenheit
des gemeinschaftsstiftenden Heilsangebotes
Gottes in Jesus Christus, womit auch die
Ermdglichung der gemeinschaftsgebundenen
Heilsantwort von dort her (d. h. als Gnade)
mitgesagt ist. Konsequenterweise beschreibt
Verf, die Kirchenwirklichkeit als Geschehen,

171



