»in dem wir selbst mittiitig sind” (65), als
einander dienende Glieder des einen Leibes
Christi, wie auch das Vat. II diesen Akzent
der erlésenden Gemeinschaft gesetzt hat.
(72—82) Die Konsequenzen dieser Sicht fiir
das Verhilinis von Amtspriestertum und all-
gemeinem Priestertum, von Lehramt und
allgemeinen Glaubenssinn (oder deutlicher:
offentlicher Meinung in der Kirche), kurz
fiir die ,Autoritit in der Kirchengemein-
schaft” (88 ff) werden angedeutet; die (im
Rahmen einer QD nicht anders als eben
skizzenhaft) vorgelegte Richtung einer Ant-
wort scheint Rez. von einem grofien Ver-
antwortungsbewufltsein ebenso getragen wie
fiir eine in der Tradition verankerte Reform
der kirchlichen Praxis geeignet.

Das 4. und letzte Kapitel greift die Frage
der Bezichung von Kirche und Welt auf.
Wenn es iiberschrieben ist ,weltliche Er-
15sung”, so bestitigt eine sorgfaltige Lektiire
wiederum, daf8 Verf. nicht der Versuchung
erliegt, Erlssung in Mitmenschlichkeit, kirch-
liche Gemeinschaft in anonymem Christen-
tum oder der menschlichen Gesellschaft
iiberhaupt einfach aufgehen zu lassen. Viel-
mehr betont er den sakramentalen Charak-
ter der kirchlichen Gemeinschaft innerhalb
der gesamtmenschlichen Gemeinschaft. Er-
lésung verwirklicht sich {iberall, wo Méglich-
keiten zur Gemeinschaft realisiert werden,
so z.B. in der allgemein-menschlichen Ge-
gebenheit der Ehe (104 f), aber auch in den
umfassenderen Gemeinschaftsbildungen,
letztlih auf gesamtmenschlicher Ebene
(106 f). Aber gegenwirtiz wird Heil und
Erlésung in all diesen Dimensionen durch
die Kirche, indem sie die innerweltlichen
,undurchsichtigen” Tatsichlichkeiten in ihrer
tiefsten Dimension transparent zu machen
vermag fiir ihren von Christus und der
Kirche her ermdglichten transzendenten er-
Issenden Sinngehalt. Die ein bifchen aus-
fillig wirkenden kritischen Auferungen des
Verfassers zur Thematik: ,extra ecclesiam
nulla salus” wiren bei aller historischen
Redlichkeit iiberfliissig bzw. vom ,Leib-
Christi”-Gedanken her nicht nétig. Von da-
her wire die Problematik auch fiir eine
positivere Deutung offen, gerade z.B. von
Augustinus her, von seiner These von der
secclesia mater” her, von seiner These vom
Heiligen Geist als der Seele der Kirche her
(vgl. M. Seybold, Sozialtheologische Aspekte
der Siinde bei Augustinus. Regensburg 1963,
209—221, bes. 221).

Das Biichlein ist eine Quaestio Disputata.
Darum braucht Verf. nicht alle Aspekte der
Frage zu beriihren. Gefragt ist die Mit-
menschlichkeit in ihrer erlésenden Funktion.
Durch die Riidkeinbindung der Zwischen-
menschlichkeit in personale und objektive
Vorgegebenheiten (eben Person und Werk
Jesu Christi) wird eine Reduktion der Er-
16sung auf menschliche immanente (und sei
es auch gemeinschaftliche!) Selbsterlésung

172

m.E. in geniigendem Umfang ebenso aus-
geschlossen wie eine totale Entinstitutionali-
sierung der kirchlichen Gemeinschaft. Es
wird trotzdem diese Quaestio Disputata ihre
Bewihrungsprobe noch zu bestehen haben
innerhalb der umfassenderen Thematik der
Frage nach der Ubersetzungsmdglichkeit
aller theologischen Daten in personale Kate-
gorien. Das eine oder andere daran wird
dabei nicht unwidersprochen bleiben. Im
ganzen aber vermeidet Verf. umsichtig, die
personalistische Darstellung als absolut ex-
klusiv hinzustellen, und so bedeutet seine
Akzentsetzung sicher eine notwendige Be-
reicherung und Vertiefung fiir Theologie und
Verkiindigung und vor allem fiir das christ-

liche Leben.
Eichstitt Michael Seybold

SCHEFFCZYK L./DETTLOFF W./HEINZ-
MANN R. (Hg.), Wahrheit und Verkiindi-
gung. Michael Schmaus zum 70. Geburtstag.
2 Bde. (XLIV u. 1960.) Verlag Ferdinand
Schéningh, Paderborn 1967. Leinen DM 180.—.

Eine Festschrift hat nur dann einen Sinn,
wenn sie ein Zeugnis von der Strahlkraft
einer Personlichkeit ist. Dies kann ohne
Einschrinkung sowohl von M. Schmaus als
auch von der ihm gewidmeten Festgabe ge-
sagt werden. Das Werk ist ein Spiegelbild
der Synthese zwischen historischer Forschung
und zeitnaher Applikation, der Einheit von
Begriffs- und Existenztheologie, wie sie aus
dem Gesamtwerk des Jubilars iiberzeugend
hervortritt: Theologie als Vermittlung der
Wabhrheit fiir das gegenwiirtige Kerygma der
Kirche. Uber 80 Mitarbeiter aus allen theo-
logischen Disziplinen biirgen fiir ein echtes
Symposion von Vertretern der katholischen,
evangelischen und orthodoxen Theologie, da-
zu kommen auch noch Autoren aus anderen
Fakultiten,’ die zusammen ein weitgeficher-
tes Zeugnis fiir die Einheit von ,Wahrheit
und Verkiindigung” ablegen.

Nach einer vollstindigen Bibliographie der
fruchtbaren  theologischen = Arbeit von
M. Schmaus folgen iiber zwei umfangreiche
Binde verteilt die fiinf Hauptgruppen der
Artikel: philosophische, biblische, fundamen-
taltheologische, historische und systematische.
Fiir die Philosophie gilt die Bedeutung, die
H. Kuhn fiir die Formel ,philosophia peren-
nis” im ersten Beitrag eruiert: Umgang mit
der objektiven Wahrheit im Sinn der klas-
sischen Tradition. Die Wahrheitsfrage zieht
sich — dem Gesamttitel entsprechend —
durch alle philosophischen Beitrige bis zu
den Reflexionen tiber die moderne Technik.
In der zweiten Hauptgruppe, die biblische
Themen aufnimmt, wire eine stirkere Ver-
tretung dieser Disziplin wiinschenswert ge-
wesen, weil nur vier Beitrdge die Bedeutung
der bibeltheologischen Arbeit des Jubilars
mindestens extensiv nicht geniigend bezeu-
gen konnen. Die Untersuchung von H. Schiir-
mann trifft direkt das Anliegen der Fest-



schrift, insofern in der von ihm behandelten
Perikope Lk 8,4—21 die Ansitze zu einer
Theologie der Verkiindigung erhoben wer-
den kénnen. Im fundamentaltheologischen
Bereich werden in Skumenischer Zusammen-
arbeit die Voraussetzungen fiir eine zeit-
gemifle Verkiindigung untersucht. Besondere
Beachtung fand bereits der Aufsatz von
H. Fries: Spero ut intelligam — Bemerkun-
gen zu einer Theologie der Hoffnung. Es
handelt sich um einen Diskussionsbeitrag
zu dem derzeit aktuellsten Thema, das vor
allem J. Moltmann angeregt hat.

Den weitaus umfangreichsten Teil bildet der
vierte Abschnitt mit den historischen Bei-
trigen. Fiir den auch hier vorherrschenden
Geist der Einheit von Forschung und Ver-
kiindigung konnen naturgemiffi nicht alle
Beitrige dieser Gruppe gleich iiberzeugend
eintreten, doch erleichtern sie fast in jedem
Fall die uns heute aufgegebene ,Uberset-
zung” historischer Elemente und dienen so
indirekt der Fundierung gegenwirtiger Ver-
kiindigung. Im letzten Teil kommt die syste-
matische Theologie zu Wort, Richtungwei-
send zeigt L. Scheffczyk ,die Grenzen der
wissenschaftlichen Theologie” in einer durch
den Anstieg der Naturwissenschaften ge-
wandelten Situation. Nachkonziliare Frage-
stellungen bereichern das Spannungsfeld
zwischen Theorie und Praxis und lassen
Theologie in ihrer Bedeutung fiir Anthro-
pologie klar hervortreten, wie dies Beitrige
von K. Rahner, H. Miihlen u.a. darstellen.
Sie machen auf ein neues Schwergewicht in
der Verkiindigung aufmerksam, ndmlich auf
die Artikulation des modernen christlichen
LebensbewuStseins, das vom Personalismus
unserer Tage gezeichnet ist. Damit aber
rechtfertigt und ergiinzt zugleich die Fest-
schrift den von jeher deutlich sichtbaren
anthropologischen Ansatz im Werk von
M. Schmaus.

Graz Winfried Gruber
PFEIFFER ARTHUR, Die Enzykliken und
ihr formaler Wert fiir die dogmatische
Methode. Ein Beitrag zur theologischen
Erkenntnislehre (Studia Friburgensia NF
47). (XXII u. 221.) Universititsverlag, Frei-
burg/Schweiz 1968. Brosch. sfr 25.—.

In den beiden ersten umfangreichen Kapi-
teln seiner Dissertation bietet Pfeiffer einen
guten Uberblik iiber die Geschichte der
Enzykliken und i{iber die Unfehlbarkeits-
theorien zum ordentlichen pipstlichen Lehr-
amt, die in Monographien von Vacant bis
Gallati angeboten werden. Seite 136 ff wird
dariiber hinaus eine griindliche Analyse
des Enzykliken-Passus von ,Humani gene-
ris” durchgefithrt. Verf. kommt zu dem
SchluB, daf Enzykliken zu den authenti-
schen und autoritativen Verkiindigungsfor-
men des ordentlichen pipstlichen Lehramtes
zu rechnen sind. Also sind sie nicht unfehi-
bar. Weil Enzykliken indessen ,sehr hiu-

fig” den Glauben der Gesamtkirche und
die Lehrverkiindigung des Weltepiskopates
reflektieren und Direktiven fiir die For-
schungen der Theologen geben, meint Verf.
sagen zu miissen, angesichts der Enzykli-
ken ,befinden wir uns doch vor dem Fak-
tum direktiver Unfehlbarkeit” (167). Ohne
den folgenreichen Begriff ,direktive Un-
fehlbarkeit” theologisch oder kanonistisch
zu definieren, bringt Verf. schlieBlich die
Enzykliken in Analogie zu den ,capita
conciliorum”, lehnt aber dann seine Schluf-
folgerung aus diesem Analogiedenken wie-
der ab. Die Arbeit ist als gutes Handbuch
zu bezeichnen, wenngleich man sich von
ihr mehr Mut zum theologisch qualifizier-
ten Urteil erwartet hitte,

Regensburg Norbert Schiffers

KONZILSDOKUMENTE

Im Verlag Aschendorff (Miinster/West-
falen) erschienen die Dokumente des Vati-
canum II einzeln mit lateinischem und
deutschem Text, eingeleitet und erldutert
von verschiedenen Konzilsvitern und Fach-
theologen. Vgl. diese Zeitschrift 116 (1968)
207.

Dekret iiber den Ukumenismus. Dekret iiber
die katholischen Ostkirchen. Mit Beitrigen
von Lorenz Kardinal Jiger und Eduard Stake-
meier. (88.) Kart. DM 5.—.

Am Ukumenismusdekret hat Kardinal Ji-
ger als Mitglied des von Kardinal Bea
geleiteten Einheitssekretariates von Anfang
an mitgearbeitet. Aus seinen kurzen Erkli-
rungen zu den einzelnen Nummern erfah-
ren wir, was von den Konzilsvitern ge-
wiinscht und gefordert, aber auch kritisiert
wurde. E. Stakemeier erldutert das Ostkir-
chendekret und hebt hervor, daf8 dieses in
der Hauptsache rechtliche und pastorale Be-
stimmungen aufweise, also ein disziplini-
res Dokument darstelle, Beide Kommentare
erheben keinen Anspruch auf Vollstindig-
keit, bieten aber doch eine gute Hilfe fiir
das Textverstidndnis.

Dekret itber das Apostolat der Laien. Mit
einer Einfii g von Ferdinand Kloster-
mann. (77.) Kart. DM 5.—.

Der Wiener Pastoralprofessor stellt eine
schematische Inhaltsangabe voran mit ent-
sprechender Benennung der Artikel und
liBt dann seine Bemerkungen folgen zum
Titel, Vorwort und zu den sechs Kapi-
teln des Dekretes. Besonders wichtige Mo-
mente hebt er mit Nachdruck hervor. So be-
tont er, da® man das Laienapostolat kei-
neswegs als eine Art Hilfsdienst oder Er-
satz fiir das Amt der Kleriker auffassen
diirfe. Es ist vielmehr eine Sendung, die
dem Laien ,so eigen ist und ihm so zu-
kommt, daB er sie vielfach nur selbst aus-
iiben kann und darin weithin auch nicht
vertreten werden kann durch keinen Or-

173



