JOHANNES H EMMINGHAUS

Die Vollziehbarkeit des Kults
Uberlegungen zur Liturgiefihigkeit des heutigen Menschen

Die liturgische Erneuerung befindet sich momentan im Zustand der Stagnation. Dariiber kann
auch nicht hinwegtiuschen das redliche, aber zunehmend miider werdende Bemiihen vieler
Seelsorger. Die Ewiggestrigen, die es ja ,immer schon wuften”, daf mit der Liturgie-
erneuerung die Kirchen nicht voller wiirden, Frémmigkeit und kirchliches Leben keinerlei
Aufschwung nihmen, bekommen offenbar recht. Das leidlich funktionierende System der
gewohnten Riten ist zertriimmert. Dafiir versucht man subjektiv ganz neue Wege, was das
allgemeine Unbehagen nicht verringert und von offiziellen Stellen wie von manchen Mit-
briidern abgelehnt wird. Die verdeutschten Texte sind lingst selber wieder ,Ritus” geworden,
der Reiz des Neuen ist bereits vorbei. So hantiert man mit den liturgischen Elementarteilen.
Und weil die Kenntnis der liturgischen Strukturgesetze den Vierzigjihrigen von heute im
Studium noch nicht ausreichend vermittelt worden ist, sind die Ergebnisse vielfach kirglich.

Angesichts dieser Lage ist es sicher angebracht, das Problem der Liturgiefihigkeit des
modernen Menschen einmal grundsitzlich anzugehen. Im I. Teil sei die gegenwiirtige kon-
krete Situation kurz vorgestellt: sie ist auf den ersten Blik keineswegs ermutigend, die
Entfremdung von Kult und Industriekultur scheint vollendet und kaum mehr heilbar zu
sein. Der II. Teil soll verdeutlichen, daB diese Symbolunfihigkeit nicht grundsitzlich und
notwendig ist, da das Symbol — und mit ithm das Prinzip der ,Sakramentalitiit” — geradezu
eine Grundvoraussetzung, ja die spezifisch menschliche Weise des Erkennens, der Welt-
zuwendung und -erfahrung ist. Der IIl. Teil zieht daraus Folgerungen. Es wird nicht geniigen,
Uberliefertes einfachhin wieder zu iibernehmen, sondern man wird vieles kritischer sichten,

vermutlich manchen geschichtlichen Ballast abstofien und einige ,Fantasie fiir Gott”! ent-
wickeln miissen.

L

Die Liturgieerneuerung hat heute mit zwei Widerstandskriiften zu rechnen: 1. mit
einem grundsitzlichen Zweifel an der Notwendigkeit des Kults, da der Kirche in der
Gesellschaft heute wichtigere Aufgaben erwachsen seien als die Pflege einer erbau-
lichen Idylle in den zusehends kleiner werdenden Konventikeln der Noch-Kirchen-
besucher; 2. mit dem vorwiegend methodischen Zweifel, ob es noch gelingen kénne,
den Gegenwartsmenschen fiir die Welt der Liturgie zu ffnen; mit einem Zweifel also,
der leicht zu lihmender Verzweiflung fithren und jeden Mut zu Versuchen lihmen
konnte.

1. Um es gleich zu sagen: Mir scheint die erste Position auf die Dauer die ungefihr-
lichere, so hartnidig und unvershnlich sie sich auch gibt. Die krasse Reduktion allen
,Vertikalismus” zugunsten des reinen ,Horizontalismus” im Gottbezug (wenn man
einmal dieses freilich ,,mythische” Bild von ,,0ben” und ,unten” anwenden will), die
einseitige Betonung der Mitmenschlichkeit als Gottbegegnung unter Verschweigen
des transzendentalen Bezugs zu Gott dem Schopfer und Erléser, wie sie in der
~Gott-ist-tot”- und ,,Gott-ist-anders”-Theologie konsequent vertreten wird, in ab-
geschwichter und gelegentlich stark vulgarisierter Form aber auch von progressiv
sich gebenden katholischen Christen, ist in letzter Konsequenz natiirlich dem
Christen nicht vollziehbar. Das wire das Ende jeder Religion, wie wir sie meinen!
Auch der nach Art einer ,politischen Theologie” engagierte Christ fragt sich vielfach,
was das hergebrachte fromme Getue von gelegentlichen ,Randgemeinden” iiberhaupt
noch soll, ob man sich in einer nichtsnutzigen Erbaulichkeit ghettoartig abkapseln
darf gegeniiber der Not und Ungerechtigkeit in der Welt. So berechtigt manche dieser
Uberlegungen sind, so ist doch nicht zu verkennen, daf von solchen Kreisen her
geradezu ein ,,Vermiesen” von Gottesdienst, Kirchlichkeit und Kirchenbesuch ausgeht.
Irgendwo taucht da wieder die Abwertung der biirgerlichen Welt — die natiirlich

1 Titel einer von G. Schnath herausgegebenen Sammlung protestantischer Gottesdienst-
gestaltungen: Fantasie fiir Gott. Gottesdienste in neuer Gestalt. Stuttgart-Berlin o. J.

198



nicht vollkommen ist und es nie in dieser Weltzeit sein wird! — auf, wie wir sie schon
vor 30 oder 40 Jahren in der ,unbiirgerlich-heroischen” Uberforderung des Menschen
dhnlich erlebten, dieses Mal stirker von sozialutopischen Impulsen angetrieben. Es
mag geniigen, diese Position nur zu nennen; eine Auseinandersetzung damit wiirde
den Rahmen unserer Untersuchung sprengen. Liturgie ist wesentlich mit dem Offen-
barungs- und Heilshandeln Gottes und der menschlichen Antwort auf Gottes Anruf
gegeben, ja sie ist damit identisch®. Ein Aufgeben der Liturgie in diesem Sinne wire
Aufgeben der Kirche selbst. Man nehme es mir nicht iibel: Bis zum theologisch exakten
Beweis des Gegenteils méchte ich an der alten ,orthodoxen” Lehre festhalten, den
Vertikalbezug zum Schépfer und Erléser nicht missen und auch nicht glauben, da
es primdre Funktion der Kirche in dieser Zeit sei, sich in die Gesellschaft so zu
integrieren, da sie in ihr aufgeht. Ich mochte damit zugleich die negative Grenze
meiner Uberlegungen angeben.

2. Weniger radikal, aber fast noch lihmender nicht in der Leugnung, sondern eher in
der Resignation, daff der heutige Mensch eben kaum oder gar nicht mehr kult- und
liturgiefihig sei, weil er in einer entchristlichten Welt kein Liturgieverstindnis mehr
besitze, ist der andere Angriff auf die Liturgieerneuerung. Wirklichkeit und Gestalt
der Liturgie entsprechen tatsichlich vielfach nicht mehr der psychischen Situation
und Befindlichkeit des heutigen Menschen. Die technisch-industrielle Zivilisation hat
nimlich eine Weltzuwendung des Menschen erzeugt und geférdert, in der die Dinge
nicht mehr einfach als von einem Schopfer thm anvertraut oder zur Verfiigung gestellt
empfunden werden oder von ihm her dem Menschen zuwachsen, sondern der Mensch
empfindet sich selbst als ,Macher”, Erzeuger und rationeller Verwender dieser
Welt, in der er lebt3.

Die naive Bindung an die Natur, wie sie Hirte und Bauer — die alleinigen in Jahrtausenden
sich gleich bleibenden Adressaten des Wortes Gottes in den Urkunden der Heiligen Schrift —
besafen, ist zwangsliufig durch die technische Intelligenz des Menschen gestért und schlieBlich
zerstért worden. Und dieser Trend wird sich zweifellos verstirken, auch bei denen, die noch
in alten, geradezu romantischen Bahnen und Ablidufen denken. Denn kein Mensch wird eine
Kehrtwendung in dieser Entwicklung wollen: daran hingt das Uberleben der heutigen stetig
wachsenden Menschheit! Wer heute z.B. staatliche oder kirchliche Entwidklungshilfe in
Damm- oder Brunnenbau investiert, trigt mit dazu bei, daB die Bewohner solcher Landstriche
in Zukunft weniger um Regen oder das Gedeihen der Feldfriichte beten, dafiir aber das
gestaute oder in der Tiefe angebohrte Wasser iiber das Land rinnen lassen, ohne es als
»Gottes Wasser” iiber ,Gottes Land” anzusehen: denn Menschen haben das zuwege
gebracht! Es wire eine schlechte Methode, nun zu sagen: es bleiben Krankheit und Tod,
Schmerz und Tragik. Denn damit wire Gott in die Defensive gedringt, man miiite ihm
Stiick fiir Stiick all das abtrotzen, womit er die Welt noch in ihrer Kontingenz und in
Abhingigkeit erhalten mochte, um uns zum Beten zu veranlassen. Unversehens wiire dieser
Gott ein boser, auf sein Ansehen bedachter Demiurg, nicht aber ,der Vater unseres Herrn

Jesus Christus”! Im Zeitalter der Organtransplantation ist der Mensch zukunfts- und ent-
wicklungsglidubig: wir iiberwinden solche Dinge eben noch nicht, aber die nichste Generation

2 Ich verweise hier auf meinen Aufsatz ,,Vollzug liturgischer Formen heute”, diese Ztschr. 116
(1968) 131—142 (bes. 134 unten bis 136 oben), wo ich das Wesen der Liturgie nach der
Liturgiekonstitution des Vaticanum II kurz herauszustellen versucht habe. Bekanntlich
gehen die Konzilsviter darin noch iiber die Enzyklika ,Mediator Dei” Pius’ XII. hinaus,
in der schon die Liturgie als die anbetende Bewegung der Menschheit zu Gott hin, getragen
vom Mittlertum Christi, gedeutet war. Das Vaticanum nimmt die Liturgie noch umfassen-
der als den Vollzug des Mysteriums Christi iiberhaupt, nicht nur als den Weg der Mensch-
heit zu Gott hin, sondern — schon eher und vorher — als den Vollzug unserer Erlésung
tiberhaupt. Gerade daraus erhellt die Unabdingbarkeit aller Uberlegungen zur Liturgie-
erneuerung.

3Vgl. H. Freyer, Theorie des gegenwirtigen Zeitalters, Stuttgart 1955, wo der Verfasser
besonders die Trends der Gegenwart herausarbeitet: Die Machbarkeit der Sachen; die
Organisierbarkeit der Arbeit; die Zivilisierbarkeit der Menschen; die Vollendbarkeit der
Geschichte. Neben R. Guardini, Das Ende der Neuzeit. Ein Versuch zur Orientierung,
Wiirzburg 1950, scheint mir das Buch eines der lesens- und bedenkenswertesten fiir unseren
Zusammenhang zu sein.

199



wird es schaffen! Diese géttliche Hilfe wiirde dann auch so etwa wie eine Entwicklungshilfe
verstanden, die man so lange nimmt, bis man’s allein kann; bis der Entwicklungshelfer
iiberfliissig und man selber miindig ist, man sich selbst helfen kann. Bekanntlich wird solche
Hilfe von den Empfingern nicht ohne SelbstbewuBtsein genommen, nicht im ,Gefiihl
schlechthiniger Abhingigkeit”, wie noch Schleiermacher die Religion definierte. Daf freilich
alle Entwicklung ambivalent ist, zum Gliick wie zum Ungliick ausschlagen kann, da8 die
gleiche Atomkraft friedlich wie kriegerisch genutzt werden kann, spielt dabei fiir das Grund-
gefiihl kaum eine Rolle, jedenfalls mul Gott damit nichts zu tun haben. Mbglicherweise
ist das ja nur eine Frage des menschlichen Organisierens, einer ,Weltorganisation”, worin
keineswegs das gottliche Weltregiment oder eine Vorsehung wirksam sein muB, sondern
die gleiche technische Vernunft des ,efficiency-engineering”.

So hat der moderne Mensch sich in einer sekundiren, ,nicht-natiirlichen Natur”
angesiedelt, hat zwischen sich und die Schipfung seine Intellektualitit eingeschoben,
so daf die Dinge nicht mehr einfach hingenommen werden, sondern zu erforschen
und zu berechnen, zu kontrollieren und zu manipulieren sind. Der Mensch macht sich
die Dinge zunehmend dienstbar, bewiltigt sie mit Apparat und Formel. Technik leitet
sich ja her von téxvy = List: Der Mensch, der die materialen und mechanischen
Gesetze der Natur kennt, vermag diese Natur zu ,iiberlisten”, mit verschrankten
Hinden oder mit Hinden in den Hosentaschen, ohne eigene Anstrengung, zuzusehen,
wie sie fiir ihn arbeitet. Seine Intellektualitit und sein ,Wissen ist Macht!” Vom
Grundgefithl her empfindet sich der Mensch in dieser zwar kiinstlich geschaffenen
Welt mit ihren Sicherungen, speziell auch im sozialen Rechtsstaat — der ja weit mehr
ein Produkt menschlicher Intellektualitit ist als Ausfluf christlicher Nichstenliebe, so
ihnlich auch manches erscheinen mag — geborgener als in der ihm fremd gewordenen
chedem ,natiirlichen” Umwelt. Ja sie scheint ihm viel menschlicher, humaner, weil
er dem extremsten Kampf ums Dasein enthoben erscheint. Wir miissen als Christen
ehrlich zugeben, daf der ,Sozialingenieur”, der die moderne Sozialhilfe geschaffen
hat, sich als effizienter erweist als der christliche Prediger mit seinem Appell an die
Nichstenliebe, die ja giinstigstenfalls ein Armenrecht zustande gebracht hat! Zu-
sehends wird christliche Caritas in die Defensive gedriickt von der staatlichen und
kommunalen Sozial- und Entwicklungshilfe. Wenn wir dagegen das Aufkommen aus
kirchlichen Sammlungen solcher Art auf das Pro-Kopf-Opfer umrechnen, springt ja
nicht viel mehr heraus als der Gegenwert fiir eine Packung Zigaretten! Angesichts
solcher Realititen macht sich ein Prediger einfach licherlich, wenn er sich gegen die
moderne industrielle Welt stellen wollte oder sie verdichtigte, nur um seinen Kult
zu retten. Wer wollte denn ernsthaft Staudimme zerstéren, nur um wieder die
Menschen zum Gebet um Regen oder gute Ernte zu bewegen? Die industrielle Welt
ist unser Schicksal, die einzige Uberlebenschance der Gegenwartsmenschheit, wenn
auch unter der Drohung der Atombombe oder von Todesstrahlen — oder was immer —
von Weltraumsatelliten her. Man springt nicht leicht und ohne Gefahr aus einem
fahrenden Zug!

Nun verlieren in einer solcherart verfremdeten Natur die Dinge zunehmend den
Charakter des Geheimnisvollen und Unantastbaren. Im Gegenteil: Man muf hinter
ihr Geheimnis kommen, man muf sie verformen zu dem, was man braucht. Man
kann nicht geduldig erwarten, was die biologischen Abliufe wohl alles heraus-
bringen kénnten. Man manipuliert Saatgut und Zuchtvieh, man plant auch das
Lebendige. Nur einen Utopisten konnte es wundern, da nach der Enzyklika ,Humanae
vitae” gerade die Menschen der in dieser Entwicklung am meisten fortgeschrittenen
Gebiete iuferst sensibel und allergisch reagierten. Denn was in Planung und Durch-
fithrung noch Unsicherheitskoeffizienten aufweist, ist eben nach solchem Grundgefiihl
unvollkommen und muf perfektioniert werden; sich solcher Perfektion auf einem
einmal eingeschlagenen Wege entgegenzustemmen, wire gleichbedeutend mit Verrat
an der menschlichen Grundbefindlichkeit der Intelligenzbegabung, wire Hinterwildler-
tum und verdiente eigentlich gar keine Diskussion! Daf8 das nicht nur dort so empfun-
den wurde, wo Empfingnis und Geburt, Krankheit und Tod ihre metaphysische und

200



religiose Valenz lingst verloren hatten, sondern auch im breiten Kirchenvolk, miissen
wir zur Kenntnis nehmen, da die ,,Welt” auch dem Seelsorger eben nicht ,,Wille und
Vorstellung” ist, sondern Realitit.
In solcher mehr oder minder grofen Profanitit, wo alle Erscheinungen des Materiellen
wie Lebendigen zunehmend auf die Empirie zuriickgeworfen sind, erscheint es auf
den ersten Blidk unméglich, den Dingen tiber das Me- und Wigbare hinaus noch
linger eine Bedeutungsdimension zuzuschreiben, die sie ,,von Natur” nicht haben.
Es geht also — ganz konkret — um die Einsichtigkeit des Symbols: daff nimlich ein
»Zeichen” — Ding oder Geschehen, Sichtbarkeit oder Laut — eben etwas besage oder
vergegenwirtige, was es selbst nicht ist, sondern was dieses Zeichen selbst transzen-
diert. Die Frage spitzt sich dann noch einmal zu, wenn eben solche im Kult tradierte
nZeichen” der technischen Erfahrungswelt fremd geworden sind.
Fiir wen von uns ist ein ,Opferlamm” schon Gegenstand der Erfahrung gewesen? Seine
Kenntnis ist lediglich literarisch, sie mu8 uns einigermaBen miihsam kultur- und religions-
historisch andemonstriert werden. Was bedeutet einem modernen Menschen eine ,Quelle”,
wenn er das Wasser hygienisch rein stets nur aus dem Leitungsrohr bekommt, eine Quelle
ganz selten sieht und dann kaum aus ihr trinkt, weil das Wasser moglicherweise nicht ein-
wandfrei ist? Welche Emotionen ruft die ,Finsternis” hervor? Doch wohl nur das Bedauern
oder das Schimpfen iiber die mangelhafte Installation des Umspannungswerkes oder iiber
einen Streik, der sowieso ein soziales Unbehagen zum Ausdruck bringt. Der ,Hirt” ist kaum
eine erlebte Realitit, vielleicht gibt es ihn bald gar nicht mehr, wenn die Kunstfaser weiter
vordringt. Und sieht man dann einmal einen solchen Schifer, etwa in den Ferien, dann
erscheint einem leicht ein solcher Mensch wie jemand, der es zu nichts Rechtem gebracht hat,
der nicht gerade sehr geistreich hinter seinem Vieh hertrottet. I michte den modernen
Jugendlichen sehen, der angesichts eines solchen Hirten spontan wiinscht, das auch zu
werden oder der in ihm ein erregendes Bild der Wirksamkeit Gottes an der Menschheit sihe!
— Und doch sprechen wir ungeniert weiter vom Lamm Gottes, das die Siinden der Welt
hinwegnimmt, von Gott als der Quelle des Lebens, da wir in Finsternis und Todesschatten
is:ii;‘i‘zren!‘und darauf warten, bis der gute Hirte uns auf griine Auen und an frische Wasser
thrt
Mir ist es erschiitternd und scheint es paradigmatisch, nachzulesen, was der jiingst
verstorbene Romano Guardini lebenslang zu diesem Problem sagte und schrieb®.
Noch 1950 konstatierte er postulatorisch in dem sehr klugen Buch ,Das Ende der
Neuzeit'®: ,Verlieren die Ordnungen nicht ihre Kraft, wenn sie nur in ihrem
empirischen Bestand genommen werden...? Jedes Seiende ist mehr als es selbst.
Jedes Geschehnis bedeutet mehr als sein diirrer Vollzug. Alles bezieht sich auf etwas,
das iiber oder hinter ihm liegt. Erst von dort aus wird es voll. Verschwindet das, dann
entleeren sich Dinge wie Ordnungen. Sie verlieren ihre Symbolkraft, iiberzeugen nicht

4 Ich erlebte es unlingst, daf bei einem Dibdzesankongre der Kirchenchére sich ein renom-
mierter Kantor und Komponist mit gutem Geschidk darum miihte, den guten Leuten den
Kehrvers zu Ps. 83 beizubringen, nach dem sich ihre Seele verzehrte nach Sions Hallen.
Es klappte sehr bald technisch vorziiglich. Ich konnte mich aber nicht enthalten, einen ganz
kleinen, aber durchaus ,reprisentativen” Querschnitt zu befragen, was er sich unter Sions
Hallen wohl vorstelle und in welchem Mafle er sich existenziell danach verzehre und was
das Ganze im Gesamt der Liturgie (,,im iibertragenen Sinne”!) denn wohl bedeuten kénne.
Jeder mag sich leicht das Ergebnis vorstellen, es war absolut gleich Null! Wenn das am
griinen Holze geschieht, beim willigen und bemiihten Teil unseres Kirchenvolkes, was mag
dann am diirren geschehen, bei den Randsiedlern des kirchlichen Lebens und bei den schon
lange Emigrierten? Ob man sie so wiedergewinnt, auch bei iibersetzter und ,erneuerter”
Liturgie?

S R. Guardini war einer der Viter der gegenwirtigen liturgischen Bewegung, ihrem
romantisch-historischen Zweig um Maria Laach gleicherweise verbunden wie dem pastoral
bemiihten um Rothenfels und die Oratorianer, wenn auch in merkwiirdigem Abstand zu
dem stirker aufklirerisch-erwachsenenbildnerisch bemiihten Zweig um Pius Parsch mit
seinen duBerst zahlreichen und vielseitigen Drudkerzeugnissen. 1923 erschienen seine grund-
legenden Werke ,,Vom Sinn der Kirche” und ,Liturgische Bildung”. Das schone Bindchen
»Von heiligen Zeichen” vertiefte und exemplifizierte das Gemeinte: Liturgie ist die tigliche
Bezeugung des Mysteriums Kirche.

8 R. Guardini, a. a. O., 103 f. S. Anm. 3.

14 201



mehr. .. Die blof# wirkliche Welt gibt es nicht.” Liest man dann in seinem Brief an
den Mainzer Liturgischen KongreS 1964, den er krankheitshalber schon nicht mehr
besuchen konnte, die Schlupassagen, so wird vollends die gegenwirtige Problematik
deutlich. Denn ihm wird man sicherlich nicht vorwerfen wollen, er habe sich eben
nicht ausreichend bemiiht, habe ,,schon immer gewuflt, daB es doch keinen Zwedck
habe”! Da steht?: ,Ist vielleicht der liturgische Akt, und mit ihm #iberhaupt das, was
,Liturgie” heiflt, so sehr historisch gebunden — antik oder mittelalterlich oder barock —
daf man sie der Ehrlichkeit wegen ganz aufgeben miifite? Sollte man sich nicht zu der
Einsicht durchringen, der Mensch des industriellen Zeitalters, der Technik und der
durch sie bedingten soziologischen Strukturen sei zum liturgischen Akt einfach nicht
mehr fihig? Und sollte man, statt von Erneuerung zu reden, nicht lieber iiberlegen,
in welcher Weise die heiligen Geheimnisse zu feiern seien, damit dieser heutige
Mensch mit seiner Wahrheit zu ihnen stehen kénne? — Es klingt hart, so zu sprechen.
Aber es gibt nicht wenige, vielleicht, aufs Ganze gesehen, sogar viele, die so denken.
Man darf sie nicht einfach als Abgestandene wegstreichen, sondern muf8 fragen, wie
man — wenn Liturgie wesentlich ist — ihnen nahekommen kénne.”

Freilich resigniert Guardini nicht vollends. Denn er bleibt iiberzeugt, daf Liturgie
wesentlich ist. Und sie ist es! Er zeigt bedenkenswerte Ansitze in der gegenwirtigen
Anthropologie, in einer erneuerten Katechetik und Kerygmatik und ganzheitlichen
Bildung und besonders in einer kirchlichen Soziologie, die mehr sein muf als das
bloBe Zusammensitzen in erbaulichen Runden oder das Treffen zu einem ,modernen”,
mit neueren Mitteln gestalteten Gottesdienst, dessen ,Masche” und Opportunitit
bald durchschaut und als blo8 formales ,frommes Getue” sehr schnell wiederum
abgelehnt werden: sie ,ziehen” dann auch nicht. Wenn solche Zusammenkunft nicht
Ausdruck christlicher Solidaritit in der Existenz ist, ist sie umsonst, vertane Liebes-
miihe. Blog einen Ritus durch einen anderen zu ersetzen, bringt an sich noch nichts ein,
selbst wenn man einen unverstandenen lateinischen gegen einen muttersprachlichen
und mit allen Finessen modern gestalteten vertauscht. Man muf8 wohl tiefer ansetzen:
man mufl den Glauben — als ,,Vorverstindnis” des Kults — wedken und eine Gemeinde
als lebendige Gemeinschaft erbauen, die diesen Kult zu tragen und zu vollziehen
vermag. Dabei braucht freilich solcher ,Kult” nicht blof als Endziel dazustehen,
sondern die redliche Bemithung um eine gute gottesdienstliche Form ist dann selbst
auch ein Mittel zum erstrebten Zweck. Denn es wire barer Rationalismus und Ver-
kennung aller didaktischen Erfahrungen, wollte man sich auf Uberlegung und
Belehrung allein stiitzen und das Einiiben vergessen. Nur miiften die Kategorien
der Bemiihung sauber herausgeschilt werden: das Mittel darf nicht der Zweck sein8,
Angesichts solcher Schwierigkeiten ist es nun notwendig, sich eindeutig klarzumachen,
daf — mit Guardinis Worten — , Liturgie wesentlich sei®. Wir konnen uns also nicht
von der Notwendigkeit der Bemithung um sie dispensieren, wenn wir iiberhaupt
Gottes Heilshandeln, Kirche und Konzil ernst nehmen wollen. Ich m&chte daher im
folgenden aufzeigen, dafl der Versuch keineswegs aussichtlos ist, im Gegenteil

durchaus praktikabel. Ich bitte um Entschuldigung, wenn ich da oft geradezu Selbst-

? Ders,, Der Kultakt und die gegenwirtige Aufgabe der liturgischen Bildung. Ein Brief.
Liturg, Jahrbuch, Miinster 14 (1964) 101—106; wieder abgedruckt und mit wichtigen
Anmerkungen versehen in der 2. Auflage von ,Liturgische Bildung” (Rothenfels 1923) als
»Liturgie und Liturgische Bildung”, Wiirzburg 1966 (hg. v. Felix Messerschmid u. Hans
Waltmann) 9—17. Dort auch 193—213 der dokumentarisch wichtige Brief an den Bischof
von Mainz, Albert Stohr: Ein Wort zur liturgischen Frage.

8 Das scheint mir {iberhaupt das Hauptkennzeichen des Pharisiertums zu sein, das sich stets
gerne in der Nihe des Kults ansiedelt: Weil einem die Mittel zum Zwedk so gut gefallen,
vergifit man den Zwedk langsam und hantiert einstweilen mit den Mitteln, in die man sich
verliebt hat und die dazu meBbar und zihlbar sind. Man hat dann schnell das beruhigende
Gefiihl, gedroschen zu haben — wenn’s auch nur leere Spreu war.

9 Vgl. Anm. 2.

202



verstindliches sage! Aber der aufmerksame Leser wird feststellen, da wir damit die
Grundlagenfrage behandeln, die Theorie aller notwendigen Praxis aufzeigen. Es geht
um das ,,Prinzip Sakramentalitit”. DaB ich die Frage — nach der Zielsetzung dieser
Zeitschrift — als praktisch-theologische abhandle, wird mir sicher niemand veriibeln?®.
Erst nach solcher grundsitzlichen Uberlegung sei es mir dann gestattet, einige mgliche
Ansitze neuer Bemiihungen wenigstens anzudeuten, wie sie mir in dieser Zeit und
iiberhaupt méglich zu sein scheinen.

IL

Das Sakrament ist seinem Wesen nach ,Zeichen”, Zeichen in einem noch genau zu
beschreibenden und bestimmenden Sinn. So sait Thomas v. A.: sacramentum ponitur in
genere signill, Das Sakrament ist also innerhalb des genus der ,Zeichen” eine spezifische
Unterart. Augustinus nennt es ,den sichtbaren Ausdrud der unsichtbaren Gnade” (invisibilis
gratiae forma visibilis)!?, wobei zu bemerken ist, daB es nicht etwa heif8t: sichtbares Zeichen
fiir die unsichtbare Gnade, sondern Zeichen der Gnade. Es wird also nicht etwa anliflich
der Gnadenspendung ein Zeichen gemacht, etwa zur Unterstreichung der jetzt eintretenden
Wirkung, zu deren Verfeierlichung oder als ,,Aufmerke-Ritus”, sondern im Zeichen geschieht
diese Zuwendung. Diese Ausdrucksweise Augustins macht sich auch das Tridentinum zu
eigen, wenn es definiert, der heiligen Eucharistie sei mit den anderen Sakramenten gemein-
sam, daB sie ein Symbol von etwas Heiligem sei und der sichtbare Ausdrudk der unsicht-
baren Gnade (symbolum esse rei sacrae et invisibilis gratiae formam visibilem!3. Der
Catechismus Romanus sagt, das Sakrament sei etwas Sinnfilliges, der sinnlichen Wahrneh-
mung Unterworfenes, das nach géttlicher Einsetzung die Kraft habe, die Rechtfertigung —
sanctitas et justitia — sowohl zu bezeichnen (,signifizieren”) wie zu bewirken. Auch das
Vaticanum II nennt die Sakramente signa sensibilia, sinnlich wahrnehmbare Zeichen, durch
die der Hohepriester Christus die Heiligung des Menschen bezeichne und in je eigener Weise
bewirke!, Zu beachten ist, daf das Tridentinum durch das konjunktive et den Begriff
des ,Symbolum” mit der ,forma visibilis” gleichsetzt bzw. diese durch jenes erklirt und
genauer bestimmt, das wiederum sachlich genau der Bezeichnung signum bei Thomas, dem
signum sensibile des Vaticanum II und der res sensibus subjecta des Catechismus Romanus
entspricht. Damit bleibt das Tridentinum in der abendléindischen Tradition des ,symbolon”
schon seit Aristoteles bzw. Herakleitos, die es als ,Zeichen” fiir ein ,vorausgesetzt
Bezeichnetes” verstanden!®, Es {ibergeht die symbolistisch-spiritualistische Verdiinnung des
Symbolbegriffs durch Berengar v. Tours (seit der Mitte des 11. Jahrhunderts; wogegen
sich dann die Scholastik wandte) und des Nominalismus, die sich auch im allgemeinen und
volkstiimlichen Wortgebrauch des Abendlandes einbiirgerte (,nur ein Symbol”; Gleich-
setzung mit Allegorie, Gleichnis etc.). In unserem Jahrhundert, besonders seit E. Cassirer!s,
ist aber die Bezeichnung Symbol als offenbarendes und vergegenwiirtigendes Zeichen wieder
in seinen Rang eingesetzt und heute wissenschaftlich allgemein so gebraucht.

1. Bedeutung des Symbol- und Zeichenbegriffes im allgemeinen

Im Unterschied zum Tier ist der Mensch in der Lage, zum Begriff, zur Wesens-
erkenntnis eines Naturphinomens vorzudringen. Die Verhaltungsforschung hat ge-
zeigt, daB8 ein Ding vom Tier nicht in seinem Wesen erkannt wird, sondern lediglich

10 Im gegenwirtigen Sommersemester 1969 behandle ich zusammen mit meinem Kollegen
Bruno Dreher, dem Vertreter der Kerygmatik an unserer Fakultit (Wien), in gemeinsamen
Seminariibungen die Fragen eines jugendgemiBen Gottesdienstes. Die Ergebnisse werden
noch in diesem Jahre gedruckt vorliegen. Sie mégen als ein moglicher praktischer Beitrag
zu der hier (stidrker theoretisch) gefaten Uberlegung genommen werden.

15, th, I11, 60, 1.

12 Quaest. in Heptat. 3, 84; ML 34, 712.

13 Segsio XIII, cap 3; Denz. 876.

14 Liturgiekonstitution Art. 7.

18 Vgl. die kurz und zuverlissig informierende Ubersicht: F. Hermann, Art. Symbol I (philos.)
LThK 21964 IX, 1205—1207.

18 E, Cassirer, Philosophie der symbolischen Formen, 4 Bde., Berlin 1923—1931 (Neudruck
Darmstadt 1962). Vgl. auch G. Séhngen, Symbol und Wirklichkeit im Kultmysterium,
Bonn 1937; 21940. C. G. Jung, Symbolik des Geistes, Ziirich 1948. M. Eliade, Images et
symboles, Paris 1952; dtsch. Olten-Freiburg 1958. H. Rahner, Griechische Mythen in christ-
licher Deutung, Ziirich 21956, K. Rahner, Sduriften zur Theologie IV, 275—311 (mit
Literatur). )

14 203



den Charakter eines Umweltreizes hat, der innerhalb seines Triebrahmens aufgearbeitet
wird. Ein Specht mag tausend Bidume und jhre Rinde behacken, der Begriff ,,Baum”
geht ihm nicht auf; jeder Baum ist ihm lediglich je neue Reizquelle fiir ein spezifisches
Verhalten. Das ist bis hinauf zu den Primaten genauestens belegbar. Der Grund-
unterschied zwischen tierischem und menschlichem Intellekt liegt hier begriindet.
Der Mensch nimmt nicht bloR wahr, er erkennt. Durch die Wesenserkenntnis ist der
menschliche Intellekt in der Lage, die Dingwelt begrifflich zu ordnen, ihre Gesetze zu
begreifen und fiir sich zu nutzen, Darauf beruht auch die technische Intelligenz, die
zunehmend die menschliche Zivilisation bis zu unserem industriellen Zeitalter hinauf-
gefithrt hat. Der Fortschritt ist quantitativ, nicht qualitativ; der qualitative Sprung
liegt in der Menschwerdung, wie immer sie gewesen sein mag.

Fiir den Menschen ist es weiterhin typisch, daf seine empirischen Erkenntnisse —
schon in einem vordergriindigen Sinne — fiir andere, nicht primir sinnliche Zusammen-
hinge transparent werden, obwohl sie zweifellos darauf beruhen: sie werden, wie man
sagt, ,emotional umspiilt”. Ein Wald als eine Summe von Biumen transzendiert
bereits die reine Sinneserkenntnis, wenn er jeweils anders dem romantischen Wanderer
auf der Suche nach der blauen Blume oder dem Férster und Waldbauern als wirt-
schaftliches Nutzobjekt, dem Arzt oder Stadtplaner als Erholungszentrum oder dem
Soldaten als Gefahrenquelle ersten Ranges wegen etwaiger Baumschiitzen erscheint!
Es mag der gleiche Wald sein, doch reicht die Erkenntnis vom Hochstbegehrenswerten
bis zum Hochstgefihrlichen. Die reine Sinneserkenntnis ist bereits von der Bedeu-
tungs- und Werterkenntnis transzendiert. Zwar hat auch das Tier in einer gewissen
Weise eine ,Bedeutungserkenntnis”, doch ist sie wesentlich anderer Art, erworben
durch ausgeldste Lust- und Unlustgefiihle!?.

Schon hier, bei der spezifisch menschlichen Bedeutungs- und Werterkenntnis konnte
man von ,duBerer Erscheinung” und ,innerer Bedeutung” sprechen, doch bleiben
beide noch im Bereich der Empirie. Es kinnte sie iiberdies auch ein einzelner ganz fiir
sich allein haben, véllig unvergesellschaftet.

Die menschliche Intellektualitit (und das Menschsein iiberhaupt) ist aber nicht allein
dadurch gekennzeichnet, daB der Mensch animal rationale ist, sondern auch animal
sociale, Diese beiden Bestimmungen definieren die Befindlichkeit des Menschen. Somit
erkennt er nicht nur das Wesen eines Dinges, seine ,Gestalt”, sondern er vermag
auch den Dingen auf Grund eines im sozialen Kontakt hergestellten , Vorverstind-
nisses” eine Bedeutung zu geben, die sie als reine Naturphinomene zuniichst gar nicht
haben. Und gerade dieses Ubersteigen der reinen Empirie ist typisch human, ja bedingt
das Menschsein in gewisser Weise iiberhaupt. Erst so wurde aus dem Laut — physisch
doch nur einer Schwingung der Stimmbinder — das Wort, der Logos, die Kommunika-
tion. Es gibt nie und nirgends das ,,Gesprich von Seele zu Seele”, das gibt es nur
durch das Symbol des Wortes, des Gespriichs, also des Bewegens der Stimmbinder,
das aber nunmehr bedeutungstrichtig, verstindlich geworden ist. Es ist ein Axiom:
nil in intellectu quod non prius in sensu. Der Mensch ist also auf die ,res sensibus
subjecta”, das ,signum sensibile”, das ,signum”, das ,symbolum” hingewiesen, um
geistig, menschlich existieren zu kénnen. Zwar kennt auch das Tier den Laut, der
gelegentlich etwa als Warnruf, Lodruf, Betonung seiner Aggressivitiit etc. spezifische
Bedeutung haben kann, doch bleibt es stets im Rahmen seiner Triebbindung. Das Tier

17 Das weif jeder, der einen Hund besitzt: das Tier tut lebenslang, was der Mensch ithm bei
der Dressur mit Lustempfindungen, Belohnungen gekoppelt hat; es unterldt, was ihm
wiederholt Unlust bereitet hat. Darauf beruht eben alle Dressur. Das Tier ,,denkt nicht
mehr um”, weil es keinen neuen Kausalnexus erkennen kann. Pawlows Hund ,lief das
Wasser im Mund zusammen®, wenn er Fleisch bekam, natiirlich auch, als dabei Licht auf-
leuchtete und eine Klingel ertonte, aber auch immer dann noch, als er lingst kein Fleisch
mehr bekam und kein Licht mehr aufleuchtete, sondern es nur noch klingelte! Ein Soldat,
der im Krieg Baumschiitzen im Wald befiirchtete und ihn als Bereitstellungsraum zum
Angriff mied, geht in Friedenszeiten seelenruhig im Wald spazieren!

204



hat nicht das Wort! Das feine Instrumentarium des vielgestaltigen Vokabulars mit
seiner Nuancierung des Sprechens ist spezifisch menschlich. Wire der Mensch nicht
geistbegabtes Wesen, kénnte er nicht sprechen, sondern nur Laute von sich geben;
wire er nicht Gemeinschaftswesen braudite er nicht zu sprechen. Das sinnlich wahr-
nehmbare, hérbare Wort ist ausdrucksmichtig fiir Unsinnliches. Andererseits ist —
wie wir schon sahen — Unsinnliches ihm nicht anders mitteilbar als durch sinnlich
Wahrnehmbares: Gehortes, Gesehenes, Ertastetes, kurzum: durch duflere Zeichen, die
ihre Bedeutung haben auf Grund menschlicher Setzung. Die Verschiedenheit der
Sprachen zeigt uns, daf8 diese Setzungen jeweiligen Gemeinschaften zugeordnet sind.
Insofern die Zeichen — nicht nur die Sprache allein, wir wollen noch davon reden —
lebendiger und gemeinschaftsverbundener Ausdruck einer iiberindividuellen und iiber-
sinnlichen Wert- und Sinnwelt sind, aber eben nur deren sinnlich wahrnehmbarer
»Teil”, transzendieren sie notwendig stets das Wahrnehmbare und damit sich selbst.
Alles menschliche Verhalten wie expressive Geste und leibliche Kundgabe, Wort und
Sprache, Buchstabe und Zahl, Miinze und Rechtsform, auch Anbetung und Kult,
beruhen auf der Grundstruktur des Zeichens, des ,,Symbols”.

Das Wort Symbol (stpBolovvon ovv-BaAAw, zusammenfiigen) bedeutet urspriinglich ein
aus zwei zusammenzufligenden Hilften bestehendes Erkennungszeichen und geht zuriick
auf frilhmenschliche Rechtsformen auf der Stufe der Un- oder Vor-Schriftlichkeit: Zwei
zusammenfiigbare Teile eines Ringes, Stabes oder Tifelchens galten als Erkennungszeichen
fiir Gastfreunde, Boten, Vertragspartner oder berechtigten zum Empfang einer Sache, eines
Vorrechtes oder der Gastfreundschaft!8. Im gesamteuropiischen Kulturbereich vertrat lange
das sogenannte Kerbholz die privatrechtliche schriftliche Schuld- oder Anrechtsbeurkundung:
In ein spaltbares Holzstiick wurden nach bestimmten Konventionen Kerben eingeschnitten,
das Holz dann mittendurch gespalten. Beide Vertragspartner bekamen je die Hilfte;
zusammengehalten oder aneinandergefiigt bewiesen sie die Unverletztheit und damit den
giiltigen Rechtsanspruch des Partners. Filschungen waren ausgeschlossen und unméglich,
da Anderungen des einen Teils den andern nicht tangierten, Vertauschung des einen Teiles
nie mehr das genaue Zusammenpassen mit dem anderen moglich machte. Die getrennten
Teile waren faktisch ihrem Wesen nach untrennbar, der eine Teil zog den Effekt des anderen
unweigerlich nach sich. So lebte jede Hilfte in ihrer Bedeutung geradezu von der anderen,
doch offenbarte und reprisentierte schon der eine Teil das Ganze! Man hielt nur einen Teil
in der Hand und hatte doch das Ganze, das aber wesentlich immateriell war, ein ,htheres
Drittes”: nimlich eine Abmachung unter Menschen. Noch heute kennt man den Ausdruck
»etwas auf dem Kerbholz haben” in der Bedeutung, bei jemandem in der Schuld, ,,in der
Kreide” zu stehen. Der letzte Ausdruck setzt schon den Zustand der Schriftlichkeit voraus,
wo Schulden bereits mit Schreibmitteln aufgeschrieben wurden. Unlingst noch fand ich im
bauerlichen Wallis sogenannte , Tesseln” vor, kleine Holzstédke mit Einkerbungen, die die
Rechte auf die Wasserentnahme aus gemeinsamen kiinstlichen Bewisserungskanilen der
Bergwiesen genau regelten. Sie haben noch heute Urkundsbedeutung. Der Zusammenhang
mit dem Rechtsinstitut des Kerbholzes und dem Worte tessera ist offenkundig. Man denke
an Augustins Definition des Symboles?®: signum est enim res praeter speciem, quam ingerit
sensibus, aliud aliquid ex se faciens in cogitationem venire: ein Sachverhalt, eine res, die
etwas iiber das hinaus, was sinnlich wahrnehmbar ist, zum geistigen Verstindnis bringt.

Wir leben unentwegt mit solchen Symbolen, Sachverhalten oder Dingen, die durch ihre
sinnliche Wahrnehmbarkeit (und dann eben iiber sich hinaus) geistige Mitteilungen machen.
Sie halten jetzt z.B. im Augenblick dieses Heft in der Hand. An sich ist es nur Papier mit
Buchstaben. Oder genauer: ein sehr diinn gewalzter Filz aus Holzzellulose, den man sorg-
filtig prdpariert, geleimt und gebleicht hat, um ihn dann mit Hilfe von Drudkerschwirze,
also einem Gemisch aus Ruf8 und Petroleum — oder irgendwelchen neueren synthetischen
Materialien — mit kleinen Fledken nach Art von Fliegenbeinchen wieder zu beschmutzen!
Das wire die res sensibus subjecta, die den Charakter eines signum, eines Zeichens bekommt,
das nun etwas zugleich ,signifiziert”, offenbart und dazu ,effiziert”, bewirkt, nimlich die
Erkenntnis eines geistigen Sachverhaltes. Die geistige Kommunikation zwischen Ihnen und
mir gelingt also mit einem solchen #ufleren, hier: sichtbaren Zeichen, dem gedrudkten
Artikel also, nahezu ebenso gut, als wenn wir miteinander mit dem #ufleren Zeichen des
horbaren Wortes uns austauschten. Es ist also bei dieser Mitteilung der Raum tiberwunden,
was freilich auch geschehen kénnte mit anderen technischen Mitteln, etwa dem Rundfunk,

18 Vgl. die tessera hospitalitatis bei Platon, Symposion 191 d. Nachweise bei W. Pape,
Griech.-dtsch. Handworterbudh, Braunschweig 31914, Nachdruck Graz 1954. 11, 979 f.
1 De doctrina dhristiana II, 1, 1. ML 34, 35.

205



dem Fernsehen, dem Tonband oder was immer. Wir kénnen das, weil wir ein gemeinsames
Vorverstindnis von Zeitschrift und gedrucktem Wort haben. Wer auBerhalb dieser Kon-
vention stinde, etwa: wer nicht lesen gelernt hidtte oder unsere gemeinsame Sprache nicht
verstinde, bliebe auflerhalb dieser geistigen Kommunikation. Nehmen wir gar an, ein
Primitiver, ohne alle Kenntnis von Biichern und Gedrucktem, finde dieses Heft. Er wiirde
den Zeichencharakter nicht begreifen, sondern vielleicht irgend etwas diesem Zeichen-
charakter Unsachgemiies damit tun. Denn die Materialitit des Zeichens bleibt vieldeutig;
einsichtig ist es nur dem Wissenden, der das entsprechende Vorverstindnis hat®,

Nun gibt es unzihlige solche Symbole in einem engeren Sinne; wir rechnen ja meist
Wort, Buch, Miinze etc. wegen der gewohnten Selbstverstindlichkeit kaum mehr dazu,
obwohl sie es ihrem Wesen nach sind. Jede in einem Zeichen verkdrperte Sinn-
bedeutung ist symbolisch. So finden wir die Symbole in der Vélkerkunde in ver-
schiedensten Ausprigungen, z. B. als Initiations- und Fruchtbarkeitskult etc., in der
Volkssitte z.B. im Brautschleier und in Standestrachten etc.,, im Rechtsleben als
Investituren und Formvorschriften, frither auch in symbolischen Handlungen des
Schuldspruchs wie Stabzerbrechen oder Gewandzerreiffen, im nationalen Leben in
bestimmten Formen etwa des monarchischen Zeremoniells, im Gebrauch von Fahnen
und Hoheitszeichen, vom kirchlichen Leben gar nicht zu reden. Auch der moderne
Naturwissenschafter braucht die mathematische und chemische Formel, der Psycho-
analytiker verwendet den Traum als Symbol tieferer Einsichten. Die moderne Kunst
(besonders die gegenstandlose und die surrealistische, der Psychoanalyse weitgehend
verbundene Kunst) verwendet weitestgehend das Symbol als bedeutungstrichtige
Chiffre, oft nur dem Eingeweihten und Kenner verstindlich. Ja man wird grundsitzlich
sagen miissen, daf8 sie das einfache Naturvorbild und seine exakte Nachbildung nach
der Riumlichkeit der Szene (durch Linear-, Farb- und Luftperspektive) und der
Korper, iiberhaupt die Naturrichtigkeit des Abgebildeten fast vollkommen verschmiht,
nicht etwa aus Haf8 gegen eine geordnete Welt oder wegen des , Verlustes der Mitte”,
wie man es hat erkldren wollen, sondern um einer neuen geistigen Aussagemdglichkeit
willen. Was ich schlicht abbilde (und so auch fotographieren konnte), erregt nicht
leicht einen Denkprozef. Als schon oft Gesehenes beriihrt es mich eigentlich gar nicht.
Vielleicht erweckt es Erinnerungen an frither oder dhnlich Gesehenes und reproduziert
eine spezifische Gefiihlswelt. So bewahre ich Fotos in Rahmen oder Alben, um
Angenehmes der Vergangenheit &fter wieder herauffithren zu koénnen. Religiose Bilder
— etwa der Nazarener — vermogen mir eine harmonisch geordnete Welt des Heilen
und Heiligen vorzustellen oder vorzugaukeln, doch miBtrauen wir heute solchem
Gefiihl, das in der Realitdt meist keine Entsprechung hat. Erst die Verfremdung oder
gar Deformierung des Naturbildes beunruhigt und weckt auf — wenigstens im
gegenwirtigen Stil —, weist auf eine Aussage oder mindestens Aussagemdglichkeit hin:
Das Ding des Naturvorbildes ist im Abbild auf seine geistige Aussagekraft, also
seine Symboltrichtigkeit hin geradezu ,verbogen”, aber verbogen in eine ganz
bestimmte Richtung; oder es ist ganz aufgegeben, ungegenstindlich, d.h. ohne
eigentliches Naturvorbild geworden. Freilich sei zugegeben, daf manche Auferungen,
etwa der Pop-Kunst, die Aussage aufgegeben haben und in einem vorrationalen
Sensualismus beheimatet sind. Hier lieBen sich vielfiltige Bemerkungen zur modernen
Kunst machen; es sei nur darauf verwiesen. Doch wird jeder zugestehen, daR es
unsinnig wire, von der Symbolunfihigkeit des modernen Menschen zu reden. Ich

0 Ein — etwas makabres — Beispiel: In den Jahren der Gefangenschaft erlebte ein sehr
bemiihter Lagerpfarrer die Freude, daf seine Gebetbiichlein, von einer menschenfreund-
lichen Organisation ihm zur Verfiigung gestellt, reifenden Absatz fanden. Natiirlich nahm
er als ,Schriftgelehrter” an, daB damit eine Welle religitser Besinnung einhergehe. Der
Gute ahnte nicht, daf er — fiir viele wenigstens — mit dem Diinndruckpapier seiner
Biichlein das im Augenblidk beste erreichbare Zigarettenpapier lieferte! Das Vorverstindnis
fiir diinnes Papier war eben véllig verschieden! Das Signum garantiert also in sich noch
nicht, daf es jederzeit iiber seine Materialitit hinaus auch stets ,signifiziert” und ,effiziert”,
als Symbol ,offenbart” und ,,vergegenwirtigt”! Es kann verkannt werden.

206



meine — ganz im Gegenteil —, daf ohne Symbole unsere heutige Welt gar nicht
existieren konnte. Freilich sind es Symbole, die gerade unserer Zeit eingingig sind
und keineswegs nur einfach gedankenlos tradierte aus der Welt des Bauern und
Hirten! Davon sei spiter in den Folgerungen aus unseren Uberlegungen noch die
Rede.

In einer ersten Zusammenfassung wird man sagen konnen, daB das Symbol als
sinnlich wahrnehmbarer Triger von iibersinnlichen, geistigen Sachverhalten und
Werten nur existieren kann in einer rechtlichen, kulturellen oder kultischen Gruppe
und dort einsichtig und ohne grofie Miihe verstindlich sein muB. Ohne das stets
lebendige Vorverstindnis einer solchen Gruppe ist es nichts, lediglich Fossil oder
Relikt, zu nichts mehr niitze, sein Gehalt ist vertan. Zu spitzfindig oder willkiirlich
gesetzt, verblaBt es zur Metapher oder ist nur in der Esoterik einer Clique brauchbar.
Aus der Spannung von Bedeutungstriger und Bedeutung, Zeichen und geistiger
Wirkung entlassen und nur auf die reine Setzung solcher Zeichen reduziert, wird es
zur Magie oder zum Idol. Die Reaktionen gegen solchen ausgehdhlten und verding-
lichten ,,Symbolismus” sind aus der Geschichte bekannt: Die Bilderfeindlichkeit des
Judentums und des Islam auf Grund der Eindriicke aus ihrer paganen Umwelt, der
Ikonoklasmus am Ende des kirchlichen Altertums und der Calvinismus am Anfang
der Neuzeit. Sie waren notwendige Signale und trugen zur Besinnung auch der
Angegriffenen bei, wenn diese es recht begriffen. Der Vorwurf der Magie des katho-
lischen Kults ist ungerecht gegeniiber der Lehre, nicht aber unbedingt gegeniiber
mancher gingigen Praxis! Wie oft sind die Zeichen leer, ,sacramentum tantum”.
Das blofe Setzen des Zeichens ohne die auch subjektiv dauernd realisierte geistige
»Filllung” ist der Tod des Symbols, es wird verschlissen, geradezu vernascht.

Es seien noch einige Uberlegungen angestellt zur Wirksamkeit des Zeichens. Es kann
sie natiirlich nicht haben vom materiellen Zeichen selbst her. Brot bleibt sonst Brot,
Wein Wein, Fahne Tuch, Stabbrechen oder Gewandzerreiflen willkiirliche Zerstorung,
Brautschleier Tiill oder was immer, Buch verschiedentlichst verwendbares Papier. Es
muf8 dem materiellen Zeichen eine neue Bedeutung eingestiftet sein, die auf Grund
der Einsicht und des Sozialcharakters des Menschen in eben diesem Zeichen mitteilbar
wird und anwesend ist. Bleiben wir bei unserem Beispiel des Buches oder Zeit-
schriftenartikels. Nachdem eine Konvention und ein Vorverstindnis iiber Druck-
erzeugnisse einmal vorhanden ist, vermag ein Autor seine Gedanken und Auffassungen
diesem Medium einzustiften. Auch ungesagt oder ungedruckt wiren sie vorhanden,
aber eben nicht im Medium einer den Sinnen eingingigen Sache. Ein unbeachtetes
oder ungelesenes Buch verbreitet keinen Effekt, kommt nicht in Diskussion und weitere
Auseinandersetzung. Aber es wire vorhanden. Vielleicht liegt sein Miflerfolg an der
Ungeschicklichkeit oder Unangemessenheit von Sprache oder Aufmachung: Solche
Strukturfehler im Zeichen selbst blockieren dann oft schon seine Wirkung. Im
Kaufminnischen weif3 der Werbeberater schon lange, da88 sich schlecht oder unkennt-
lich verpackte Ware schlecht verkauft; ,Leute des Geistes”, die sich auf ihre Geistigkeit
viel zugute tun, iibersehen das gern, sollten es aber nicht, auch wenn es nicht um
vordergriindige , Effektivitit” geht! Symbole jeglicher Art, die abgegriffen und fade
erscheinen, dem Bediirfnis und iiberhaupt der Situation des Angesprochenen nichts
sagen, sind unniitz vertane Liebesmiih’. Gebraucht man sie dennoch seelenlos und
mechanisch weiter, werden sie schnell als listig und storend oder gar als Zumutung
empfunden, , man fiihlt sich als dumm verschlissen”. Der Uberdruf stellt sich ein. .

Der Inhalt eines Buches vermittelt sich dem Leser selbst. Es konnte aber sein, daf ein
solches Medium, ein ,,Zeichen”, eines Mittlers bedarf, in unserem Fall z. B. eines Vor-
lesers bei einem Blinden. Von diesem Mittler wiirde lediglich verlangt, daf er die
»Intention” des Vorlesens hat und die , Attention” eines hinlinglichen Gesammelt-
seins, um seine Aufgabe einigermafen angemessen zu erfiillen. Man miifite nicht

207



unbedingt verlangen, daf er den Stoff selbst ganz begreift oder notfalls gar inter-
pretieren konnte. Das wire freilich ideal, ist aber nicht notwendig. So kénnte ohne
weiteres z. B. ein netter und hilfsbereiter Junge einem blinden Rechtsstudenten Biicher
vorlesen, die er selbst noch nicht begreift, die noch iiber sein Denkvermogen und seine
Einsicht gehen. Aber er wiirde den Inhalt, die dem Buch ,eingestiftete Bedeutung”
ausreichend vermitteln. Er ist ja nicht der Autor, sondern lediglich Mittler. So iiber-
steigt er also in diesem Zusammenhang den sonst giiltigen Satz: Niemand kann geben,
was er nicht hat. Er kann es dennoch; denn im Buch ist, unabhingig von ihm, ein
schon fertig Vorgegebenes vorhanden, ein — man gestatte mir die Metabasis in die
Sakramententheologie, von der wir in Analogie ja lingst reden! — ,,opus operatum”.
Paulus wiirde verlangen: Ein solcher Vorleser miifte redlicher Helfer und nach besten
Kriften Vermittler der geistigen Aussagen sein, so wie er sich selbst begreift als
,.Diener Christi und Ausspender seiner Mysterien” (1 Kor 4, 1).

Was nun unseren blinden Jusstudenten betrifft, befindet er sich in der Rolle vorwiegender
Passivitit, eben des Empfingers dieser Vorlesebemiihungen. Natiirlich darf er sich nicht
innerlich abriegeln gegen das Vorlesen, er muB den Willen zum Zuhoren haben und geistig
bei der Sache bleiben. Hort er gar nicht zu oder hat er Widerwillen gegen den ganzen Stoff,
geschieht eben nichts, es ist alles umsonst. Das schadet zwar dem Buch nicht, aber der ganze
Aufwand hat keinen Erfolg. Erfolg hat das alles nur nach MaRgabe seiner Aufmerksamkeit,
aber auch sonstiger Vorkenntnisse und in seinem Wesen begriindeter Voraussetzungen:
Intelligenzgrad, Horfihigkeit, Konzentrationskraft etc. Nicht jedem kann man ein juristisches
Buch mit Erfolg vorlesen, Primissen genannter Art sind einfachhin gefordert. Die Schul-
theologie spriiche vom opus operantis, nicht des (aktiven) Vorlesers, sondern des (passiven,
aber geeigneten) Horers (non legentis sed intelligentis). Die Rolle des handelnden Mittlers,
des Vorlesers, konnte unter Umstinden und ungiinstigstenfalls — sollte es aber besser nicht!
— mehr oder weniger mechanisch sein, obwohl auch dann noch niemand von ,Magie”
spriche. Denn es ist auch dann kein Zauber, sondern immer noch mechr oder weniger
treues Bemiihen. Aber er sollte doch méglichst nicht stammeln und buchstabieren, sondern
eben fliissig lesen. Und wire er von Berufs wegen Vorleser, sollte er auch das Ethos und
die Qualifikation eines guten Vorlesers haben. Sonst griffe man eben nur im Notfall auf ihn
zuriick, wenn man niemanden sonst hitte. Denn er brichte die Qualitit des Buches nur
schlecht zur Geltung. Und das wire schade!

Bekanntlich kann man sich iiber den Lebenswert mancher scholastischen Distinktionen
streiten. Aber in diesem Fall ist der Streit zwischen Thomisten und Scotisten um die
physische oder moralische Wirkweise der (sakramentalen) Zeichen hochst aufschlufB-
reich. Kurz gesagt beinhaltet der Streit das Problem, ob Gott durch das Zeichen
(physisch-instrumental) oder blo8 bei Gelegenheit der Setzung solcher Zeichen
(moralisch-instrumental) wirkt. Thomas benutzt als Beispiel den Schreiner, der mittels
einer Siige einen Kasten herstellt: dort, wo das Werkzeug ansetzt, ist der Handwerker
selbst unmittelbar und physisch wirksam. Dieser Mensch erreicht mit seinem Werkzeug
den Effekt, der durch das spezielle Instrument angezeigt, ,bedeutet” wird: er sigt
oder bohrt oder schligt etc. Er bohrt also nicht mit der Sige, schlagt nicht mit dem
Bohrer etc. Die jedem einleuchtende Signifikanz eines spezialisierten Handwerkszeugs
weist auf den Effekt hin, beide sind einander genau zugeordnet. In unserem Beispiel
des Buches kénnte man ja auch mit gutem Recht sagen, daf} der Autor die Kommunika-
tion direkt und unmittelbar erreicht, ohne ihm den Vorwurf einer zu mechanizistischen
Auffassung zu machen: ,Rein-Geistiges” wird eben immer auf dem Weg des ,,Sinnen-
falligen” erreicht. Die Stellungnahme der Scotisten ist demgegeniiber keineswegs
eine Verdiinnung. Von einer moralischen Wirkungsweise spricht man bekanntlich
dann, wenn die Ursache die Wirkung nicht unmittelbar selbst hervorbringt, sondern
nur mittelbar, insofern sie nimlich auf eine verniinftige Kausalititsreihe derart ein-
wirkt, daf diese erst zur intendierten Wirkung Ffithrt. Es geht den Scotisten also nur
darum, den Verdacht einer gewissen allzu handfesten Mechanik abzuweisen oder der
Schwierigkeit zu entgehen, daf Mittel und Zweck doch wohl zu inadaequat seien.
In unserem Beispiel wiirde also das Buch nicht direkt und unmittelbar die Erkenntnis
hervorbringen, sondern es wiirde auf die Sinne eines Menschen einwirken und dann
bei ihm die Kausalititskette physisch-psychischer Erkennensvorginge auslsen. Die

208



auBlerordentlich enge Beziehung von Mittel und Zweck, sinnenfilligem Zeichen und
ausgelostem Erfolg, aber auch ihre sinnvolle Zuordnung zueinander ist bei beiden
Auffassungen hdchst bemerkenswert. Das Zeichen behilt in jedem Fall seine Wiirde
und ist vor spiritualistischer Verfliichtigung bewahrt. Mir will scheinen, daf diese
Zuordnung absolut sinnvoll ist und auch dem modernen Menschen unschwer ein-
leuchtet. Fiir unsere Betrachtungen und Folgerungen scheint sie mir aufSerordentlich
bedeutsam.

2. Symbol und Sakrament

Das bisher iiber die Zeichen oder Symbole Gesagte trifft nun auf das, was die Kirche
Sakramente nennt und womit wir es in der Liturgie nach der Bestimmung des
II. Vaticanums zu tun haben, genau zu: Das Sakrament gehort ja zu dem ,genus”,
dem Oberbegriff der Zeichen, ,,ponitur in genere signi‘21.

Es wiirde zu weit fithren, hier im einzelnen nachzuweisen, wie der auch hier zugrunde
gelegte Begriff des Sakraments sich an diesem (nicht nur antiken) ,Denkmodell” des
Symbols theologisch abgeklirt hat. Aber nicht so, als wire das Sakrament in seiner
Zeichenhaftigkeit lediglich Ergebnis einer theologischen und dogmatischen Entwicklung,
sondern der Sache nach ist es von der apostolischen Gemeinde an vorhanden! Gerade
die jiingste Forschung hat gezeigt, daff alle sakramentalen Zeichen schon im Vor-
verstindnis des Judentums nicht nur moglich, sondern auch vorhanden waren, also
auch in der Welt Christi und der Apostel, angefangen vom Paschaverstindnis der
Eucharistie®? iiber simtliche Zeichen hinweg bis zur Handauflegung?® der Amts-
iibertragung, Sie sind also keineswegs die Akkommodation oder Ubernahme helleni-
stischen Mysterienwesens. Sie scheinen mir, wie dargelegt, eben mit menschlicher
Geistigkeit ganz generell mitgegeben zu sein. Die Aufgabe der friithdhristlichen
Theologen bestand lediglich darin, das von Anfang an faktisch Vorhandene und
Uberlieferte begrifflich genauer zu fassen und zu interpretieren, was ja iiberhaupt die

Aufgabe der Theologie zu aller Zeit ist.

Der lateinische Ausdruck sacramentum ist im griechischen Vokabular des NT natiirlich nicht
zu finden. Sowohl offenbarendes Wort wie heilswirkendes Zeichen, beide begegnen im NT
als pvorfpiov. Beide griinden ja gleicherweise im Glauben, wie sie ihn andererseits bewirken.
Hieronymus iibersetzt in der Vulgata pveripiov meist mit dem Lehnwort mysterium, 16mal
jedoch auch mit sacramentum. Jedoch differenziert er nicht so, da8 er der Ordnung des
Erkennens Zugeordnetes mit ,Mysterium”, der Ordnung der spezifischen Heilszuwendung
durch Zeichen mit ,Sakrament” iibersetzte. So nennt er z.B. Eph 1, 9 und Kol 3, 26 f. die
von Ewigkeit her in Gott verborgene und in Christus geschehene Offenbarung sacramentum,
das gleiche Faktum aber Rom 16, 25 mysterium. Die Worte sind ihm also Synonyme.
Ahnlich verhilt es sich bei den Vitern, Tertullian, Cyprian Ambrosius etc.

So undifferenziert der Wortgebrauch von mysterium und sacramentum nun auch erscheint,
er hat doch den Vorzug, der uns heute erst wieder aufgeht: die enge Zuordnung von
Kerygma und sakramentalem Geschehen, die ja auch beide heilswirksam sind. Denn ganz
offenbar ist ein einseitiger ,Sakramentalismus” — speziell in der lateinischen Westkirche —

21 Thomas S. th. III, 60, 1.

2 Es ist schon lange erkannt, da das jiidische Pascha nicht blo kommemoratives Gedenken
eines historischen Faktums war, sondern Anamnese, echtes Realgedichtnis, Feier der
gnidigen Gegenwart des Bundesgottes bei seinem Volk, an der man im Essen des Pascha
Anteijl gewann, so da8 Thomas (S. th. III, 60, 3) véllig zu Recht das Pascha ein ,,Sakrament
des Alten Bundes” nennt, insofern das Zeichen aus Element und Deutewort und die
Heilswirkung einander ,sakramental” zugeordnet sind. Vgl. meine Arbeit: Grundgestalt
und Wandel der Meffeier, Essen 1966, 18. Wichtig ist in diesem Zusammenhang auch die
jiingste Arbeit von A. M. Goldberg, Untersuchungen iiber die Vorstellung von der
Schekhina in der frithen rabbinischen Literatur (= Studia Judaica V), Berlin 1969, worin er
darlegt, dal diese Schekhina nicht eine Umschreibung des Gottesnamens oder ein beliebiges
Appelativum, sondern mit Gott subjektidentisch ist. Sie ist jene Benennung Gottes, die
dazu diente, ihn als in der Mitte Israels — sei es im Heiligtum oder der Gemeinde oder
auch im einzelnen — als gegenwirtig zu bezeichnen, so wie er deren Lebensvollzug durch-
dringt. Alles religiése Tun erlangt von daher seinen — ,sakramentalen” — Sinn, ist nicht
blo8 , miiffiges”, rein positivistisch-kultisches Tun.

2 Z. B. E. Lohse, Die Ordination im Spitjudentum und im NT, Géttingen 1951.

209



der Grund der faktischen Minderbewertung des Gotteswortes gegeniiber dem Sakrament
gewesen. Man denke nur an die Abwertung des Wort- und Verkiindigungsgottesdienstes
zur blo8en , Vormesse”, die noch bis heute vielfach gebrduchliche Art der Verwendung der
Schrift durch den Dogmatiker geradezu als Repertoire von Belegstellen, u. v. a.

Erst Augustin gibt — speziell in der Auseinandersetzung mit den Donatisten — eine
vorliufige Bestimmung des Sakramentes. Er nennt nun ,sacramentum’ jenes duflere
Zeichen, das aus einer sinnlich wahrnehmbaren Sache besteht, die durch die nihere
Bezeichnung durch Worte eindeutig fiir eine Gnadenwirkung zweckbestimmt wird.
Bekannt ist seine Definition2*: accedit verbum ad elementum et fit sacramentum, etiam
ipsum tamquam visibile verbum. Wort und Element durchdringen sich in einem solchen
signifizierenden Zeichen, werden ,,sichtbares Wort”: Das sakramentale Element (seine
,materia”) ,,spricht”, das gesprochene Wort (die ,forma™) erhilt seine ,,Ausdrucks-
kraft” im dinglichen Zeichen bzw. dessen dynamischer Wendung auf den Menschen
hin (als ,materia remota” und ,proxima” in der Redeweise der Scholastik). Mit
diesem ,sichtbaren (d. h. ganz allgemein: den Sinnen eingehenden) Wort” ist genau
das bezeichnet, was alle Liturgieerneuerung will: der Ritus soll wieder sprechen, den
,/Glauben als Vorverstindnis” wedken und weiter nihren?5,

An Augustins Terminus vom ,,sichtbaren Wort” kénnte man die ganze gegenwirtige
Sakramentenpastoral und alle Ritus-Erneuerung anschliefen! Dabei ist aber immer
festzuhalten, daf sacramentum bei Augustin noch nicht das ganze Sakrament im
heutigen Sinn bedeutet, das ja Zeichen und Wirkung zugleich meint, sondern allein
das Zeichen ays elementum und verbum, eben das ,,visibile verbum”. Es ist also sein
nsacramentum” Zeichen fiir eine Wirkung, genau wie wir im heutigen Sprachgebrauch
noch das Wort ,,Symbol” gebrauchen: Diese oder jene Sache ist Symbol fiir das oder
das, von dem und dem. Wir geben also das Symbolisierte zum Symbol noch aus-
driicklich an, Etwa: die Fahne ist Symbol fiir staatliche Souverinitit; o. 4. So bedeutsam
ist Augustin das Zeichen, dafl er es primir meint, es also nicht sofort spiritualisiert
oder nur als Konzession an menschliche Schwiche betrachtet oder es am liebsten gar
nicht hitte — eine Auffassung, die im 19. Jahrhundert und noch bis in die Gegenwart
hinein gar nicht so selten begegnet. Das Dingliche behilt seine eigene, fast méchte man
sagen: humane Wiirde, Denn so erkennt der Mensch: durch Dinge. Und Dinge, die
der Erkenntnis dienen sollen, miissen so beschaffen sein, dafl das Auszudriickende in
ihnen manifest wird. Umso mehr, wenn Geste und vom Menschen benutzte Dinge
Ausdruck géttlicher Wirksamkeit sein sollen. Darin ist Augustin noch ganz der Antike
verpflichtet. Nicht ein eilig, schnell und lieblos dahingemachtes Zeichen deutet an, da
in diesem Augenblick das allein Wichtige, nimlich Gottes Gnadenwirken geschieht,
sondern in diesem sacramentum-Zeichen ist Gott titig. Das ist fiir die liturgische Praxis
nicht unbedeutsam.

Dieses sacramentum, d. h. dieses dingliche und zum Menschen hin gewendete, auf
ihn ,angewendete” Zeichen, das im Wort des Spenders wie im Glauben — dem
»Vorverstindnis” — des Empfingers eindeutig als heilswirksam interpretiert und
begriffen wird, hat nun seine spezifische Wirkung — seine ,,virtus“ — in der unding-
lichen, unsichtbaren Gnade®$. Das sacramentum ist das Mittel, die virfus der Zweck
und Effekt der gottlichen Gnadenwirksamkeit, beide gehdren aufs engste zusammen
wie Ursache und Wirkung.

24 In Jo. tr. 80, 3. ML 35, 1840.

5 Das meinte auch Luther, und, so genommen, véllig zu Recht, wenn er den Glauben als die
»Voraussetzung” des Sakraments forderte und wiederum das Sakrament als ,den Glauben
treibendes” Zeichen betrachtete. Die Einseitigkeit erst macht die Haresie! Ahnlich wie beim
Streit um den Primat von Glaube und Liebe, wo ja auch der Glaube die Liebe ,formiert”
1c1;nd umgeléehrt, und ein Friiher oder Spiter eigentlich keine Kategorien des Heilshandelns

ottes sind.

2 In Jo. tr. 26, 11: aliud est sacramentum, aliud est virtus sacramenti; Enarr. in pss. 77, 2:
gratia quae est sacramentorum virtus; u. 8fter. Quaest. in Heptat. 3, 84: invisibilis gratiae
forma visibilis; diese Wendung wurde vom Tridentinum (Denz. 876) iibernommen.

210



Fiir Augustin erhob sich nun, speziell in der Auseinandersetzung mit den Donatisten,
das Problem: Woher hat das sacramentum — das symbolum rei sacrae, die forma
visibilis invisibilis gratiae oder wie immer es synonym umschrieben sein mag —
seine virtus, seine Wirkmichtigkeit? Bekanntlich lehnten die Donatisten — ganz in
der Konsequenz der alten afrikanischen Theologie seit dem Ketzertaufstreit — die
von Unwiirdigen gespendeten Sakramente ab. Nun zeigt Augustin auf — und zwar
ganz deutlih und offenbar am Modell des Symbols, da8 — so wenig der Mittler
oder Uberbringer eines o0pfolov dieses selbst geschaffen hat, denn dann bedeutete es
ja nichts! — nicht die Rechtgldubigkeit oder der Glaube oder der rechtschaffene Lebens-
wandel des Sakramentenspenders das Sakrament setzt, sondern da88 die Setzung und
Einsetzung eines solchen Zeichens zu dessen Verbindlichkeit eine iibergeordnete, vor-
gegebene, ,,objektive” Grofe sein muf, der Uberbringer wie Empfinger des otpfolov
oder sacramentum gleichmifig unterworfen sind. Das kann in natiirlichen Bereichen —
,,autoritir’ — ein Einzelner sein oder auch — ,,demokratisch” — eine Gemeinschaft, die
— evtl. erst im Laufe der Zeit — diesem Zeichen eben diese Bedeutung mitteilte; im
Bereich der Ubernatur kann die Stiftung nur von Gott selbst ausgehen. Er ist dann
auch der Wirkende, der sich menschlicher Spender wie sinnenfilliger Zeichen bedient,
um selbst die Wirkung hervorzurufen und zu garantieren®’. Die ganze Spekulation
der folgenden Zeit bis zur Hochscholastik hin etwa iiber ,die Einsetzung der
Sakramente durch Christus” (wofiir es der Scholastik geniigte, da8 sie in der Schrift,
also eigentlich in der Urgemeinde bezeugt waren) und die dabei herausgefundene
»Siebenzahl der Sakramente” sind nur logische Fortsetzung dieser augustinischen These
von der objektiven Wirksamkeit der Zeichen, die sich dann zur Lehre des opus
operatum?®® verdichtet. Es leuchtet ein, daf damit also nicht etwas Mechanistisches
gemeint sein will, ein Automatismus, sondern daf8 nur am Wesen des Zeichens und
Symbols (als Gattungsbegriff) das Wesen des Sakraments herausgearbeitet ist, das —
wie gesagt — nicht theologische Deduktion, selbst lediglich Theologoumenon und
damit' aufgebbar, sondern theologische Interpretation des von Anfang an im Ver-
stindnis der Kirche Vorhandenen ist. Nicht der Spender mit seiner Qualifikation
schafft es (wie die Donatisten meinten), sondern der Stifter; nicht der Glaube ist
das Primdre und Stiftende, sondern er ist lediglich ,,Vorverstindnis”, conditio, not-
wendige Bedingung fiir ein solches Zeichen und seine Bedeutung, so sehr wir diesen

22In Jo. 6, 7 (zu Jo 1, 33): Wenn Petrus tauft, tauft Christus; wenn Paulus tauft, tauft
Christus; aber auch wenn (im donatistischen Sinn: der traditor) Judas tauft, tauft Christus.
Vgl. Pius XII. (1943) Mystici Corporis, Art. 53: Wenn die Sakramente der Kirche gespendet
werden, dann bringt Er selber (Christus) die Wirkung in den Seelen hervor; und Art. 57:
Infolge der rechtlichen Sendung, womit der géttliche Erldser die Apostel in die Welt sandte,
wie er selbst vom Vater gesandt war, ist Er es, der durch die Kirche tauft, lehrt, regiert,
lost, bindet, darbringt und opfert. Diesen Gedanken nimmt das Vaticanum II in der
Liturgiekonstitution in den Artikeln 5—13 auf, die ausdriicklich als theologischer Schliissel
zum ganzen liturgischen Reformwerk bestimmt sind (,,Das Wesen der hl. Liturgie und ihre
Bedeutung fiir das Leben der Kirche”). S. bes. Art. 7 c: Mit Recht gilt also die Liturgie als
Vollzug des Priesteramtes Christi; durch sinnenfillige Zeichen wird in ihr sowohl die
Heiligung des Menschen bezeichnet und in je eigener Weise bewirkt als auch vom mysti-
schlgl Leib Jesu Christi, d. h. dem Haupt und den Gliedern der gesamte offentliche Kult
vollzogen.

% Der Terminus stammt aus der Frithscholastik: Hugo von St. Victor (+1141) unterstrich —
noch ganz augustinisch — die efficacia, Petrus Lombardus (1 1161) die causa des Sakramen-
tes, Wilhelm von Auxerre (f um 1230) unterschied erstmalig mit dieser Terminologie die
,alttestamentlichen Sakramente” von den ,neutestamentlichen”: erstere haben eine
efficacia ex opere operantis (der Fihigkeit des Empfingers), letztere ex opere operato (dem
objektiven Vollzug des Sakramentes). Schon vorher taucht der Ausdruck auf bei Petrus von
Poitiers (t1161), der damit aber die Titigkeit des Spenders bezeichnete. Seit Wilhelm von
Auxerre ist die Wendung in der Scholastik gebridudhlich, vom Tridentinum {ibernommen.
Die — irenische — Deutung Mdhlers (Symbolik § 28) als ex opere a Christo operato ist zwar
sachlich richtig, dogmenhistorisch aber so nicht haltbar.

211



Glauben allerdings auch betonen miissen, um nicht iiber der Einseitigkeit des opus
operatum einem mechanischen ,,magischen” Sakramentalismus zu verfallen.

IIL.

Aus den bisherigen Darlegungen und Uberlegungen ergeben sich fiir unsere Zeit und
die liturgischen Reformen zwangsliufig Folgerungen. Angesichts der im I. Teil vor-
getragenen offenbaren und vielfachen, Diskrepanz zwischen dem heutigen Lebens- und
Weltgefiihl und manchen kirchlichen Gottesdienstformen gingen wir im II. Teil Guardi-
nis Frage nach, ob denn iiberhaupt , Liturgie wesentlich sei” und stellten dabei fest,
daf sie es tatsichlich ist. Wir kdnnen sie nicht aufgeben, wenn wir nicht mit dem
iiberkommenen Prinzip der Sakramentalitit iiberhaupt brechen wollen. Wenn nun
aber erkannt wurde, dal das Prinzip richtig, die Methode mangelhaft und verbesse-
rungsbediirftig ist®®, sollte man daraus die notwendigen Konsequenzen bald und
entschieden ziehen. Natiirlich bin ich nicht imstande, fertige LSsungen anzubieten.
Es scheint, daf die Entwicklung, nachdem sie nun prinzipiell als erforderlich erkannt
und anerkannt ist, nicht in ruhigem Fluf dahingehen will. Vielmehr gleicht sie dem
Bruch eines Staudammes, hinter dem bisher die Wasser ruhig standen, die aber nun,
nach der Offnung, mit elementarer Gewalt durchbrechen. Das so lange Versiumte,
die Adaption der Riten an ein sich dauernd wandelndes und schon lange gewandeltes
Lebensgefiihl, wird wohl griindlicher geschehen miissen als mit bloSen Ubersetzungen
in die Muttersprache oder durch Reduktion der Riten auf eine einmal in der Geschichte
— aber eben vor langer Zeit und nicht ohne weiteres auch heute — giiltige Form30.
Ich vermute, dal die bisherigen offiziellen Reformen und Vorschlige keine lange
Lebensdauer haben werden; sie haben nur den Wert von Ubergangslosungen, brechen
das harte Erdreich fiir neue Saat und schirfen den Blik fiir Notwendigkeiten und
giiltigere Losungen. Vermutlich werden wir die Zuversicht, auch fiir kommende
Generationen dauernd annehmbare Formularien und Agenden schaffen zu konnen,
ganz aufgeben miissen. Was eigentlich, im Hinblick auf die Geschichtlichkeit des
Menschen und seine Existenzverwirklichung, nicht wundernehmen sollte! Der Raum
der Anpassung an die jeweilige Situation, aber auch der Spontaneitit und Variation
wird sicher viel grofer werden miissen. Was bleiben wird, ist vermutlich nur ein
,Directorium”, ein nicht zu eng gezogener Rahmen, der von der lebendigen Gemeinde
gefiillt werden kann und mufl. Wir miissen uns auch wohl klarmachen, daf die giil-
tigen, wirklich und wesentlich sakramentalen Riten gar nicht einmal so zahlreich
sind: Es sind Urphiinomene des Menschlichen iiberhaupt, wie Waschung und Salbung,
Brot und Wein, preisendes und dankendes Wort, Gesten der Auflegung der Hand auf
Kopf (oder evtl. Schulter; so als Zeichen der Ubertragung und Verschnung) oder
Handreichung (als Zeichen des Einverstindnisses und Vertrags wie in der Ehe; evtl.
auch der Versshnung und des Friedens). Im Grunde wiren das aber auch schon alle
wesentlichen Riten! Alle anderen sind samt und sonders nur symbolischer Ausdruck

2 Vgl. auch Liturgiedekret des Vatic. II, Art. 21: ,Dem Wandel unterworfene Teile der
Liturgie”, die ,der Wesensart der Liturgie weniger entsprechend” sind oder ,sich als
weniger geeignet herausgestellt haben”, sollen so ,geordnet werden, da sie das Heilige,
dem sie als Zeichen dienen, deutlicher zum Ausdruck bringen”.

30 Mir kommt die Schnelligkeit der Entwicklung zum BewuBtsein, wenn ich nachsehe, was ich
noch vor zwei Jahren als Einleitung zu A. Sdilling, Orationen der Messe in Auswahl, Essen
1967, 9—36 geschrieben habe: Ich konnte es heute nicht mehr so sagen! Der hochverdiente
und verehrte Jos. Pascher merkte in seiner Rezension (Theol. Revue 64 [1968] 445) dazu an:
»~Man mbcte ferner gerne bei dem Wort von der Sinntreue (sc. der Ubersetzung) das
,moglichst’ vermissen. Wenn die Sinntreue fehlt, ist die Wiedergabe keine Ubersetzung.”
Ich bin von Konstitution und Neigung gar kein Radikalist, bin von Haus aus Archiologe
und Kunsthistoriker und liebe sehr die giiltigen Aussagen der Vergangenheit in Monument
und Dokument, aber ich wiirde nun nicht einmal mehr blof auf dem ,,méglichst” bestehen,
sondern vielfach auch das Prinzip ,Ubersetzung” anzweifeln! Oftmals ist fiir uns Uber-
setzung eben doch blof ,,de la littérature”, noch nicht das Lebendige.

212



von spiteren theologischen Interpretationen oder Formen der Verehrung und Ver-
feierlichung, aber sie gehoren nicht zum Wesen und miissen dann auch nicht um jeden
Preis in die Gegenwart und Zukunft hiniibergerettet werden®. Es scheint mir
providentiell zu sein, daB diese Symbole so sparsam sind! Keines von ihnen ist iiber-
dies heute fiir uns unvollziehbar; wir konnen sie alle noch leicht verwenden und
brauchen, wenn sie recht vollzogen werden, keine langen mystagogischen Katechesen
vorauszuschicken. Solche sind nur bei den sekundiren Riten notwendig. Fast kénnte
man sagen, daf die Notwendigkeit einer ausfiihrlichen und langen Interpretation
einiger Zeichen ein Kriterium dafiir ist, sie besser aufzugeben. Doch muf8 man da wohl
pastorale Klugheit walten lassen. Mancher Sekundirritus wire zu retten, wenn man
ihn von der ritualistischen und rubrizistischen Verkrustung befreite, ihn wirklich
ymenschlich” und redlich und als Ausdruck der inneren Verfafitheit vollzége.

Ein anderer Gesichtspunkt kommt hinzu. Solange die Liturgie ihrem Wesen nach nur
als von der Kirche geordneter gemeinsamer Kult gesehen wurde, also nur in der
Dimension der vom: Menschen oder der Kirche ausgehenden Anbetung Gottes®,
mochte es geniigen, daf die Liturgie ,theologisch stimmte”, die lex orandi und die
lex credendi sich deckten3’, Die neue Sicht der Sakramentalitit der Liturgie seit dem
Vaticanum II (s. 0.) mu8 aber nun konsequenterweise anstreben, daf8 die Liturgie
auch ,,anthropologisch stimmt”, Beide Dimensionen sind Korrelationen, der von Gott
ausgehende Anruf mit seinem Heilsangebot und die vom Menschen ausgehende
Antwort der Danksagung und Heilsannahme. Auch hier gilt es wieder, wie in der
Christologie, das rechte Zueinander zu finden und gleicherweise den Monophysitismus,
der das Menschliche, wie den Nestorianismus, der das Gottliche verkiirzt, zu vermei-
den. Das Katholische liegt im unverkiirzten Miteinander, in der via media Newmans.
In diesem Sinne stehe ich nicht an, manche Uberbetonungen des opus operatum
im Liturgischen und manche Verkiirzungen im Hinblik auf den Heilsempfinger, eben
den lebendigen und konkreten Menschen, als liturgischen Monophysitismus zu
bezeichnen.

Ich méchte nun — ganz kurz und in Stichworten — einige Hinweise geben, wie die
Entwicklung weitergehen konnte und sollte.

1. Jedes liturgische Symbol oder Zeichen sollte aus sich evident sein. Das ergibt sich
aus der Zuordnung von Zeichen und Wirkung, wie wir sie beschrieben haben. Dazu
wire freilich immer die Unterscheidung zwischen wesentlichen sakramentalen Riten
und sekunddren Zutaten zu bedenken. Den Schwerpunkt sollte man zeitlich wie

3 Man sollte diese Forderung nicht radikal schelten, denn sie ist streng tridentinisch! In der
21. Sitzung am 16. Juli 1562 erklidrte die Kirchenversammlung: Stets hatte die Kirche die
Vollmacht, in der Spendung der Sakramente unter Beibehaltung ihres Wesens (salva
illorum substantia) Bestimmungen oder Abinderungen zu treffen, die, entsprechend den
Umstdnden von Verhiltnissen, Zeit und Ort, ,das Seelenheil der Empfinger oder die
Ehrfurcht vor den Sakramenten fordern”. (Denz. 931, hier nach Neuner-Roos 426.) Es ist
da schon unterschieden zwischen wesentlichen und unverinderlichen Riten und sekundiren,
die lediglich niitzlich (utilitati suscipientium) oder Ausdrudk der Ehrfurcht sind und dem
Wandel unterliegen. Aber nirgendwo sagen die Konzilsviter, dieser Wandel sei mit dem
Tridentinum abgeschlossen! Und dennoch scheint diese Annahme noch heute stillschwei-
gendes Einverstindnis weiter Kreise zu sein.

32 Vgl. etwa C. Callewart, De sacra liturgia universum (Briigge 1919, noch 41944) 6: Die
Liturgie als cultus publicus ab Ecclesia quoad exercitium ordinatus, seu ordinatio ecclesia-
stica exercitii cultus publici. Dagegen ausdriidklich Pius XII. in Mediator Dei (1947):
Daher irren vom wahren Begriff und Sinn der hl. Liturgie jene entschieden ab, die unter
ihr nur den &uBeren und sinnenfiilligen Teil des Gottesdienstes oder etwa eine wiirdige
Aufmachung von Zeremonien verstehen; ebenso gehen jene fehl, die sie nur fiir eine
Sammlung von Gesetzen und Vorschriften halten, von der kirchlichen Hierarchie erlassen
fiir die Handhabung der heiligen Riten.

3 Sogen, Indiculus Coelestins I. (422—432) Cap. 8 (Denz. 139): . . . sacramenta . . . in omni
ecclesia catholica uniformiter celebrantur, ut legem credendi lex statuat supplicandi.

213



didaktisch auf die substanziellen Zeichen legen. In Katechese und Predigt und Ver-
wendung sollte man sie auch besonders hervorkehren. Andererseits sollte man gerade
sie vor Subjektivismen und falschen Emotionalismen schiitzen. Jedoch muf objektiver
Vollzug nicht steif sein, er muf die Nihe zu ,menschlichem™ Ausdruck behalten, in
der Welt der Menschen beheimatet bleiben. Denn das sinnenhafte Zeichen selbst ist
nur Ausdruck der transzendierenden Bedeutung, nicht schon diese selbst. Eine
Tabuisierung des Zeichens als Zeichen widerspriche seinem Sinn; denn es ist
wesentlich auf die menschliche Weise des Erfassens und Begreifens hingeordnet, darf
also nicht in seiner Sinnenhaftigkeit irritiert werden. Das Tabu verbreitet magische
Angst vor der Berithrung oder dem Gebrauch; mit humaner und christlicher Ehrfurcht
hat es gar nichts zu tun!

Die Riten sollten von allen nicht mehr nachvollziehbaren historischen und symbolisti-
schen Uberlagerungen befreit werden, damit sie ihre reine und aus sich selbst
sprechende Gestalt zuriickerhalten. Brot sollte Brot sein, Abwaschen bei der Taufe
kein blofes vorsichtiges Besprengen, das Salben kein verschimtes Reiben des Daumen
(der vorher mehr die Watte als das Ol im meist viel zu kleinen und unansehnlichen
Salbengefi berithrt hat!) auf der Stirn des Kranken, etc. Die die Versshnung mit
Gott ausdriickende Auflegung der Hand auf den Kopf des Biifflenden ist bei ihrer
Reduktion auf die — mehr einem Aufmerkegestus zugeordnete — Erhebung der Hand
hinter einem Beichtgitter nicht mehr verstindlich. Die Beispiele liefen sich beliebig
mehren, doch deuten sie an, was gemeint ist. Werden bei solchen Riten sekundire
Zeichen verwendet, miissen sie in ihrer Bedeutung erkennbar sein. So ist z.B. eine
Krankenstola nach Art eines breiteren Schniirsenkels eine ritualistische Albernheit.
Die Stola stammt, ebenso wie das Pallium des Erzbischofs, aus dem kaiserlich-
hofischen Zeremoniell, war stets ein handbreites Band, das je nach Art der Anlegung
oder Zuordnung zum Gewand den betreffenden amtlichen Rang anzeigte. So tragen
Subdiakon, Diakon und Priester die Stola je anders, heute unter dem Obergewand,
frither dariiber, wie es noch beim Pallium geschieht. Die Stola ist also Zeichen des
Amtes in der Kirche. Ob aber eine ,Krankenstola”, mehrfach zusammengefaltet und
in einem kleinen Tischchen entsprechend zerdriickt, im Krankenzimmer schluderig
um den Hals gelegt, angemessener Ausdruck des kirchlichen Amtes ist, kénnte mit
Fug zweifelhaft sein.

Die Zeichen sollten ferner nicht miteinander vermischt werden, sondern je ihre eigene
deutliche Gestalt haben. Ein typisches Beispiel des Unbrauchbaren ist der noch
gebriuchliche Firmritus: Er verbindet in hochst erstaunlicher Weise Handauflegung,
Salbung und Kreuzesbezeichnung (die alte Sphragis oder Besiegelung) miteinander
und ist in dieser Weise Ausdruck eines Kompromisses der Theologen in ihrem Streit
iiber die Materie der Firmung, ob sie nun die Handauflegung oder das Ol sei. So
wird alles miteinander vermengt und — sicher ist sicher! — zugleich angewendet. Jeder
einzelne Ritus, auch nacheinander angewendet, hitte seine Wiirde; jetzt ist er in dieser
Form viel zu ,theologisch”. Ahnliches ist von der Beimischung des Ols zum Tauf-
wasser in der Osternacht zu sagen. Wasser ist zum Abwaschen, Ol zum Salben:
schiittet man aber Ol ins Wasser, erreicht man ganz schlicht eine , Olverschmutzung”.

Ahnliches gilt von den in das Zeichen selbst eingedrungenen Ehrfurchisriten. Natiirlich
muR ich ein heiliges Zeichen ehrfiirchtig machen, aber ich darf es nicht selbst ,ver-
ehrfiirchtigen”. Daf der Priester nach der Kommunion die Finger in Wein abspiilt,
ist vom Zeichen her unsinnig: kein Mensch wischt sich mit Wein! Der skrupultse
Manierismus, nach der Berithrung der konsekrierten Brotsgestalt Daumen und Zeige-
finger beim Orantengestus aufeinander zu pressen, ist ja schon aufgehoben. Es ist
zudem nicht einzusehen, warum die Kommunionspendung auf die Hand weniger
ehrfiirchtig sei als auf die Zunge, wobei sich ja meist Komplikationen ergeben mit
deren Herausstrecken und dem — durchaus sinnvollen — gleichzeitigen Sprechen des
,Amen” — wobei man freilich auch ein verstindlicheres Affirmationswort des Glau-

214



bens, das es ja sein soll, einfiihren konnte. Die Beispiele wiiren beliebig zu vermehren.
Ob es unbedingt zur Ehrfurcht dazugehort, den Altarraum mit Cancelli vom Volk
abzuschirmen? Ob man nicht besser, zur Kommunion hinzutretend, steht als kniet?
Ob man noch weiterhin den Laien (und speziell den Mesnern oder Mefidienern)
nahelegen kann, nur mittels eines Tiichleins die heiligen Gefife zu beriihren3?

Ein wichtiges Kapitel wire auch der Zusammenhang von Liturgie und Folklore. Das
volksfromme Brauchtum ist nicht in allen seinen Formen zu begriifen und beizu-
behalten. Manche Weisen der Primizfeier oder der ,Nachfeier” bei der Firmung sind
einfachhin MiSbrauch. Was sollen Trommelwirbel der Feldgottesdienste und geziickte
Sidbel der eucharistischen Ehrengarden bei der ,,Wandlung als dem heiligsten Augen-
blick der Messe?

Ein eigenes Problem ist die sakrale Sprache. Dariiber wurde viel gesagt, ich méchte
es nur eben erwihnen. Ganz sicher ist die theologische Befrachtung des Verkiindigungs-
wortes viel zu gro8; Betulichkeit und Pathos erwirmen nicht fiir das Gesagte. Von
allen Formen des Fachjargons ist der theologische heute der unverstindlichste, mehr
noch als jedes ,Fachchinesisch” anderer Disziplinen; denn wihrend man diesen leicht
glaubt, schwierige Zusammenhinge und Tatbestéinde ihres Spezialfachs schlecht anders
und eben nur so aussagen zu konnen, ist die uniibersetzte Theologie sofort als iiber-
holt und nicht mehr zutreffend suspekt. Ausdrucksweisen etwa des Arztes oder
Soziologen oder Psychologen gehen leichter in den Wortschatz des heutigen Menschen
ein als die des Pfarrers. Er scheint zu den Spezialisten nicht mehr dazuzugehdren.
Wahrscheinlich hat das Wort der Verkiindigung nur eine Chance, wenn es schlicht,
einfach, offen, allgemeinverstindlich und unmittelbar ist. Dem interpretierenden Wort
bei der Verwendung sakramentaler Zeichen wird man mit Vorsicht gegeniibertreten
miissen: Man kann ein Symbol auch zerreden! Die vielfach herangezogenen ,Kom-
mentatoren” — etwa unter der Messe, bei der Kindertaufe, bei Priesterweihen etc. —
sind vielfach notwendiges (?) Ubel: Ein Zeichen, das ich lange erkliren mug, ist ein
schlechtes oder schlecht gemachtes! Es miifte aus sich selbst reden, ,,visibile verbum*
im Sinne Augustins sein. Bei allem, was ich lange erkliren muf}, muf ich mir sogleich
tiberlegen, ob ich es erhalten muf und dann, ob ich es kann und soll.

2. Jedes liturgische Symbol sollte der Fassungskraft des Empfiingers zugeordnet sein.
Andernfalls verfehlt es seine Funktion als Zeichen. Wenn wir oben schon sagten, da
die wesentlichen sakramentalen Zeichen auBerordentlich sparsam seien, so konnen wir
nun auch wiederum feststellen, dafl sie noch heute leicht fiir jeden verstindlich sind,
der zum Vernunftgebrauch gelangt ist. Ein siebenjihriges Kind begreift, was Wasser
und T, Brot und Danksagung ist. Es begreift das allein umso leichter, je klarer das
als Zeichen herausgestellt und je weniger es durch Sekundirriten verstellt ist. Das
gleiche gilt vom geistig einfach strukturierten Teil des Kirchenvolkes. Man wird nicht
generell sagen kénnen, die Riten seien dann zu arm. Das Taufwasser etwa wird stets
aus sich sprechen, wenn es als sakramentales Zeichen recht gesetzt wird.

Doch zeigt die liturgische Erfahrung zweier Jahrtausende, da man bei dem zum Zeichen
selbst hinfiilhrenden Tun oder Belehren stets gerne wiederum Symbole verwandte, was ja
nach allem bisher Gesagten natiirlich und begriienswert ist. Das Katechumenat vor der
Taufe — um bei diesem Sakrament zu bleiben — war daher nicht nur rationale Belehrung,
sondern durch Zeichen wirklich und tatsdchlich bereichert. Da man den Taufbewerber
und seine Biirgen in ein Buch eintrug, war zunichst reine Funktionalitiit. DaB aber nun dieses
Buch zum Ausdruck des Buches des Lebens (vgl. Apk 3, 5; 17, 8; 17, 15 u.a.) wurde, ist
liturgisch vollig legitim. Ein Rest davon ist ja geblieben bei den einleitenden , Tauffragen”,
doch sind sie kaum mehr in der Ursprungsbedeutung verstindlich, da die Eintragungen in
der Pfarrkanzlei erfolgen. Auch die Fundamentalbelehrung, was die Taufe bewirkt, ist dort
nur mehr relikthaft vorhanden. — Daf dem Katechumenen das Kreuzeszeichen auf die
Stirn gemacht wurde, begriff er solange direkt, als man die ,,Sphragis”, d. h. ein Eigentums-

3 J¢h fand es irgendwie rithrend und habe — ganz sicher! — nicht gelichelt, als mir neulich
eine brave dltere Ordensfrau sogar den Tabernakelschliissel per Tiichlein reichte.

215



merkmal auch einem Menschen, etwa einem Sklaven, aufdriickte; in einem {ibertragenen
Sinne auch dann noch, wenn er sie bei den Tieren einer Herde, etwa bei Schafen o. 3. noch
kannte oder als Gestiitszeichen im Schenkelbrand von Pferden. Das fillt aber kaum mehr in
den Erfahrungsbereich des Gegenwartsmenschen. Er mag aber immerhin das Kreuzzeichen
als eine Segnung auffassen — was es aber genetisch nicht ist. — Noch schwieriger wird es
nun bei den Exorzismen. Da8 man ,das Gute fordern und das Bise bindigen mufl”, mag in
einem ganz allgemeinen Sinn jedem einleuchten. Die Dimonologie der bisherigen Katechu-
menatsriten ist so aber unverstindlich, Da8 man den Teufel in einer exsufflatio fortblist,
begreift niemand mehr; ebenso wenig die Formeln der Beschwdrung, besonders bei der
Kindertaufe. Bezeichnend genug: bei den ersten Ubersetzungen der Riten zur Kindertaufe
nach dem letzten Kriege wurden die Exorzismen — schamhaft! — nicht {ibersetzt, weil man
mit Recht voraussetzte, Eltern und Paten wiren davon mehr entsetzt als erbaut gewesen.
Der Exorzismus in dieser Form entspricht weder dem heutigen Lebensgefiihl noch dem Stand
unserer Theologie. Wofiir ist er dann aber ,,Zeichen”?

So sehen wir, daf die Sekundirriten Ausdruck von theologischer Interpretation wie zeit-
bedingtem Lebensgefiihl sind. Wir haben also die Freiheit, ,alles zu priifen und das Gute
zu behalten” (1 Thess 5, 21). Das geschah in der Kirchen- und Ritusgeschichte immer wieder,
mehr als ein Jahrtausend lang. So gehorte es (in altsyrischen Taufriten) auch zum Ritus der
sogenannten Apo--und Syntage, der Absage an den Teufel und der Zusage an Christus, da88
jene mit der korperlichen Wendung gegen Westen und sogar einem Ausspeien gegen den
real anwesend gedachten Teufel, diese mit der Wendung gegen Osten als dem Aufgangsort
des sol salutis im Zeichen gedeutet wurde, Die Riten sind ersatzlos aufgegeben. Doch auch
dort sehen wir verschiedene kulturelle Schichten durchscheinen: die Hinwendung zum Ort
der aufgehenden und sinkenden Sonne wiire heute eventuell noch leichter und eher vollziehbar
als das Ausspeien als Zeichen der Verachtung, das man heute nach unserem Verhaltenskodex
als sozial d:ilassierend und schlechthin riide empfindet. Doch hat auch das Sonnenlicht im
Zeitalter des kiinstlichen Lichtes nicht mehr die alte Symbolkraft wie in Zeiten, wo der
Sonnenaufgang den Beginn des Tages und ihr Untergang dessen Ende bedeutete. Unsere
Stitten der Arbeit wie der MuBe sind unabhiingiz vom Sonnenlicht. Der gesamte Ritus
ist daher ohne grofes Bedauern zu missen. Jedenfalls lehrt uns aber die Geschichte, da8
Sekundirriten nicht schlechthin sakrosankt sind, daf man sie abindern oder gar véllig
verschwinden lassen kann,” Aber auch, daB jeweils neue und zeitgerechte gefunden werden
kénnen oder miissen.

Daraus folgt, daB das Zeichen situationsgerecht sein, d.h. der sozialen, geistigen,
religiSsen gesamimenschlichen Situation entsprechen muf, wenn es seinen Zweck
erfiillen soll. Es muB wirklichkeitsnahe und wirklichkeitsgemi sein. Es ist nicht
einzusechen, warum nicht Spontaneitit und Variabilitit einen angemessenen Raum
bekommen sollen, die ja nicht mit Willkiir identisch sind. Wenn schon prinzipiell die
geographisch-horizontale Anpassung der Riten an die Eigenart und Uberlieferung der
Volker, speziell in den Missionslindern, von der Liturgiekonstitution gefordert ist35,
so ist nicht einzusehen, warum diese nicht auch ,,vertikal”, d. h. je nach der Fassungs-
kraft und dem Bildungsstand der Betreffenden unterschiedlich sein kénnte. So kénnten
leicht bei vielen Sakramenten Sekundirriten ad libitum moglich sein. Man wird sie
aber nicht finden kénnen, solange man Experimente praktisch verhindert. Zwar fordert
die Liturgiekonstitution sie; doch ist kein Teil der Konstitution schon von ihr selbst
und dann von den folgenden Instruktionen sosehr rubrizistisch eingeengt worden
wie dieser. Das scheint mir ein folgenschwerer Fehler.

In diesen Zusammenhang gehort auch die Forderung, daf das Zeichen altersgemif
sein muf. Ein Jugendgottesdienst®® wird anders aussehen miissen als ein Akademiker-
gottesdienst, aber auch anders als ein Kindergottesdienst. Natiirlich wird es einen
Gemeindegottesdienst schlechthin geben miissen, der alle Naturstinde und Menschen
jedes Bildungsniveaus zusammenfafit. Aber er konnte auf die Dauer nur lebendig
sein, wenn es aufler ihm speziellere Formen der gottesdienstlichen Feier gibt, die dann
auf ihn zuriickwirken. Nach allem scheint naturgemi die Méglichkeit des Experiments
am geringsten in der Eucharistiefeier selbst zu sein. Sehr viel gréBer konnte sie sein
in ,,Wortgottesdiensten”, deren Férderung ja die Liturgiekonstitution (Art. 35, 4)
empfiehlt. Offenbar ist damit nicht nur der ,,offizielle” MeBS-Wortgottesdienst gemeint,

3 Const. S. Lit. Art. 37—40.
38 Vgl. Anm. 10.

216



da ja an der gleichen Stelle auch von priesterlosen die Rede ist. Dort, in solchen Wort-
gottesdiensten, kénnte sich ein weites Feld verantwortlicher Experimente auftun. Mir
scheint, da die Schulgottesdienste, die doch meist , Kindermessen” sind, lockerer
gestaltet sein kénnten. Wird man je ein , kindertiimliches Hochgebet” schaffen kénnen?
Damit stoen aber viele solche Kindermessen einfach ins Leere! Konnte man nicht
mehr Ernst mit der Lehre (Art. 7) machen, daB Christus eben nicht nur in den
eucharistischen Gestalten, wenn dort auch besonders (Art. 47), gegenwirtig ist,
sondern auch im Sakrament, im Wort und in der feiernden Gemeinde selbst?
Vielleicht miiffte man doch manche ,paraliturgischen” Formen der gottesdienstlichen
Feier aufwerten und stirker — wenn auch nicht gleichwertig — neben die Eucharistie
stellen. Als Ausweg béte sich bei solchen Feiern eine Art der Praesanctificaten-Liturgie
an, falls ein Priester vorhanden und anwesend ist, was man ja zur Zeit in unseren
Breiten meist voraussetzen kann. Ich denke da besonders an manche Jugendgottes-
dienste, die damit aus ihrem paraliturgischen Status erlést und als mogliche Alterna-
tivangebote zur Erfiillung der ,,Sonntagspflicht” angeboten werden konnten.

Ahnliches wire bei allen Sakramenten zu iiberlegen. Die SituationsgemiBheit scheint
ein generelles Erfordernis. Welche pastoralen und missionarischen Méglichkeiten liegen
da noch brach, wenn man nur an Trauungen, Beerdigungen etc. denkt. Hat der Priester
doch gerade dort vielfach Menschen vor sich, die er sonst nur schwer erreicht, die aber
nicht schlechthin unansprechbar sind. Ein giiltiges Zeichen, situationsgerecht inter-
pretiert und gedeutet, vermag ungeahnte Kontakte der Erlésungsrealititen zu schaffen.

3. Das Zeichen bedarf des Vorverstindnisses, das nicht nur von seiner Natur her
gegeben ist, sondern auch in der Erziehung grundgelegt werden mufl. Diese These und
Forderung ist nicht eigentlich liturgisch, sondern mehr kerygmatisch-pidagogisch,
beriihrt also mein Fachgebiet als Liturgiker mehr am Rande. Aber sie ist von so
auBerordentlicher Wichtigkeit, da8 ich wenigstens darauf hinweisen méchte.

a) Diese Erzichung sollte dem Liturgen selbst zuteil werden, im Seminar und weiter-
hin in Kursen pastoral-liturgischer Art. Es kann kein Zweifel sein, daf unsere Priester
in diesem Punkte heute weithin iiberfordert sind, weil ihre Ausbildung zumeist in
einem Stadium erfolgte, als die Liturgie lingst noch nicht in ihrer Bedeutung voll
erfaBt war. Dieses Dilemma sehen wir aber nicht nur bei unseren Priestern, es stellt
sich in vollig vergleichbarer Weise dem heutigen Arzt oder Ingenieur oder wem immer.
Nur ist dort der logische Zwang zur Weiterbildung bis zu einem Kontaktstudium hin
deutlicher erkannt. Das Angebot sollte nicht nur von den Ordinariaten oder theo-
logischen Fakultiten erwartet werden. Eigeninitiative in Priesterkreisen wire ein sinn-
voller Weg, besonders wenn man ,Fachleute” einliide. Zeitschriften bieten vielfach
Anregung, viele Verlage helfen redlich und nach besten Kriften. Die praxisbezogene
Spiritualitit des Priesters, der ja nicht verhinderter Mondh ist, kénnte dadurch erheblich
gewinnen, Die vielbesprochene Status-Unsicherheit des Priesters wiirde von einem
Angelpunkt seiner Existenz her sicher leichter behoben.

b) Die Erziehung des Kirchenvolkes sollte damit Hand in Hand gehen, nicht sprung-
haft, sondern schrittweise. Es miiflten Schwerpunkte gesetzt werden, die erreichbar
sind. Wahrscheinlich miite man die Gemeinde nach konzentrischen Kreisen ent-
sprechend ihrer Liturgiefdhigkeit differenzieren und in je homogenen Kreisen weiter-
bilden, sowohl in der Belehrung wie im liturgischen Tun selbst, da eins das andere
bedingt und belebt. Das Hauptaugenmerk wire sicher nicht nur auf die technische
Bewiltigung des Gottesdienstlichen zu legen; es kime dann nur ein Liturgizismus
heraus. Die liturgischen Gestaltungsmoglichkeiten kénnen nur wachsen mit der
Fahigkeit und Lebendigkeit des Glaubens der Gemeinde. Meditation und Stille — im
Gottesdienst und sonst — werden mehr erreichen als Geschiftigkeit und zu direkte
Pritention. Mir scheint der moderne Mensch keineswegs liturgieunfihig, aber doch wie
von Mangelkrankheiten befallen, die heilbar sind, aber eben nur im Gesamtmensch-
lichen, das allezeit der Erlésung und des Heils bedurfte und bedarf.

5 217



