HANS HEIMERL
Auflésbarkeit unaufléslicher Ehen

Diesen Titel gab Viktor Steininger seinem Buch (Styria, Graz 1968), das einen
seridsen und verantwortungsbewuBten Beitrag liefert zu dem auch anderweitig im
katholischen Raum diskutierten Thema, dem man nicht mehr ausweichen kann, das
aber nicht zum Spielball von Emotionen oder einer simplifizierenden, verzerrenden
Publizistik werden soll (wie es leider mit der Zélibatsfrage geschehen ist). Der Stil
des Buches schliet gliicklicherweise eine Vulgarisierung aus.

Im ersten Teil legt Steininger den entscheidenden Gedankengang dar. Die Unauflés-
lichkeit der Ehe wird als biblisch gesichert vorausgesetzt (11f). Auf der Basis der
neueren Anthropologie in katholischer Sicht zeigt er dann, daf8 auch die Grundziige
des menschlichen Wesens die unauflosliche Einehe verlangen (14—21). ,Wie der
einzelne seine Einmaligkeit niemals ablegen kann und nur in ihr seine Endgiiltigkeit
findet, so kann jeder, der die Gemeinschaftsbezogenheit seiner Existenz in der beson-
deren Form der ehelichen, vollen Lebensgemeinschaft zu realisieren sucht, die End-
giiltigkeit seiner Individualitit eben nur noch in dieser neuen, gemeinsamen, aber
ebenfalls nicht mehr ablegbaren Einmaligkeit finden. Nimmt man die jeweilige
unaustauschbare Einmaligkeit jedes einzelnen Menschen wirklich ernst, dann mufl
auch die gegenseitige Totalhingabe zweier derartiger einzelner wieder einen einzig-
artigen, unaustauschbaren Charakter haben, und insofern diese Totalhingabe als
Selbst-Transzendenz zugleich Wesensvollzug dieser sich Hingebenden ist, muf die
unverlierbare Einmaligkeit ihres Wesens eben auch im gemeinsam Vollzogenen
wieder in Erscheinung treten. Gerade das geschieht in der unauflislichen Einehe” (18).
,Der hichstmogliche leibliche Ausdruck dieses gemeinsamen Selbst-Uberstieges der
Gatten im Vollzug ihrer auf gegenseitige Selbsthingabe gegriindeten Gemeinschaft,
und damit zugleich der sinnfillige Ausdruck der Selbst-Transzendenz ihrer Ehe als
solcher, ist das Kind” (19). Das Transzendenzstreben des Menschen geht aber auf
das Absolute, nicht auf einen anderen ebenfalls endlichen Menschen. Daf die Ehe
(wie auch andere Formen der Hingabe an den Mitmenschen) dennoch eine Begegnung
mit dem Absoluten, christlich gesagt, mit Gott, sein kann, ergibt sich aus der
Menschwerdung Gottes (23—25). ,,Wenn immer Menschen einander in Liebe begegnen,
dann findet dabei zugleich auch eine heiligende Begegnung mit dem Gottmenschen
Jesus Christus statt” (27). Die vorgegebene natiirliche Unaufléslichkeit der Ehe erfihrt
im Sakrament eine gnadenhafte Erhshung. ,Weil der Ehe schon aus sich selbst
heraus Unauflslichkeit zukommt, ist sie iiberhaupt erst geeignet, sakramentaler
Ausdruck des unaufldslichen Bundes zwischen Christus und seiner Kirche zu werden”
(32).

Dann geht Steininger zum springenden Punkt iiber: Die Ehe gelangt zu ihrer Voll-
endung, wenn die Gatten nach dem Tode der Verklirung teilhaftig werden. Das
Endgiiltigwerden im Tode bedeutet, ,daf8 alles, was wihrend der konkreten Geschichte
des Lebens eines einzelnen Menschen entscheidend diesen einzelnen geformt hat,
gleichsam in ihn bereits eingegangen ist, auch im Tode zur Fiille des Seins dieses
Menschen mitbefreit wird...” (33f). ,Die einzigartige Bezichung der Gatten zu-
einander, deren natiirliche Unauflslichkeit zum sakramentalen Ausdruck des ewigen
Bundes mit Christus geworden ist, wird in der Ewigkeit ihre verklirende UberhShung
erfahren konnen” (34), zhnlich wie auch die Bezichungen zu Eltern, Geschwistern
oder Freunden — Maria bleibt ja fiir die katholische Frémmigkeit selbstverstindlich
auch in der Verklirung die Mutter des Herrn! (Anm. 2). Freilich taucht nun die Frage
auf, wieso nach dem Kirchenrecht und schon nach 1 Kor 7, 39 und Rém 7, 2 f der
Tod das Eheband I5st, so daf8 die Eingehung einer neuen Ehe gestattet ist. Die bisher
von der Dogmatik gegebenen Antworten seien unbefriedigend (39—43). Auch die

218



Praxis sei zwiespiltig, da die Wiederverheiratung schon im NT, dann besonders in
der Praxis der Ostkirche, aber auch in der lateinischen Kirche auf eine gewisse
Abneigung stofit (43 ff).

So kommt Steininger zur entscheidenden These: ,Die im Kirchenrecht statuierte
Zulissigkeit der sukzessiven Bigamie stellt eine Konzession an die menschliche End-
lichkeit dar.” Die Konsequenz daraus wire: ,Ist es richtig, da der Tod eigentlich das
Eheband gar nicht lésen kann, sondern die Wiederverheiratung dem verwitweten
Gatten nur im Hinblick auf die menschliche Endlichkeit gestattet wird, dann ist es
prinzipiell diskutabel, auch in anderen Fillen, die in ihrem Gewicht dem Scheidungs-
grund des Todes dhnlich sind, dem Ehegatten eine neue EheschlieBung mit Dritten
zu ermdglichen” (46). Gegen den Einwand, dies widerspriche der bisherigen Haltung
der Kirche und besonders den Definitionen des Konzils von Trient, wird hingewiesen
auf die Verinderlichkeit anderer nicht unfehlbar definierter Lehren und Praktiken
der Kirche; das Tridentinum miisse schon im Hinblick auf die nunmehrige Praxis
des Privilegium Petrinum einschrinkend interpretiert werden. Es ergebe sich also,
daf die Diskussion iiber die These und ihre Konsequenzen ,trotz der Abweichungen
gegeniiber dem gegenwirtigen Standpunkt der Kirche nicht von vornherein unzulissig
oder aussichtslos sein diirfte” (55). Auch die Ehestelle der Bergpredigt sei kein
uniiberwindbarer Einwand. ,, Trotz der Parallelitit des Scheidungs-, Eides- und Not-
wehrverbotes der Bergpredigt werden Eid und Notwehr ohne weiteres gestattet, die
Scheidung hingegen wird unbedingt verboten. Die offenkundige innere Widerspriich-
lichkeit dieses Ergebnisses ist vermeidbar, wenn die Forderungen der Bergpredigt als
verpflichtende Ziele angesechen werden, deren konkret zumutbare Erfiillbarkeit sich
jedoch nach der christlichen Reife der jeweils Betroffenen richtet, also auf die mensch-
lichen Schwiichen Riicksicht nimmt” (73).

Aus dieser Skizze des 1. Teiles wird klar, daf man die These des Autors nicht einfach
als ,,Unsinn” abtun kann (wie es eine einigermaflen kompetente kirchliche Persénlich-
keit in Deutschland gesprichsweise tat!). Man wiirde den Autor griindlich mif3-
verstehen (wie es leider auch geschieht), wenn man ihm als eigentliches Anliegen die
Einfiihrung der Scheidung in der katholischen Kirche unterschgbe. Fiir ihn ist auch
durch den Tod die Ehe nicht fiir den Seinsbereich, sondern nur fiir den Rechtsbereich
losbar (54), er ist also im Grunde genommen ein entschiedener Verfechter der Unauf-
16slichkeit. Er muf8 sich dann aber auch mit der Tatsache auseinandersetzen, daf§ die
katholische Kirche die Auflésung des Ehebandes in manchen Fillen kennt, und sie
zu erkliren versuchen. Das Ergebnis, zu dem er kommt, ist jedenfalls erwigenswert.
Die Diskussion miifite sich besonders mit den Beziehungen der Ehe zum Pilgerstand
des Menschen beschiiftigen.

Im 2weiten Teil ,Die Durchfiihrbarkeit der Konsequenzen” will Steininger zeigen, daf8
auch in der Gegenwart die Kirche eine Wiederverheiratung zu Lebzeiten des anderen
Gatten zulassen konnte, ,wenn die frithere Ehe aus Griinden fiir den Rechtsbereich
gelost wurde, denen fiir die Beteiligten dhnliches Gewicht wie dem rechtlichen Ehe-
losungsgrund des Todes zukime” (77). Der Verfasser setzt sich in diesem Teil mit
einer Reihe von mehr oder minder einschligigen Problemen auseinander, insbesondere
mit der unbefriedigenden und mangelhaft begriindeten Praxis der L&sung nicht
sakramentaler und nicht vollzogener Ehen. Er geht manchmal hart mit dem Kirchen-
recht und seinen ,Naturrechtswidrigkeiten” ins Gericht. Man muff ithm in vielen
Einzelheiten recht geben, wird aber auf der anderen Seite die wesentliche ,uniiber-
windbare Vorliufigkeit kirchenrechtlicher Normen” (159) dahingehend in Rechnung
stellen, daf man ihre Mangelhaftigkeit nicht mit Passivitit, aber doch mit etwas
groBerer Gelassenheit zur Kenntnis nimmt. Konflikte zwischen Rechts- und Gewissens-
bereich auf dem Gebiete der Ehe sollten gewif8 nicht wie friiher zu einseitig zugunsten
der Rechtsnormen, jedoch angesichts des sozialen Moments der Ehe auch nicht ein-

15° 219



seitig nach subjektivem Gewissen ohne Riicksicht auf das kirchliche Gemeinschafts-
leben und sein Recht gelést werden.

Im einzelnen behandelt Steininger zunichst die Frage der Begierdtaufe und Ehe.
Er meint, daff die Ehen jener Gatten, die ohne Taufe aus der Gnade Christi leben,
in dhnlicher Weise der spezifischen Ehegnaden Christi teilhaftig werden wie die in der
Kirche geschlossenen sakramentalen Ehen Getaufter, und eine groBere Verwirklichung
christlichen Lebens darstellen kénnen als eine schlechte Ehe zwischen Taufschein-
katholiken (83) — und doch ist diese absolut unauflgslich, jene nicht (freilich miifite
hier das Zeichenhaft-Kirchliche, das allein der Wassertaufe eignet, stirker beachtet
werden). — Das Privilegium Paulinum und besonders Petrinum zeigen, wieweit die
Auflgsung von Ehen, die friiher als unauflosbar galten, sich ausdehnen kann, ohne
daf am Wortlaut des kirchlichen Gesetzbuches etwas geindert werden miifite (87—100).
(Nach herrschender Lehre list allerdings der Papst die Ehen nicht aus ,eigener’
Machtvollkommenheit (97), sondern aus der sogenannten ,potestas vicaria”). Die
Trennung geschlechtlich nicht vollzogener sakramentaler Ehen sieht Steininger als Ver-
engung bzw. Kern einer Gesamtschau des Werdens (des , Vollzuges”) der Ehe (100
bis 120). Ein Exkurs handelt iiber einige Themen, an denen die Naturwidrigkeit der
kirchlichen bzw. moralischen Auffassung der Kirche gezeigt werden soll: die Form-
gebundenheit katholisch Getaufter, aber nicht katholisch Erzogener; manche Fille
von Impotenz als Ehenichtigkeitsgrund; die kiinstliche Befruchtung.

Am Stand der Ehelosigkeit (dem derzeitigen priesterlichen Zélibat und dem Ordens-
stand) wird gezeigt, daf8 eine an sich totale, endgiiltige Selbsthingabe dispensweise
aufgehoben werden kann — eine Parallele zur Auflésung der Ehe. Von besonderer
Bedeutung ist die Auseinandersetzung mit den in der seelsorglichen Praxis so haufigen
und oft bedriickenden Fillen von gliicklichen Ehen Geschiedener. Steininger meint,
daff die echte Liebe zwischen diesen (ungiiltig verheirateten) Gatten eine von der
Gnade Gottes getragene Ehegemeinschaft darstelle; wenn vom Standpunkt des
Kirchenrechts eine ungiiltige Ehe vorliege, so stimme das nicht mit der eigentlichen
Wirklichkeit iiberein. Diesem Mangel kénne durch Dispens abgeholfen werden (167).
Auch fiir die Ehen, die mangels des fiir den Eheabschluf nétigen ,,personalen Engage-
ments’’ ungiiltig wiren und scheitern, bote die dispensweise Auflésung einen besseren
Ausweg als die meist durch Beweisnotstand behinderte Nichtigkeitserklirung (168
bis 174).

Die Unaufloslichkeit der Ehe heute stellt vor allem zwei Fragen: Die dogmatische
Fragestellung verlangt eine bessere Durchdringung und Begriindung sowie den Auf-
weis, wieweit sie auf unabinderlicher Glaubenslehre beruht. Zu diesem Problem hat
Steininger zweifellos einen interessanten Ansatzpunkt geliefert. Der andere Fragen-
kreis ist rechtspolitisch-pastoral: Ist es opportun, eine gegebenenfalls dogmatisch
mogliche Anderung in der rechtlichen Auflosbarkeit sakramentaler vollzogener Ehen
einzufithren und auf welche Weise? Steininger bejaht die Opportunitit, weil sie der
einzige Ausweg aus den verschiedenen ,Merkwiirdigkeiten” des geltenden Kirchen-
rechtes und vor allem Ausweg fiir die auf Grund der menschlichen Endlichkeit ver-
fehlten Ehen sei; das in der Kirche so verbreitete Rechtsinstitut der Dispens béte
ein leicht zu handhabendes Instrument. Es miifte aber auch die Gegenseite beachtet
werden, die einen ,Dammbruch” fiirchtet, eine noch stirkere Lockerung des Willens
zur unaufloslichen Bindung an den Ehepartner, ein rapides Ansteigen der Scheidungs-
zahlen von Katholiken. Diese Bedenken sind sehr ernst zu nehmen, sollten aber eine
verantwortungsbewufte Diskussion keinesfalls unterbinden.

220



