
ANS HEIMERL

Auflösbarkeit unauflöslicher Ehen
Diesen Titel gab Viktor Steininger Buch Styria, Graz das einen
sSerl10sen  s und verantwortungsbewußten Beitrag liefert dem auch anderweitig
katholischen Raum diskutierten Thema, dem 1a) cht mehr ausweichen das
aber nicht ZUuOn)ı Spielball S Emotionen oder eıner simplifizierenden, verzerrenden
Publizistik werden soll (  wiıie PS leider mıt der Zölibatsfrage geschehen ist) Der GtHil]
des uches schließ: elü  cherweise eiıne Vulgarisierung
Im ersien Teil legt Steininger den entscheidenden Gedankengang dar Die Unauflös-
lichkeit der Fhe wird als biblisch gesi vorausgesetzt (11 der AaSsıs der
NneUueren Anthropologie katholischer Sicht zeigt PT dann, auch die ge
des menschlichen Wesens die unauflösliche Einehe verlangen (14—21) r  1e€ der
einzelne seine Einmaligkeit niemals ablegen kann und N1Ur seıne Endgültigkeit
findet, jeder, der die Gemeinschaftsbezogenheit sSeiner Existenz der beson-
deren Form der ehelichen, ollen Lebensgemeinschaft ZU realisieren sucht, die End-
gültigkeit Individualität eben z noch dieser NnNeueCnN, gemeinsamen, aber
ebenfalls nicht mehr ablegbaren Einmaligkeit finden. Nimmt 1Nanmn die jeweilige
unaustauschbare Einmaligkeit jedes einzelnen enschen wirkli £, dann mufß
auch die gegenseitige Totalhingabe ZWEIl derartiger einzelner wieder eınen eiNZIE-
artigen, unaustauschbaren Charakter haben, und insofern ese Totalhingabe als
GCelbst-Transzendenz zugleich Wesensvollzug eser sich Hingebenden ist, muß die
unverlierbare Einmaligkeit hres esens eben auch gemeinsam Vollzogenen
wieder rscheinung treten. Gerade das geschieht der unauflöslichen Einehe 18)
„Der höchstmögliche leibliche Ausdruck dieses gemeinsamen Selbst-Überstieges der
Gatten Voilzug ihrer auf gegenseitige Selbsthingabe gegründeten Gemeinschaft,
und damit ugleich der SINN!  ge us der Gelbst-Transzendenz ihrer Ehe als
solcher, ist das Kind““ 19) Das ranszendenzstreben des Menschen geht aber auf
das Absolute, icht auf einen anderen alls endlichen Menschen. die Fhe
(wie auch andere Formen der Hingabe den Mitmenschen dennoch eıne egegnung
muit dem Absoluten, christlich gesagt, mit Gott, se1ın kann, ergibt sich AuUS der
Menschwerdung Gottes (23—25) „Wenn immer Menschen einander ebe begegnen,
dann Gndet dabei zugleich auch eine heiligende Begegnung mit dem Gottmenschen
Jesus Christus statt““ 27) Die vorgegebene natürliche Unauflöslichkeit der Ehe erfährt

akrament eine gnadenhafte Erhöhung. „Weil der Ehe schon ausSs cich celhbst
heraus Unauflöslichkeit zukommt, ist Sıe überhaupt erst geeignet, cakramentaler
Ausdruck des unauflöslichen Bundes 7zwischen Christus und SeIN! Kirche werden  4a
321

Dann geht Steininger ZUIm springenden E iber: Die Ehe gelangt ihrer Voll-
endung, wWenn die (jatten nach dem Tode der Verklärung teilhaftig werden. Das
Endgültigwerden Tode bedeutet, 88 alles, wWas Shrend der konkreten Geschichte
des Lebens eines einzelnen Menschen entscheidend diesen einzelnen geformt hat,
gleichsam bereits eingegangen ist, auch Tode Fülle des Seins dieses
enschen mitbefreit WIT'!  d.. / (33 IID  jJe einzigartige Beziehung der Gatten ZU-

einander, eren natürliche Unautf£löslichkeit [L sakramentalen Ausdruck des ewigen
Bundes mıitf Christus eworden ist, wird der Ewigkeit verklärende Überhöhung
erfahren können (34), wıe auch die Beziehungen zZu Eltern, Geschwistern
oder Freunden Maria bleibt ja die katholische Frömmigkeit selbstverständlich
auch der Verklärung die Multter des Herrn! TE taucht die Frage
auf, wIıeso nach dem chenrecht und schon nach Kor 74 20 und Röm 7, f der
Tod das Eheband löst, p die gehung einer fi!-.1 g  a! 15$. Die bisher
von der Dogmatik gegebenen Antworten sej]en un  e  gend (39—43) Auch die

HANS HEIMERL 

Auflösbarkeit unauflöslicher Ehen 

Diesen Titel gab Viktor Steininger seinem Buch (Styria, Graz 1968), das einen 
seriösen und verantwortungsbewußten Beitrag liefert zu dem auch anderweitig im 
katholischen Raum diskutierten Thema, dem man nicht mehr ausweichen kann, das 
aber nicht zum Spielball von Emotionen oder einer simplifizierenden, verzerrenden 
Publizistik werden soll (wie es leider mit der Zölibatsfrage geschehen ist). Der Stil 
des Buches schließt glücklicherweise eine Vulgarisierung aus. 

Im ersten Teil legt Steininger den entscheidenden Gedankengang dar. Die Unauflös­
lichkeit der Ehe wird als biblisch gesichert vorausgesetzt (11 f). Auf der Basis der 
neueren Anthropologie in katholischer Sicht zeigt er dann, daß auch die Grundzüge 
des menschlichen Wesens die unauflösliche Einehe verlangen (14-21). ,,Wie der 
einzelne seine Einmaligkeit niemals ablegen kann und nur in ihr seine Endgültigkeit 
findet, so kann jeder, der die Gemeinschaftsbezogenheit seiner Existenz in der beson­
deren Form der ehelichen, vollen Lebensgemeinschaft zu realisieren sucht, die End­
gültigkeit seiner Individualität eben nur noch in dieser neuen, gemeinsamen, aber 
ebenfalls nicht mehr ablegbaren Einmaligkeit finden. Nimmt man die jeweilige 
unaustauschbare Einmaligkeit jedes einzelnen Menschen wirklich ernst, dann muß 
auch die gegenseitige Totalhingabe zweier derartiger einzelner wieder einen einzig­
artigen, unaustauschbaren Charakter haben, und insofern diese Totalhingabe als 
Selbst-Transzendenz zugleich Wesensvollzug dieser sich Hingebenden ist, muß die 
unverlierbare Einmaligkeit ihres Wesens eben auch im gemeinsam Vollzogenen 
wieder in Erscheinung treten. Gerade das geschieht in der unauflöslichen Einehe" (18). 
„Der höchstmögliche leibliche Ausdruck dieses gemeinsamen Selbst-Oberstieges der 
Gatten im Vollzug ihrer auf gegenseitige Selbsthingabe gegründeten Gemeinschaft, 
und damit zugleich der sinnfällige Ausdruck der Selbst-Transzendenz ihrer Ehe als 
solcher, ist das Kind" (19). Das Transzendenzstreben des Menschen geht aber auf 
das Absolute, nicht auf einen anderen ebenfalls endlichen Menschen. Daß die Ehe 
( wie auch andere Formen der Hingabe an den Mitmenschen) dennoch eine Begegnung 
mit dem Absoluten, christlich gesagt, mit Gott, sein kann, ergibt sich aus der 
Menschwerdung Gottes (23-25). ,,Wenn immer Menschen einander in Liebe begegnen, 
dann findet dabei zugleich auch eine heiligende Begegnung mit dem Gottmenschen 
Jesus Christus statt" (27). Die vorgegebene natürliche Unauflöslichkeit der Ehe erfährt 
im Sakrament eine gnadenhafte Erhöhung. ,,Weil der Ehe schon aus sich selbst 
heraus Unauflöslichkeit zukommt, ist sie überhaupt erst geeignet, sakramentaler 
Ausdrud< des unauflöslichen Bundes zwischen Christus und seiner Kirche zu werden" 
(32). 
Dann geht Steininger zum springenden Punkt über: Die Ehe gelangt zu ihrer Voll­
endung, wenn die Gatten nach dem Tode der Verklärung teilhaftig werden. Das 
Endgültigwerden im Tode bedeutet, ,,daß alles, was während der konkreten Geschichte 
des Lebens eines einzelnen Menschen entscheidend diesen einzelnen geformt hat, 
gleichsam in ihn bereits eingegangen ist, auch im Tode zur Fülle des Seins dieses 
Menschen mitbefreit wird ... " (33 f). ,,Die einzigartige Beziehung der Gatten zu­
einander, deren natürliche Unauflöslichkeit zum sakramentalen Ausdruck des ewigen 
Bundes mit Christus geworden ist, wird in der Ewigkeit ihre verklärende Oberhöhung 
erfahren können" (34), ähnlich wie auch die Beziehungen zu Eltern, Geschwistern 
oder Freunden - Maria bleibt ja für die katholische Frömmigkeit selbstverständlich 
auch in der Verklärung die Mutter des Herrn! (Anm. 2). Freilich taucht nun die Frage 
auf, wieso nach dem Kirchenrecht und schon nach 1 Kor 7, 39 und Röm 7, 2 f der 
Tod das Eheband löst, so daß die Eingehung einer neuen Ehe gestattet ist. Die bisher 
von der Dogmatik gegebenen Antworten seien unbefriedigend (39--43). Auch die 

218 



TaXıs U zwiespältig, da die Wiederverheiratung schon 15 dann besonders 1n
der Praxis der Ostkirche, aber auch in der ateinischen Kirche auf gBCWISSEC
Abneigung stößt (43
So kommt Steininger entscheidenden These „Die 1177 s*atnerte
Zulässigkeit der sukzessiven igamie stellt eine Konzession die menschliche FEnd-
lichkeit dar  4 Die Konsequenz daraus za  Vare „Jst richtig, der Tod eigentlich das
Eheband nicht Osen sondern die Wiederverheiratung dem verwitweten
(Gatten n 4 Hinblick auf die menschliche gestatte wird dann ist €s

prinzipiell diskutabel auch anderen Fällen, die ihrem Gewicht dem Scheidungs-
grund des Todes sind dem Ehegatten neue Eheschließung ıN Dritten
zu ermöglichen” 46) egen den Einwand dies widerspräche der bisherigen Haltung
der Kirche und besonders den Definitionen des Konzils von J rient wird hingewiesen
auf die Veränderlichkeit anderer icht unfehlbar definierter Lehren und Praktiken
der Kirche; das Tridentinum INUSSE schon 8 Hinblick auf die nunmehrige Praxis
des Privilegium etrinum einschränkend interpretiert werden Es ergebe csich also,

die Diskussion ber die These und ihre Konsequenzen „tTOtZ der Abweichungen
gegenüber dem egenwart: Standpunkt der Kirche cht Von vornherein unzulässig
oder aussichtslos SC dürfte‘‘ 55) Auch die estelle der Bergpredigt kein
unüberwindbarer Einwand „ATtotz der Parallelität des Scheidungs- des- und Not-
wehrverbotes der Bergpredigt werden Eid und Notwehr ohne eıteres gestattet, die
cheidung gegen wird unbedingt verboten Die offenkundige Widersprüch-
lichkeit dieses Ergebnisses 154 vermeidbar, wenmin die Forderungen der Bergpredigt alsc
verpflichtende Ziele angesehen werden, deren konkret zumutbare Erfülbarkeit cich
jedoch nach der christlichen eife der jeweils Betroffenen richtet alsg auf die mensch-
lichen Schwächen Rücksicht MMI  tll 73)
Aus cdieser Skizze des es wird klar, ca Al clie T hese des Autors nicht einfal

„Uns ab kann (wie einigermaßen kompetente kirchliche Persönlich-
keit Deutschland gesprächsweise tat!) Man &.  de den Autor gründlich miß-
verstehen (wie leider auch ges  e  7 We'’ ihm als eigentliches Anliegen die
Einführung der Scheidung Il der katholischen Kirche unterschöbe. Für ihn ıst auch
durch den Tod die Ehe nicht den Seinsbereich, sondern ] den Rechtsbereich
lösbar (54), 15T also 1 runde gENONUNECN 5 entschiedener Verfechter der nauf-
löslichkeit Er muß 61 dann aber auch mıit der Tatsache auseinandersetzen, die
katholische Kirche die Auflösung des eDandes ın manchen en kennt und

erklären versuchen Das Ergebnis, dem er kommt, 151 jedenfalls erwagenswert
Die Diskussion miüßte sich besonders mit den Beziehungen der Fhe 11 Pilgerstand
des Menschen beschäftigen
Im 7iWeıftfen Teil „Die Durchführbarkeit der Konsequenzen will Steininger ZE1IBEN,
auch in der Gegenwart die Kirche e1ıNne Wiederverheiratung Lebzeiten des anderen
Gatten zulassen könnte, „WeENnNn die frühere Ehe Gründen den Rechtsbereich
gelöst wurde, denen clie Beteiligten ähnliches Gewicht wWIe dem echtlichen Fhe-
lösungsgrund des Todes zukäme‘ 77) Der Verfasser cetzt sich diesem Teil mıt
ner Reihe \Y mehr oder minder einschlägigen Problemen auseinander, insbesondere
muiıt der unbefriedigenden und mangelhaft begründeten Praxis der Lösung nicht
csakramentaler und B-  . vollzogener Ehen Er geht anchmal hart mm dem irchen-
recht und „Naturrechtswidrigkeite 1Ns  H Gericht Man mufß in vielen
Einzelheiten recht geben, wird aber auf der anderen eite die wesentliche ‚unüber-
windbare Vorläufigkeit kirchenrechtlicher Norm dahingehend Rechnung
stellen, laß Man ihre Mangelhaftigkeit nicht mıiıt Passivität aber doch mit etwas
größerer Gelassenheit 3 Kenntnis nımmt onflikte zwischen echts- und (GGewissens-
bereich auf dem Gebiete der Ehe sollten gewiß nicht wıe früher Zu einse1ltıig
der Rechtsnormen, jedoch angesichts des sozialen oments der Ehe auch icht e111-

159 219

Praxis sei zwiespältig, da die Wiederverheiratung sdton im NT, dann besonders in 
der Praxis der Ostkirdte, aber audt in der lateinisdten I<irdte auf eine gewisse 
Abneigung stößt (43 ff). 
So kommt Steininger zur entsdteidenden These: ,,Die im Kirdtenrecht statuierte 
Zulässigkeit der sukzessiven Bigamie stellt eine Konzession an die menschliche End­
lichkeit dar." Die Konsequenz daraus wäre: ,,Ist es richtig, daß der Tod eigentlidt das 
Eheband gar nicht lösen kann, sondern die Wiederverheiratung dem verwitweten 
Gatten nur im Hinblick auf die menschliche Endlichkeit gestattet wird, dann ist es 
prinzipiell diskutabel, auch in anderen Fällen, die in ihrem Gewicht dem Scheidungs­
grund des Todes ähnlich sind, dem Ehegatten eine neue Eheschließung mit Dritten 
zu ermöglichen" (46). Gegen den Einwand, dies widerspräche der bisherigen Haltung 
der Kirche und besonders den De6nitionen des Konzils von Trient, wird hingewiesen 
auf die Veränderlichkeit anderer nidtt unfehlbar definierter Lehren und Praktiken 
der Kirche; das Tridentinum müsse sdton im Hinblick auf die nunmehrige Praxis 
des Privilegium Petrinum einschränkend interpretiert werden. Es ergebe sich also, 
daß die Diskussion über die These und ihre Konsequenzen „trotz der Abweichungen 
gegenüber dem gegenwärtigen Standpunkt der Kirche nicht von vornherein unzulässig 
oder aussichtslos sein dürfte" (55). Auch die Ehestelle der Bergpredigt sei kein 
unüberwindbarer Einwand. ,,Trotz der Parallelität des Sdteidungs-, Eides- und Not­
wehrverbotes der Bergpredigt werden Eid und Notwehr ohne weiteres gestattet, die 
Scheidung hingegen wird unbedingt verboten. Die offenkundige innere Widersprüch­
lichkeit dieses Ergebnisses ist vermeidbar, wenn die Forderungen der Bergpredigt als 
verpflichtende Ziele angesehen werden, deren konkret zumutbare Erfüllbarkeit sich 
jedoch nach der christlichen Reife der jeweils Betroffenen richtet, also auf die mensch­
lichen Schwächen Rücksicht nimmt" (73). 
Aus dieser Skizze des 1. Teiles wird klar, daß man die These des Autors nicht einfach 
als „Unsinn" abtun kann (wie es eine einigermaßen kompetente kirchliche Persönlich­
keit in Deutschland gesprächsweise tat!). Man würde den Autor gründlich miß­
verstehen (wie es leider auch geschieht), wenn man ihm als eigentliches Anliegen die 
Einführung der Scheidung in der ·katholischen Kirche unterschöbe. Für ihn ist auch 
durch den Tod die Ehe nicht für den Seinsbereich, sondern nur für den Rechtsbereich 
lösbar (54), er ist also im Grunde genommen ein entschiedener Verfechter der Unauf­
löslichkeit. Er muß sich dann aber auch mit der Tatsache auseinandersetzen, daß die 
katholische Kirche die Auflösung des Ehebandes in manchen Fällen kennt, und sie 
zu erklären versuchen. Das Ergebnis, zu dem er kommt, ist jedenfalls erwägenswert. 
Die Diskussion müßte sich besonders mit den Beziehungen der Ehe zum Pilgerstand 
des Menschen beschäftigen. 

Im zweiten Teil „Die Durchführbarkeit der Konsequenzen" will Steininger zeigen, daß 
auch in der Gegenwart die Kirche eine Wiederverheiratung zu Lebzeiten des anderen 
Gatten zulassen könnte, ,,wenn die frühere Ehe aus Gründen für den Rechtsbereich 
gelöst wurde, denen für die Beteiligten ähnliches Gewicht wie dem rechtlichen Ehe­
lösungsgrund des Todes zukäme" (77). Der Verfasser setzt sich in diesem Teil mit 
einer Reihe von mehr oder minder einschlägigen Problemen auseinander, insbesondere 
mit der unbefriedigenden und mangelhaft begründeten Praxis der Lösung nicht 
sakramentaler und nicht vollzogener Ehen. Er geht manchmal hart mit dem Kirchen­
recht und seinen „Naturrechtswidrigkeiten" ins Gericht. Man muß ihm in vielen 
Einzelheiten recht geben, wird aber auf der anderen Seite die wesentliche „unüber­
windbare Vorläufigkeit kirchenrechtlicher Normen" (159) dahingehend in Rechnung 
stellen, daß man ihre Mangelhaftigkeit nicht mit Passivität, aber doch mit etwas 
größerer Gelassenheit zur Kenntnis nimmt. Konflikte zwischen Rechts- und Gewissens­
bereich auf dem Gebiete der Ehe sollten gewiß nicht wie früher zu einseitig zugunsten 
der Rechtsnormen, jedoch angesichts des sozialen Moments der Ehe auch nicht ein-

219 



seitig nach subjektivem Gewissen ohne Rücksicht auf das kirchliche Gemeinschafts-
leben und eın Recht gelöst werden.
Im einzelnen behandelt Steininger zunächst die Frage der Begierdtaufe und Ehe
Er meiınt, daß die Ehen jener Gatten, die ohne aute AUS$S der na Christi leben,
ın ähnlicher Weise der spezifischen Ehegnaden Christi teilhaftig werden wıe die 1n der
Kirche geschlossenen sakramentalen Ehen Getaufter, und 1ıne größere Verwirklichung
christlichen Lebens darstellen können als 1ıne schlechte Ehe zwischen Taufschein-
katholiken 83) und doch ist diese absolut unauflöslich, jene nicht (freilich müßte
hier das Zeichenhaft-Kirchliche, das allein der Wassertaufe eignet, ctärker beachtet
werden). Das Privilegium Paulinum und besonders Petrinum zeigen, wieweit die
Auflösung VO Ehen, die Ffrüher als unautflösbar galten, sich ausdehnen kann, ohne
daß Wortlaut des kirchlichen Gesetzbuches etwas geändert werden müßlbte (87—100).
(Nach herrschender Lehre löst allerdings der Papst die Ehen nicht aAaUuUS „eigener““
Machtvollkommenheit (97), sondern ausSs der sogenannten „potesta vicaria”). Die
Irennung geschlechtlich nicht vollzogener sakramentaler Fhen sieht Steininger als Ver-
CENSUNg bzw. ern einer Gesamtschau des Werdens (des „Vollzuges”‘) der Ehe (100
bis 120) Ein Exkurs handelt u  ber einıge Themen, denen die Naturwidrigkeit der
kirchlichen bzw moralischen Auffassung der Kirche gezeigt werden soll die Form-
gebundenheit katholisch Getaufter, aber nicht katholisch Erzogener; manche Fälle
VO  ” Impotenz als Ehenichtigkeitsgrund; die künstliche Befruchtung.
Am an! der Ehelosigkeit (dem derzeitigen priesterlichen Zölibat und dem Ordens-
stand) wird gezeigt, daß 1Ne G1|  ch totale, endgültige Selbsthingabe dispensweise
aufgehoben werden kann ıne Parallele ZUT Auflösung der Ehe Von besonderer
Bedeutung ist die Auseinandersetzung mit den 1n der seelsorglichen Praxis häufigen
und oft bedrückenden Fällen VO  - glücklichen Ehen Geschiedener. Steininger meınt,
daß die echte Liebe zwischen diesen (ungültig verheirateten) Gatten ine VO  3 der
Cnade Gottes getragene Ehegemeinschaft darstelle; wenn VO Standpunkt des
Kirchenrechts 1ne ungültige Ehe vorliege, stimme das nicht mıit der eigentlichen
Wirklichkeit überein. Diesem Mangel könne durch Dispens abgeholfen werden
Auch für die Ehen, die mangels des für den Eheabschluß noötigen „personalen Engage-
ments‘“ ungültig waren und scheitern, böte die dispensweise Auflösung einen besseren
Ausweg als die meist durch Beweisnotstand behinderte Nichtigkeitserklärung (168
bis 174)
Die Unauflöslichkeit der Ehe heute stellt VOT allem wel Fragen: Die dogmatische
Fragestellung verlangt 1ne bessere Durchdringung und Begründung SOWIE den Auf-
wels, wıieweit 611e auf unabänderlicher Glaubenslehre beruht. Zu diesem Problem hat
Steininger zweifellos einen interessanten Ansatzpunkt geliefert. Der andere Fragen-
kreis 1st rechtspolitisch-pastoral: Ist opportun, ıne gegebenenfalls dogmatisch
mögliche Anderung ın der rechtlichen Auflösbarkeit sakramentaler vollzogener Ehen
einzuführen und auf welche eise? Steininger bejaht die UOpportunität, weil 61e der
einzıge Ausweg AUS den verschiedenen „Merkwürdigkeiten” des geltenden Kirchen-
rechtes und VOL allem Ausweg für die auf Grund der menschlichen Endlichkeit VeTlI-
ehlten Ehen sel; das 1n der Kirche verbreitete Rechtsinstitut der Dispens böte
eın leicht handhabendes Instrument. Es müßte aber auch die Gegenseite beachtet
werden, die einen ‚Dammbruch” ürchtet, 1Nne noch stärkere Lockerung des Willens
ZUTC unauflöslichen Bindung den Ehepartner, eın rapides Ansteigen der Scheidungs-
zahlen VO  - Katholiken. Diese Bedenken sind sehr ernst nehmen, sollten aber 1ine
verantwortungsbewußte Diskussion keinesfalls unterbinden.

220

seitig nach subjektivem Gewissen ohne Rücksicht auf das kirchliche Gemeinschafts­
leben und sein Recht gelöst werden. 
Im einzelnen behandelt Steininger zunächst die Frage der Begierdtaufe und Ehe. 
Er meint, daß die Ehen jener Gatten, die ohne Taufe aus der Gnade Christi leben, 
in ähnlicher Weise der spezifischen Ehegnaden Christi teilhaftig werden wie die in der 
Kirche geschlossenen sakramentalen Ehen Getaufter, und eine größere Verwirklichung 
christlichen Lebens darstellen können als eine schlechte Ehe zwischen Taufschein­
katholiken (83) - und doch ist diese absolut unauflöslich, jene nicht (freilich müßte 
hier das Zeichenhaft-Kirchliche, das allein der Wassertaufe eignet, stärker beachtet 
werden). - Das Privilegium Paulinum und besonders Petrinum zeigen, wieweit die 
Auflösung von Ehen, die früher als unauflösbar galten, sich ausdehnen kann, ohne 
daß am Wortlaut des kirchlichen Gesetzbuches etwas geändert werden müßte (87-100). 
(Nach herrschender Lehre löst allerdings der Papst die Ehen nicht aus „eigener" 
Machtvollkommenheit (97), sondern aus der sogenannten „potestas vicaria"). Die 
Trennung geschlechtlich nicht vollzogener sakramentaler Ehen sieht Steininger als Ver­
engung bzw. Kern einer Gesamtschau des Werdens (des „Vollzuges") der Ehe (100 
bis 120). Ein Exkurs handelt über einige Themen, an denen die Naturwidrigkeit der 
kirchlichen bzw. moralischen Auffassung der Kirche gezeig t werden soll: die Form­
gebundenheit katholisch Getaufter, aber nicht katholisch Erzogener; manche Fälle 
von Impotenz als Ehenichtigkeitsgrund; die künstliche Befruchtung. 
Am Stand der Ehelosigkeit (dem derzeitigen priesterlichen Zölibat und dem O rdens­
stand) wird gezeigt, daß eine an sich totale, endgültige Selbsthingabe dispensweise 
aufgehoben werden kann - eine Parallele zur Auflösung der Ehe. Von besonderer 
Bedeutung ist die Auseinandersetzung mit den in der seelsorglichen Praxis so häufigen 
und oft bedrückenden Fällen von glücklichen Ehen Geschiedener. Steininger meint, 
daß die echte Liebe zwischen diesen (ungültig verheirateten) Gatten eine von der 
Gnade Gottes ge tragene Ehegemeinschaft darstelle; wenn vom Standpunkt des 
Kirchenrechts eine ungültige Ehe vorliege, so stimme das nicht mit der eigentlichen 
Wirklichkeit überein. Diesem Mangel könne durch Dispens abgeholfen werden (167). 
Auch für die Ehen, die mangels des für den Eheabschluß nötigen „personalen Engage­
ments" ungültig wären und scheitern, böte die dispensweise Auflösung einen besseren 
Ausweg als die meist durch Beweisnotstand behinderte Nichtigkeitserklärung (168 
bis 174). 

Die Unauflöslichkeit der Ehe heute stellt vor allem zwei Fragen: Die dogmatische 
Fragestellung verlangt eine bessere Durchdringung und Begründung sowie den Auf­
weis, wieweit sie auf unabänderlicher Glaubenslehre beruht. Zu diesem Problem hat 
Steininger zweifellos ein en interessanten Ansatzpunkt geliefert. D er andere Fragen­
kreis ist rechtspolitisch-pastoral: Ist es opportun, eine gegebenenfalls dogmatisch 
mögliche Änderung in der rechtlichen Auflösbarkeit sakramentaler vollzogener Ehen 
einzuführen und auf welche Weise? Steininger bejaht die O pportunität, weil sie der 
einzige Ausweg aus den verschiedenen „Merkwürdigkeiten" des geltenden Kirchen­
rechtes und vor allem Ausweg für die auf Grund der menschlichen Endlichkeit ver­
fehlten Ehen sei; das in der Kirche so verbreitete Rechtsinstitut der Dispens böte 
ein leicht zu handhabendes Instrument. Es müßte aber auch die Gegenseite beachtet 
werden, die einen „Dammbruch" fürchtet, eine noch stärkere Lockerung des Willens 
zur unauflöslichen Bindung an den Ehepartner, ein rapides Ansteigen der Scheidungs­
zahlen von Katholiken. Diese Bedenken sind sehr ernst zu nehmen, sollten aber eine 
verantwortungsbewußte Diskussion keinesfalls unterbinden. 

220 


