Die schmale, doch inhaltsreiche Studie grenzt
den Glauben im biblischen Sinn ab von
der naturalen Religion (die Chance zugleich
und Gefahr fiir den Glauben ist), vom in-
fantilen Glauben und von religiser Ideolo-
gie. Die 43 Anmerkungen enthalten wichtige
Literaturangaben. Ein empfehlenswertes
Buch fiir alle, die an der Klirung des ,reli-
gionslosen Christentums” (Bonhoeffer) in-
teressiert sind. So treffend die Ausfiithrun-
gen zum infantilen Glauben (in dem viele
ihr Leben lang steckenbleiben) wie zu den
Ideologien sind (52), so einseitig wird m. E.
iiber den Begriff Religion gehandelt, offen-
bar im Bestreben, den Kontrast von {iber-
natiirlichem und natiirlichem Glauben
scharf hervortreten zu lassen. Darf man
die ,naturale” Religion so sehr der Magie
zuordnen und ihre ,,Attentate” gegeniiber-
stellen der ,Attentio’ ‘des echten Glaubens
(20)? Auch scheint mir iibertrieben, schon
dort Ideologisierung zu wittern, wo vom
Glauben ,Lebenshilfe” erwartet wird (53).
Schade, daf eine exegetisch unhaltbare
Bemerkung iiber den Zusammenhang von
Puﬂrasdmng und Abendmahl (55) gemacht
wird.

Frankfurt a. M. Alfons Kirchgdssner

MYNAREK HUBERTUS, Der Mensch — das
Wesen der Zukunft. Glaube und Unglaube
in anthropologischer Perspektive. (123.) Ver-
lag Ferdinand Schdningh, Paderborn 1968.
Leinen DM 11.80.

Die durch das Konzil erneuerte Kirche riistet
sich, auf das Jahr 2000 zuzugehen, und sieht
ganz neu den Auftrag Christi vom Zeugnis
fiir Gott und den Gottmenschen bis in die
letzte Zone der Welt. Sie ist in den Status
des Dialogs eingetreten. Das gilt, obschon
das Wort vom Dialog ein Schlagwort zu
werden droht und auch der Dialog nicht ohne
Gefahren ist. Dieses Buch will ein Beitrag
sein zur anthropologischen Analyse ungldubi-
gen und auch gliubigen Daseins. Es ist eine
ganz wichtige Aufgabe, daB wir den Atheis-
mus vom Menschen her sehen, von seiner
Angelegtheit und  dialektischen Grund-
befindlichkeit, die sich zwischen Unendlichkeit
und Endlichkeit bewegt. Desgleichen muf
die Innenstruktur des gldubigen Menschen
aufgehellt werden. Vor allem gilt das fiir
das Zentralorgan mensdhlich-geistig-verant-
wortlicher Titigkeit, fiir das Gewissen. Die
Anthropologie, die von Glauben und Un-
glauben her gesehen wird, erreicht jhre eigent-
liche Spitze in der Darlegung der konstitu-
tiven Dimension, nimlich in der Sicht des
Menschen von der Zukunft her. Hier kon-
zentriert sich alles, was uns heute so be-
wegt, Fortschritt, Lehre von der Hoffnung,
die Vision einer besseren Zukunft.

Mynareks klar und gut durchdachtes wie
iiberaus zeitgemiiles Buch bereichert die
anthropologische Fundamentalwissenschaft.
Der Atheismus ist nicht schnell apologetisch

17¢

zu widerlegen. Wir diirfen uns keinen Tiu-
schungen hingeben. Der Mensch muff im
Vollzug des Glaubens gesehen werden und
in den Konsequenzen des Unglaubens. Allzu
lange haben wir uns mit den Abstrakta
Glaube und Unglaube abgegeben. Heute se-
hen wir sie in ihren Beziigen zum Men-
schen. Glaube und Unglaube erhellen sich
wechselseitig. Das Thema, das Mynarek hier
so verheifungsvoll begonnen hat, wird uns
noch lange nicht loslassen.

Paderborn Albert Brandenburg

MUSCHALEK GEORG, Glaubensgewifheit
in Freiheit. (Quaest. Disp., Bd. 40.) (104.)
Verlag Herder, Freiburg 1968. Kart. lam.
DM 12.80.

In einer Welt der Wissenschaften, die als
Pidagogik, Psydchologie, Soziologie und Me-
dizin den Menschen lehrt, mit seinem Leben
fertig zu werden, muf der christliche Glaube
sich fragen lassen, welch erfahrbares Wissen
er einbringe fiir die Meisterung mensch-
lichen Lebens (16, 18). Vf. fragt nach diesem
Wissen und der GewiBheit des Glaubens:
insofern ist seine Uberlegung pragmatisch
gesteuert und praxisbezogene Theologie. Wie
schwierig indessen solch pastorale Theologie
des Glaubens im Verbund der Theologie-
fesdxichte ist, zeigt der Vf. an einigen red-
ichen Feststellungen. Wenn das Glaubens-
bekenntnis (fides quae creditur) im Dienst
des zu Gott bekehrten Glaubensaktes (fides
qua creditur) bleiben muf, dann ist der
Versuch zu wagen, im Glaubensbereich Ge-
wiheit anerkennen geben zu kénnen,
auch wenn dabei das Bekenntnis sich wan-
deln muB (19 ff); solche Kritik an einer zu
engen Glaubensregel wendet sich auch gegen
den Biblizismus in der Theologie, wenn an-
erkannt wird, daf unsere heutigen Fragen
nach der Glaubensgewifheit in der Schrift
so nicht laut werden (71 f mit 54 ff); gesteht
man sich schlieBlich auf Grund der treff-
sicheren Analysen des Autors ein, daf die
traditionelle These, die ausgehend von
Hebr 11, 1 Theologien des Glaubens bei
Augustin, Thomas und den Neuscholastikern
bestimmt hat als These, Glaube richte sich
auf Nichtgeschautes, den sehenwollenden In-
tellekt frustriert (20 ff) — dann wird einem
die Konkurrenz von Glauben und Wissen,
die sich in der Neuzeit von Descartes {iber
Kant zu Jaspers auch philosophisch bis zum
Zerreifien bietet, in voller Schirfe be-
wuBt (39 ).

Gewi, dies alles war schon bekannt durch
die Arbeiten von Aubert, Chenu, Alfaro und
Rahner. Auch wissen Theologen gegen
Franzelin in zunehmendem Ma darum, daff
das Vaticanum I sich fiir den Glauben nicht
auf das kartesianische Erkenntnisideal fest-
gelegt hat, demzufolge Gewi8heit identisch
wire mit rationaler Unbezweifelbarkeit
(47 ff). VEf. referiert die Erkenntnisse dieser
Forschungen gut. Befreiend bei Muschalek

251



aber ist iiber all dieses in Fachkreisen hinaus
Gewuflte, seine eigene Spekulation und die
daraus gezogenen Konsequenzen, die den
3. und 4. Teil des Buches ausmachen (73 ff).
Gewif3, man ist nicht ganz gliicklich bei der
manchmal vorschnell transzendentalphino-
menologisch aufgezeichneten Wegleistung
des Glaubens, der sich seinem Ziele nihert.
Werden die philosophischen Anregungen von
Hegel, Blondel, Marechal, Heidegger (35,
74 f) nicht trotz des Einwandes gegen eine
Nur-Anthropologie (78) nicht doch zu un-
differenziert fiir die These ,Freiheit als Wis-
sen” gewertet und theologisch zugunsten
der Freiheit im Glauben verwertet? Konnte
nicht gerade dieser Einwand schwinden, wenn
man fiir die gnadenhafte Entscheidung von
Gott her, die in Jesus sich mitteilt (81 ff),
das ‘Wirken des Gottesgeistes im Menschen
mitbedenken wiirde? Fehlt nicht schon bei
Muschaleks Glaubenszeichnung nach Paulus
(62 ff) das im Romerbrief wichtige Eintre-
ten des Gottesgeistes im Menschen fiir den
Menschen zu Gott hin?

Dem Rezensenten kommen diese Fragen
nicht gegen Muschaleks Spekulation, sondern
gerade bei dessen Uberlegungen zur Ge-
wiheit des Glaubens, die hell und dunkel
und von der Liebe formiert ist (91 ff). Denn
die zusammenfassenden Sitze ,Hell ist der
Glaube, weil er Wissen gewdhrt” und ,, Dem
christlichen Glauben wire - also GewiBheit
zuzusprechen, nicht obwohl er alle Erwartun-
gen und Proportionen der welthaften Ver-
nunft des Menschen iibersteigt, sondern ge-
rade weil er es tut” (91 ff) befreien nicht
nur die Glaubensdiskussion aus traditionel-
len Sadkgassen, sie verdienen mit dem gan-
zen Buch den Dank des Mitdenkens.

Regensburg Norbert Sdhiffers

LANG ALBERT, Fundamentaltheologie,
Bd. 2: Der Auftrag der Kirche. (339.) 4. neu-
bearb. Aufl. M.-Hueber-Verlag, Miinchen
1968. Linson DM 21.80.

Das neue Selbstverstindnis der Kirche seit
dem II. Vatikanum wartet noch auf eine
verantwortungsbewuflte Darstellung. Mit
dem Grad des SelbstbewufBtseins wiichst die
Verantwortung: Was bei der mittelalterlichen
und auch noch bei der neuzeitlichen Kirche
dem Zwang der Verhiltnisse und der sozio-
logischen Notwendigkeiten angelastet wer-
den konnte, lasten heute Aufenstehende
und auch Gldubige der immer meéhr als
Subjekt gewiirdigten Kirche selbst an. Weil
sie heute deutlicher als friiher um ihr Sein,
ihren Grund und Sinn wei, mu auch umso
wacher ihr BewuBtsein werden um die Gren-
zen und Mbglichkeiten ihres Auftrags, um
glaubwiirdiger vor der heutigen Welt zu
stehen. Dessen ist sich Lang bewuft, wenn
er im Vorwort schreibt: ,Die fundamental-
theologische Fragestellung nach der Legitima-
tion der Kirche, nach der Glaubwiirdigkeit
ihres Anspruchs und ihrer Biirgschaft hat an

252

Aktualitit und Bedeutung gewonnen. lhre
Argumente miissen auf ihre Tragfihigkeit
und ihre Tragweite neu iiberpriift werden.”
Besonders wird von ihm neu ins Auge ge-
faft der mit Ernst und Aufgeschlossenheit
einsetzende Dialog, der verzeichnende Per-
spektiven und belastende Vorurteile ausschal-
ten will. Er beriicksichtigt auch die von der
nachkonziliaren Neubesinnung besonders be-
troffene theologische Erkenntnislehre und
Hermeneutik, die bedingt ist durch die neuen
Erkenntnisse der Geschichtlichkeit des Offen-
barungsgeschehens und der Offenbarungs-
vermittlung sowie der damit gegebenen Zeit-
gebundenheit und Wandelbarkeit der sprach-
lichen und begrifflichen Gestaltung des un-
wandelbaren Gehaltes der Heilsbotschaft. Er
iibersieht auch nicht die zum Schrift- und
Traditionsprinzip in Gang gekommenen tief-
greifenden Diskussionen.

In diesem Sinne unternimmt Lang in seiner
Neuauflage eine im Lichte der neuen theolo-
gischen Erkenntnisse gebotene Zusammen-
schau und Synthese als einen wegweisenden
Beitrag zu einer ausgewogenen Lésung der
vielen anstehenden ekklesiologischen Fragen.
Es ist klar, daB die Aufarbeitung der hier
angesprochenen Probleme zu den vordring-
lichsten Aufgaben der heutigen Theologie
gehort. Es ist aber ebenso verstindlich, daB
ein Versuch zu ihrer L8sung ein die Potenz
eines einzelnen iiberforderndes Unternehmen
ist, das darum in vielerlei Hinsicht unzu-
linglich bleiben muB. Daf aber der durch
seine lange Vortrags- und Vorlesungstitig-
keit auf dem Gebiet der Fundamentaltheolo-
gie anerkannte und angesehene Professor in
seinem hohen Alter es gewagt hat, in einer
Neuauflage seiner bei der akademischen
Jugend und dariiber hinaus bestens ein-
gefiihrten Fundamentaltheologie fiir die an-
gesprochenen Fragen eine L8sung anzugeben,
ist gei dem Mangel an fundamentaltheologi-
schen Publikationen jedenfalls ein Verdienst,
das man anerkennen mufB, auch wenn man
bei der Lektiire in manchem nicht befriedigt
sein mag.

Wir haben bereits die fritheren Auflagen
besprochen und ihre Vorziige herausgestellt,
wie unsere Ausstellungen und Wiinsche ver-
merkt. Das Werk hat seinen Charakter,
durch den es frither viele Freunde erworben
hat, wie auch den fritheren wesentlichen In-
halt beibehalten. Das kann man hier auch
nicht anders erwarten. Aber, was hat sich
nicht alles im nachkonziliaren Kirchenver-
stindnis gegeniiber frither gewandelt! So be-
sonders in der Bestimmung der Kirche als
Gottesvolk und seines Verhiltnisses zu den
hierarchischen Amtstréigern und dieser unter-
einander zum Primat? Was ist fiir ein Unter-
schied zwischen dem I. Vatikanum mit der
Definition des Primates, etwa auch noch der
Enzyklika ,Mystici corporis” mit der Auf-
fassung der Kirche als mystischen Leibes und
der Bkumenischen Ausrichtung der neuen
dogmatischen Kirchenkonstitution! Diese hat



