tung der Lueger-Bewegung sowie iiber Graf
Kuefstein auf die Entstehung von ,Rerum
novarum”. Ein plastisches Bild des Sozial-
katholizismus und seines Protagonisten wird
vermittelt. Weniger deutlich wird das System
von Vogelsangs Lehre nach Romantik und
Konservatismus dargestellt: der theoretische
Versuch, die Klassenspaltung durch Vereini-
gung von Kapital und Arbeit zu iiberwinden.
Eine Idee, die mannigfach abgewandelt iiber
Lueger, Seipel, DollfuB bis zur Volksaktie
des progressiven Kapitalismus und zur be-

trieblichen Mitbestimmung der Gewerk-
schaftspolitik wirksam blieb.
Linz Erich Bodzenta

MISSIONSWISSENSCHAFT

ARRUPE PEDRO, Als Missionar in Japan.
(275.) Max-Hueber-Verlag, Miinchen 1967.
Leinen DM 15.80.

Hinter dem prunklosen Titel verbirgt sich
ein gediegenes und inhaltsreiches Buch aus
der Feder eines Fachmannes, der beinahe
drei Jahrzehnte der Erforschung Japans ge-
widmet hat und wie kaum ein anderer tief
eingedrungen ist in seine Psyche. Es enthilt
keine systematische Selbstbiographie, auch
keine vollstindige Beschreibung ges Landes
und keine gelehrten Abhandlungen, sondern
in losen Kapiteln werden Ereignisse, Begeg-
nungen und Erfahrungen geschildert, an die
der Autor geistvolle Gedanken iiber hohe
religitse und wissenschaftliche Probleme an-
kniipft. Nach einer Ubersetzung aus dem
Spanischen hat eine gute Kennerin Japans,
die selber ein wertvolles Buch iiber ,Das
Christentum in Japan” geschrieben hat, eine
deutsche Bearbeitung geschaffen.

Gleich nach seiner Ankunft in Japan (1938)
lernt P. Arrupe mit grofem Eifer die schwie-
rige Landessprache und sucht méglichst tief
in die Psyche der Japaner einzudringen, die
alles, auch die einfachsten Dinge, anders
sehen als die Europder. In drei Amtern
war er tdtig. Als Missionar in einem klei-
nen Ort lernte er so recht den steinigen
Adkerboden kennen. Durch neue Missions-
methoden (Konzerte, feierliche Prozessionen,
Rundfunkgymnastik) lockte er viele Leute
an. Als ijhm das Amt des Novizenmeisters
fiir 35 junge Japaner iibertragen wurde, be-
suchte er ofter ein buddhistisches Noviziat,
wohnte Konferenzen bei und besprach sich
mit dem Novizenmeister. Auch nahm er
gerne eine Einladung an, vor 500 Bonzen
einen Vortrag zu halten, iiber den dann
eifrig diskutiert wurde. Auf diese Weise
wollte er das Seclenleben der ihm. Anver-
trauten ergriinden, um sie richtig behandeln
zu konnen. In diese Zeit fillt der Bomben-
abwurf auf den Kriegshafen Hiroschima, den
er im Noviziatshaus in einer Entfernung von
etwa 7 km erlebte. Auf Grund seiner vier-
jahrigen medizinischen Studien vor seinem

Eintritt in den Orden konnte er die Kranken
und Verwundeten betreuen und rettete vielen
das Leben. Das Noviziatshaus wurde sofort
in ein Spital umgewandelt.

Nachdem P. Arrupe Provinzial geworden
war, hatte er noch mehr Gelegenheit, die
Japaner, besonders auch die Gebildeten, ni-
her kennenzulernen, Sehr viele einschligige
Probleme werden behandelt; die Ausfithrun-
gen sind um so wertvoller, da sie nicht aus
Biichern stammen, sondern in Aussprachen
mit gebildeten Japanern erlebt wurden. Es
sind zum grofen Teil dieselben Fragen, die
auch uns Europder beschiiftigen wie die
Vorausbestimmung, die Willensfreiheit, das
Leidensproblem etc. Fast jedes Kapitel lie-
fert iiberzeugende Beispiele fiir die Wahr-
heit: Die Japaner haben eine andere Men-
talitit als die Europder. Das zeigt sich im
ganzen Denken und Fiihlen, Reden und Han-
deln, teilweise auch auf sittlichem Gebiete.
»Wir denken mit ganz anderen Argumenten
als sie.” Am SchluB stellt der Autor in dem
Kapitel ,Man muf sich anpassen” gleich-
sam als Ernte aus dem ganzen Buche pasto-
rale Anweisungen zusammen, zunichst fiir
Missionare in Japan bestimmt, die aber auch
fir jede apostolische Tiatigkeit Geltung
haben: Er mu8 Optimist sein, muf sein gan-
zes Leben in Sitten und Gebriuchen dem
Lande anpassen, muf8 sich hineinleben ins
geistige Leben, in Kultur, Kunst und Litera-

tur,

Ein ,,Ausblik”, den der Autor als General
des Jesuitenordens beigefiigt hat, bringt
viele praktische Winke fiir eine segensreiche
apostolische Titigkeit, besonders fiir den so
wichtigen Dialog und zeigt die Notwendig-
keit einer engen Zusammenarbeit aller be-
teiligten Krifte, eines Austausches der ge-
machten Erfahrungen u. d. Ein Anhang weist
auf den innigen Zusammenhang zwischen
Kirche und Kultur hin, wenn auch die
Kirche nicht in erster Linie kulturelle Zwecke
verfolgt und kommentiert in geistvoller
Weise einige diesbeziigliche Aussagen des
Zweiten Vatikanischen Konzils. — Das vorlie-
gende Buch zeigt Japan, wie es wirklich
ist; wer sich fiir dieses Land interessiert oder
mit Japanern irgendwie zu tun hat, greife
nach diesem Buche, Er wird kaum eine
griindlichere Einfithrung finden.

Linz August Zehetner

GUNDOLF HUBERT, Totenkult und Jen-
seitsglaube. (223. S., 108 Abbildungen.) St.-
Gabriel-Verlag, Madling 1967. Leinen
S 198.—.

Der Verf. hat sich zur Aufgabe gestellt,
in einer umfassenden Schau darzustellen,
welche Vorstellungen sich Christen und
Nidhtchristen, Angehorige hodhzivilisierter
und solche primirer Kulturen in Gegenwart
und Vergangenheit {iber den Tod gemacht
haben. Dieses Anliegen fiihrt ihn weit
zuriik in die Tiefe der grauen Vorzeit und

265



hinweg {iber die noch heute erfaBbaren ar-
chaischen Kulturen bis hinein in das Denken
und Geschehen unserer Tage. Auf diese
Weise erhalten wir ein Gesamtbild von der
Furcht oder Liebe, die man den Verstorbe-
nen entgegenbrachte und noch bringt, von
den Beerdigungsriten in aller Welt, von
den einzelnen Formen des Totenkultes und
den ihnen zugrunde liegenden Vorstellun-
Een iiber ein Fortleben der Seele und eine

{inftige Auferstehung zum ewigen Lebén.
In sehr anschaulicher Weise trigt ein rei-
ches, dokumentarisch gut ausgewihltes Bild-
material zur Verdeutlichung des Forschungs-
befundes bei, fiir dessen Bearbeitung wir
dem Verf, dankbar sein miissen.

Was den Passus iiber die Ur- und Natur-
volker angeht, so kann man ihm nicht voll-
kommen bestimmen, so, wenn er schreibt:
Sicherlich fragte sich auch der Mensch der
Urzeit nach dem Sinn des Sterbens. Er wuflte
keine Antwort darauf. Dem Christentum
blieb es vorbehalten, eine Antwort zu geben,
etwa in der Form, wie sie im 16. Jahrhun-
dert vom Konzil zu Trient festgelegt wurde”
(11). Und von den Naturvdlkern sagt er, da8
sie ,in einer Welt finstersten Aberglaubens,
in einer Welt des Kannibalismus, des Feti-
schismus und der brutalsten Sklaverei und
Menschenopfer, in einer Welt des Heiden-
tums” leben (15). Dazu vergleiche man die
neue Sicht von den positiven Werten im
Heidentum, von denen das letzte Konzil in
seinem Dekret iiber die Missionstitigkeit
(Nr. 11) spricht. Es ist zwar dankenswert,
dafl der Autor die christlichen Missionare
ob ihrer grofen Verdienste fiir die religions-
wissenschaftliche Berichterstattung riihmt,
selbst wenn sie oft dabei ,ohne eine wis-
senschaftliche Vorbildung” waren, aber das
darf niemals auf Kosten der betreffenden
Missionsvdlker geschehen (15). Die traditio-
nelle Auffassung vom Unwert des ,Hei-
dentums” ist iiberholt! Heute wird von den
Missionaren eine grundlegende ethnologische
Vorbildung verlangt, um ein tieferes Ver-
stindnis fiir die Psyche der ihnen Anbefoh-
lenen aufzubringen und um so weit wie
miglich zu verhindern, daB ihr Urteil von
vornherein auf ein exklusiv europdisches
Denken basiert. In diesem Zusammenhang
sei aufmerksam gemadht auf ein neues Werk
von Henri Maurier, Theologie des Heiden-
tums, Bachem-Kéln 1967, das die ganze
Problematik friitherer missionarischer Auf-
fassungen und Praktiken in diesem Sinne
korrigiert. Ubrigens gerit Gundolf mit seiner
Ausgangsposition spiter selbst in einen Wi-
derspruch, wenn er feststellt: ,Dem friihe-
sten Menschen ist das hdchste Wesen Herr
iiber Leben und Tod... In seiner Ideen-
welt war kein Platz flir Totenfurcht; die kam
erst spiter” (41). Und weiter iiber den
Ahnenkult heutiger Naturvilker: ,Das Sip-
pen- und StammesbewuBtsein war sehr frith
schon ausgepriigt... Den Ahnengeist dachte

266

man sich... in erster Linie auf Grund
seiner Rolle als Vermittler zum Himmelsgott,
zum héchsten Wesen, den meist kein Bild-
werk darstellte” (45, 44). Also haben sie
doch eine exakte Antwort auf die Frage nach
dem Sinn des Sterbens gehabt und besitzen
sie heute noch!

Abgesehen von diesem kritischen Punkt, der
sichtlich auf das Konto einer ungeniigen-~
den Auswertung neuzeitlicher ethnologischer
Forschungen geht, wie man aus dem beigege-
benen Literaturverzeichnis schlieBen darf
(222), behiilt das Buch seinen hohen Wert vor
allem wegen seiner eindrucksvollen Darstel-
lung der spezifisch christlichen Auffassung
vom letzten Sinn des Todes und der man-
nigfaltigen Beerdigungsriten, die den Glau-
ben an das Fortleben der menschlichen Seele
und an eine Auferstehung durch all die Jahr-
hunderte hindurch klar und tréstlich zum
Ausdrudk bringen. Und gerade deswegen ist
es jedem Seelsorger und Pidagogen zur
Bereicherung des eigenen Wissens und zur
Vermittlung dieses Wissens an andere wirk-
lich zu empfehlen, denn es wird dazu die-
nen, uns allen eine wahrhaft beruhigende
Einstellung zum Geheimnis unseres Lebens
und Sterbens zu vermitteln. Es wird uns
offenbaren, ,wie gleichbleibend im Prinzip
unser Glaube und auch der Glaube der pri-
mitivsten Menschen an ein Jenseits und an
eine liberirdische Gerechtigkeit war und noch
ist”1
Ueventrop/Westfalen Carl Laufer
HENKEL WILLI, Die religiose Situation der
Heiden und ihre Bekehrung nach John Henry
Newman., (229.) Catholic Book Agency,
Rome 1967. Kart.

Die Arbeit fut auf den englischen Ausga-
ben der Werke Newmans. Die entsprechen-
den Hinweise auf deutsche Ubersetzungen
finden sich in den Fufinoten, Auferdem kom-
men zahlreiche Newman-Spezialisten zu
Wort. Die immer wieder getitigten Hinweise
auf moderne Autoren und Lehren runden
das Bild ab.

Verf. hat mit groSem Geschick aktuellste
missiologische Gedanken von der eindrucks-
vollen Autoritit des Newmanschen Riesen-
werkes aus beleuchtet. Die strenge, aber
reiche und umfassende Gliederung macht
deutlich, wie Newman in dem verwirrten und
verwirrenden Ringen um klare Positionen
heute Fithrer sein iann Man ahnt die grofle
Zukunft der hohen orthodoxen Kraft seiner
Gedanken. So werden die Ausfiihrungen des
groBen Briten zur natiirlichen Gotteserkennt-
nis des Menschen in der filligen (iiberfsl-
ligen) Klirung einer Theologie des Heiden-
tums theologisch wie psychologisch uniiber-
sehbare Ansatzpunkte bieten. Wenn ferner
das Gewissen das wesentliche Prinzip und
die Sanktion der natiirlichen Religion ist
(26), das Organ der realen Erfassung Got-
tes (28), wenn in jedem Gewissensakt die



